

# دلالات في مفهوم الرحمة بين الإسلام والمسيحية دراسة مقارنة

إعداد: د. بدرية بنت محمد عبدالله الفوزان كلية التربية - قسمر الدراسات الإسلامية





The International Conference on Mercy in Islam قسم الدراسات الإسلاميت - كليت التربيت





# المقربة المالية

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين نبينا محمد وعلى آلة وصحبه وسلم، وبعد:

الإنسان أكرم مخلوقات الله قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ اَدُمْ وَمُمْلَنَهُمْ فِي الْبَرِ وَالْبَعْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِّنَ الطَّيبَاتِ وَفَضَلْنَهُمْ عَلَى كَثِيرِ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ الله إليه رسلًا يرشدونه طريق الإسراء: ٧٠] ومن تمام التكريم له أرسل الله إليه رسلًا يرشدونه طريق الخير في الدنيا والآخرة، ولكن كثيرًا من البشر زاغوا عن الدين الحق، وانحرفوا عن منهج الصدق، وعلى رأس من انحرف من البشر أهل الكتاب فلقد ضلت منهم العقول والأفهام، وانحرفوا عن دين الحق الذي بينه لهم على ألسطنة رسله الكرام، فامتدت أيديهم إليها بالتحريف والتبديل، بل قد كتبوها بأيديهم ثم نسبوها لله تعالى، وقد عني القرآن الكريم ببيان عقائد أهل الكتاب المحرفة، ودعاهم إلى الدين الحق قال تعالى: ﴿ قُلْ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا نُشَرِكُ وَيَلْكُونُ أَلَّا نَعْمُ اللهُ وَلَا نُشَرِكُ يَتَافِلُ الشَّهَ وَلَا اللهُ مَنْ دُونِ اللّهِ فَإِن تَوَلُوا الشَّهَ دُوا إِلَّا اللهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٤] وحسبي أن هذا البحث يتناول جانبًا من ذلك مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٤] وحسبي أن هذا البحث يتناول جانبًا من ذلك الانحراف.





### مشكلة البحث:

من القضايا التي ذكرت في القرآن الكريم وفي «الكتاب المقدس» الرحمة موضوع المؤتمر، والتي انحرف أهل الكتاب في بيان دلالاتها في حقهم، والتي هي من شئون دينهم، ومن نعمة الله عز وجل أن سلم القرآن من النقص والتبديل، حتى فيما يتعلق بشؤون بني اسرائيل، ولذلك أعلنها صراحة القرآن الكريم أن بيانه لما اختلف أهل الكتاب إنما هو من مقاصده الأولى، فكانت أهمية هذا الموضوع:

(دلالات في مفهوم الرحمة بين الإسلام والمسيحية -دراسة مقارنة) لتوضيح بعض دلالات الرحمة والمتعلقة بأهل الكتاب التي انحرفوا في مفهومها عن جادة الصواب.

### هدف الدراسة:

إبراز دلالات الرحمة في القرآن الكريم لأهل الكتاب، ومقارنتها بمفهوم الرحمة من خلال نصوص الكتاب المقدس.

توضيح دلالات مفهوم الرحمة في الكتاب المقدس، وإبراز الانحراف الواقع فيه.

#### منهج البحث:

سيكون البحث وفق منهج تحليلي يتمثل في «تفسير، واستنباط» للآيات أو النصوص متمثلًا في:

جمع المادة العلمية من خلال الآيات القرآنية، ومن نصوص الكتاب المقدس لتحديد مفهوم ودلالات الرحمة بأهل الكتاب.

الاستفادة من كلام أهل العلم في شرح نصوص الآيات.

العناية بأقوال أهل العلم في هذا الباب في الرد والشرح.





#### تقسيم البحث:

سيشمل البحث تمهيد وفصلين:

التمهيد: تعريف بمصطلحات الدراسة (الرحمة، أهل الكتاب، الكتاب الكتاب المقدس).

الفصل الأول: الرحمة بأهل الكتاب في القرآن الكريم:

المبحث الأول: دلالة الرحمة في قوله تعالى: ﴿ وَلِنَجْعَلَهُ وَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَحْمُةً ﴾ [مريم: ٢١].

المبحث الثاني: دلالة الرحمة في رفع عيسى اللللل.

المبحث الثالث: دلالة الرحمة في عودة عيسى الملكل. إلى الأرض.

المبحث الرابع: دلالة الرحمة بالمؤمنين من أهل الكتاب من خلال نصوص القرآن الكريم

المبحث الخامس: الرحمة والعدل مع الحواريين.

الفصل الثاني: الرحمة في الكتاب المقدس

المبحث الأول: مفهوم الرحمة في الكتاب المقدس ومظاهرها.

المبحث الثاني: العلاقة بين الخطيئة والرحمة.

المبحث الثالث: العلاقة بين الرحمة والعدل والعقاب.

المبحث الرابع: العلاقة بين الرحمة والتوبة.

الخاتمة والنتائج والتوصيات.

المراجع.









# تمهيد التعريف بمصطلحات الدراسة

### المعنى اللغوى للرحمة:

ذكر ابن فارس رَافِيْهُ (رحم) الراء والحاء والميم: أصل واحدُ؛ يدلُّ على الرَّقَة والعطف والرَأفة، يقال: رَحِمَه ويَرْحَمُه، إذا رَقَّ له وتعطَّفَ عليه، والرَّحِم: عَلاقة القرابة، ثم سمِّيت رَحِمُ الأنثى رَحِمًا من هذا، لأنّ منها ما يكون ما يُرْحَمُ وَيُرَقِّ له مِن ولد»(۱)، قال تعالى: ﴿فَأَرَدُنَا أَن يُبُدِلَهُ مَا رَبُّهُما خَيْرًا مِنهُ ذَيْرًا مِنهُ وَاللهُ مَا رَبُهُما اللهَ اللهُ مَا رَبُهُما اللهُ عَلَى اللهُ مَا يَرُحَمُ وَاللهُ الله مِن ولد»(۱)، قال تعالى: ﴿فَأَرَدُنَا أَن يُبُدِلَهُ مَا رَبُهُما رَبُهُما اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

والرحمة: رقة تقتضي الإحسان إلى المرحوم، وقد تستعمل تارة في الرقة المجردة، وتارة في الإحسان المجرد عن الرقة.

### وفي الاصلاح:

قال ابن القيم رضي الرحمة صفة تقتضي إيصال المنافع والمصالح إلى العبد، وإن كرهتها نفسه، وشقت عليها، فهذه هي الرحمة الحقيقية، فأرحم الناس بك من أوصل إليك مصالحك، ودفع المضار عنك، ولو شق عليك في ذلك(٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: إغاثة اللهفان /ابن القيم، ١٥٧/٢-١٩٦





<sup>(</sup>۱) معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، ، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ۱۶۱۸هـ ۱۹۹۸م، ص ۸۸۶

وقال نبي الرحمة الله : لو يعلم المؤمن ما عند الله من العقوبة ما طمع بجنته أحد، ولو يعلم الكافر ما عند الله من الرحمة ما قنط من جنته أحد)(١).

وقد أجمع سلف هذه الأمة على وصف الله بأنه « رحيم « وعلى أن من صفاته « الرحمة «، وأثبتوا هذه الصفة، كما أثبتها سبحانه لنفسه وأثبتها له نبيه بل قد ثبت أنه جل شأنه هو أرحم الراحمين، قال تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ اعْفِرُ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحُمُ الرَّحِينِ ﴿ وَالْ الله وَ الله الله وَ الله والسنة وإجماع سلف الأمة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّهُوا الله وَ المِنُوا بِرَسُولِهِ وَيُعَلِّرُ مَن مِن صفات الله والسنة وإجماع سلف الأمة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّهُوا الله وَ المِنُوا بِرَسُولِهِ وَيُعَلِّرُ مِن صفات الله والسنة وإجماع سلف الأمة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا اللّه مَا مَنُوا اتّهُ قُوا الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الحديد:٢٨].

#### أهل الكتاب:

هذا المصطلح يطلق على كل من قام دينه في الأصل على كتاب سماوي وإن حرف وبدل بعد<sup>(۲)</sup>؛ وقال الماوردي رافيه «وأهل الكتاب هم اليهود والنصارى وكتابهم التوراة، والإنجيل<sup>(۲)</sup>، وقال ابن تيمية رافيه (أهل الكتاب اسم يتناول اليهود، والنصارى»<sup>(٤)</sup>.

#### الكتاب المقدس:

هو الكتاب الذي يعتقد اليهود والنصارى أنه وحي من الله وكلمته، ويطلق عليه اسم «بايبل» وإن ذكر «الكتاب المقدس» هو باعتبار الاسم وليس الصفة، النصارى يقدسون كلا من العهد القديم، والعهد الجديد، ويضمونها في كتاب واحد يطلقون عليه اسم «الكتاب المقدس»(٥)، وهذا

- (۱) أخرجه مسلم في صحيحه من حديث أبو هريرة ٢١٠٩/٤ حديث رقم (٢٧٥٥)
  - (٢) انظر: البحر المحيط، أبو حيان، ٢/٢٨٣
  - (٣) الأحكام السلطانية، للماوردي، ص١٤٢
  - (٤) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، ابن تيمية، ٧٢/٣
- (٥) انظر: دراسات في الأديان اليهودية والنصرانية، سعود بن عبدالعزيز الخلف، ص ١٩٧





الكتاب المزعوم أنه مقدس ينقسم إلى قسمين رئيسين هما:

الأول: يسمى (العهد القديم أو العتيق) Old Testament ويحتوي على الأسفار المنسوبة إلى موسى والأنبياء من بعده الذين كانوا قبل عيسى الملكل.

الثاني: يسمى (العهد الجديد) New Testament ويحتوي على الأناجيل، وما يتبعها من الأسفار المنسوبة للحواريين وتلامذتهم، وهذا التقسيم والتسمية من النصارى الذين يقدسون العهد القديم والجديد، ومجموعهما هو "الكتاب المقدس" عندهم، ويعتقدونه وحيًا كُتب بإلهام من الروح القدس لمؤلفيها.

والإنجيل عند المسلمين: هو الكتاب الذي أنزله الله تعالى على عيسى الله الله تعالى على عيسى الله الله تعالى عند المسلمين: هو وأقالتِ الله وُدُ يَدُ الله مَغْلُولَةً عُلَّتُ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا الله على ونورًا (١) قال تعالى: هو وَقَالَتِ اللّه وَدُ يَدُ اللّهِ مَغْلُولَةً عُلَّتُ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ طُغْيَنَا وَكُفْراً وَاللّهُمُ المُعَدُوةَ وَاللّهُ لَا يُحِبُّ اللّهَ عَلَى اللّهَ وَيَسْتَعُونَ فِي اللّهُ وَيَسْعَونَ فِي اللّهُ وَيَسْعَونَ فِي اللّهُ وَاللّهُ لَا يُحِبُّ المُفْسِدِينَ \* [المائدة: ١٤].





<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص١٩٩



# الفصل الأول الرحمة بأهل الكتاب في القرآن الكريم

### المبحث الأول

دلالة الرحمة في قوله تعالى: ﴿ وَهُزِّىَ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ الْنَخْلَةِ الْنَخْلَةِ الْنَخْلَةِ الْنَخْلَةِ الْمَرْيم: ٢٥]

لغرابة وإعجاز ميلاد عيسى شفقد عز على فرق من الناس أن تتصوره على طبيعته، وتدرك الحكمة في إبرازه، فجعلت تضفي على عيسى ابن مريم المنه صفات ألوهية، وتعكس الحكمة من خلقه على نحو عجيب، انعكس على عقيدة التوحيد! وتتجلى الرحمة في في خلقه المنه الآية: بقوله: ولنجعله آية للناس ورحمة بمن خلال تفاسير العلماء لهذه الآية:

- ٢. رحمة من الله أن جعله نبيًا: ذكر الحافظ ابن كثير رَافِينَ تفسير قوله تعالى: ﴿وَلِنَجْعَلَهُ وَءَايَةً لِلنَّاسِ ﴾ أي: دلالة وعلامة للناس على قدرة بارئهم وخالقهم الذي نوع في خلقهم، فخلق أباهم آدم (المنالخ المناسخ)



(۱) جامع البيان عن تأويل أي القران، الطبري، ٣٠٦/٤

من غير ذكر ولا أنثى، وخلق حواء من ذكر بلا أنثى، وخلق بقية الذرية من ذكر وأنثى إلا عيسى، فإنه أوجده من أنثى بلا ذكر، فتمت القسمة الرباعية الدالة على كمال قدرته، وعظيم سلطانه فلا إله غيره ولا رب سواه(١).

أما قوله: ﴿وَرَحُمَةُ مِنّا ﴾ [مريم: ٢١] أي: ونجعل هذا الغلام رحمة من الله نبيًا من الأنبياء، يدعو إلى عبادة الله تعالى وتوحيده، كما قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتَ كُةُ يَمَرْيَمُ إِنَّ ٱللّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ فِي الآية الأخرى: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتِ كَةُ يَكَمَرْيَمُ إِنَّ ٱللّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ أَلَمُ مُنِيمَ وَجِيهًا فِ ٱلدُّنِيا وَٱلْأَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ وَمُنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ وَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ وَالْمَلِحِينَ ﴾ [آل عمران: ٥٥- ٤٦] أي: يدعو إلى عبادة ربه في مهده وكهولته، وظاهر كلام الحافظ ابن كثير رَاتِهِ أنه رحمة للخلق، حيث بعثه الله إليهم هاديًا وداعيًا، فرحمة الله بعيسى هو أن اجتباه واصطفاه، واختاره وجعله رسولًا نبيًا وجعله من أولي العزم من الرسل، قال الشنقيطي وَاللهُ في قوله تعالى: ﴿ قَالَ كُذَالِكِ قَالَ رَبُكِ هُو عَلَى هَيِّنُ أُولِنَجْعَكُهُ وَ اَيَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِنَا أَمُل كَذَالِكِ قَالَ رَبُكِ هُو عَلَى هَيِّنُ أُولِنَجْعَكُهُ وَايَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِنَا أَمُل مَا مُنَا أَمُ المَقْضِيًا ﴾ [مريم: ٢١].

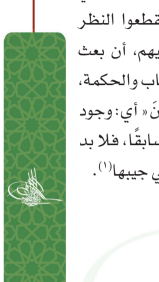
- ٣. رحمة من الله بأم عيسى مريم (الملاه في أن هذه الولادة كانت سببًا لذكر مريم بالذكر الحسن، والثناء الجميل، قال تعالى:
  ﴿ وَالذَّكُرُ فِي الْكِئْبِ مَرْيَمَ إِذِ النَّبَدُتُ ﴿ [مريم: ١٦]
- ك. رحمة لبني إسرائيل أولًا وللبشرية جميعًا، بإبراز هذا الحادث الذي يقودهم إلى معرفة الله وعبادته وابتغاء رضاه، قال السعدي رَالِينَهُ:
  ﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُو عَلَى هَيِّنُ أَولِنَجْعَلَهُ وَايَدَةً لِلنَّاسِ ﴾ [مريم: ٢١]: تدل على قدرة الله تعالى، وعلى أن الأسباب جميعها، لا تستقل

انظر: تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، ٢٠١/٤



(1)





بالتأثير، وإنما تأثيرها بتقدير الله، فيرى عباده خرق العوائد في بعض الأسباب العادية، لئلا يقفوا مع الأسباب، ويقطعوا النظر عن مقدرها ومسببها فكان رحمة، وأكبر نعمه عليهم، أن بعث فيهم رسولا، يتلو عليهم آياته، ويزكيهم، ويعلمهم الكتاب والحكمة، فيؤمنون به، وتحصل لهم سعادة الدنيا والآخرة، » وكان « أي: وجود عيسى الله على هذه الحالة «أُمرًا مَقَضِيًا » قضاء سابقًا، فلا بد من نفوذ هذا التقدير والقضاء، فنفخ جبريل الله في جيبها(١).

# المبحث الثاني دلالة الرحمة في رفع عيسى الليا

في كتاب الله قد دلت الآيات على رفع نبي الله عيسى المنه إلى السماء، وبين العلماء أنه رفع بروحه وجسده، ومن هذه الآيات قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ ابن تيمية الله يَعِيسَى إِنِّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ ﴾ [آل عمران: ٥٥]، قال ابن تيمية الله يعيسَى إِنِّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعك إلى ومطهرك من الذين كفروا) هذا دليل على أنه لم يَعْنِ بذلك الموت، إذ لو أراد بذلك الموت، لكان عيسى في ذلك كسائر المؤمنين، فإن الله يقبض أرواحهم، ويعرج بها إلى عيسى في ذلك كسائر المؤمنين، فإن الله يقبض أرواحهم، ويعرج بها إلى كفروا) لو كان قد فارقت روحه جسده؛ لكان بدنه في الأرض كبدن سائر الأنبياء أو غيره من الأنبياء "ك وكذلك ردّ سبحانه على الادعاء بقتله، أو صلبه بقوله: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنّا قَنْلُنا النّسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْ مَ رَسُولَ اللهِ وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا فَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِّهُ هُمُ أَوْإِنّا النّينَ الْمَنْلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِ مِنْهُ مَا هُمْ بِهِ عِمْ عِلْمٍ إِلّا النّباعَ عَلَى الأَدْ عَلْمَ أَوْإِنّا اللّهُ اللهِ عَلَى الله عِلْمَ إِلّا النّباعَ عَلَى الله عِلْمَ إِلّا اللهُ عَلَم مِنْ عِلْمٍ إِلّا اللهُ الله عَلَى الله عِلْم إِلّا اللهُ عَلَى اللهُ مَا هُمْ بِه عِلْم اللهُ إِلّا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ إِلّا النّبَاعَ وَمَا قَنْلُوهُ وَلَكِن شُبِّه مُنْ عَلَم إِلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ إِلّا النّباعَ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله





<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي، ٦/٢٣٤

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ۲۲۲/- ۳۲۳

الظّرَنُّ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينًا ﴾ قوله: (بل رفعه الله إليه) يُبَيِّن أنه رفع ببدنه وروحه، كما ثبت في الصحيح أنه ينزل ببدنه وروحه، وهذا الرفع حقيقي يفسره ما ثبت عن النبي في: أن عيسى الله ينزل آخر الزمان وفي حديث أبي هريرة قال: قال: رسول الله: في (والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكمًا مقسطًا فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية ويفيض المال حتى لا يقبله أحد) (۱) »، وجمهور النصارى يقرون برفعه لكن بعد الصلب، قال الشوكاني ويشي: (وثبت في الأناجيل كلها أن الله سبحانه رفع عيسى المله بعد الصلب، في زعمهم كما هو محرر هنالك، ولا يخالف في ذلك أحد من النصارى، وذكره القرآن الكريم، والحاصل أن رفعه إلى السماء متفق عليه بين جميع المسلمين، وجميع النصارى، ولم يقع الخلاف بينهم، إلا في كونه رفع قبل الصلب أو بعده) (۱).

## وتتجلى رحمة الله في رفع عيسى المل فيما يلي:

- 1. رحمة بعيسى ﴿ اللّٰهِ عيث أبطل كيد اليهود له ، وردهم عنه ، وحفظه من مكرهم لحكمة أرادها الله ، لذلك ختمت آية الرفع بالمدح قال تعالى: ﴿ بَل رَّفَعَهُ اللّٰهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللّٰهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ النساء : ٥٨. ] والإماتة لا مدح فيها ، وهذا رحمة من الله بعيسى ﴿ لِللّٰ بل هي أمر طبيعي لا وجه لتخصيص المدح ، فَبَيَنّ أن الرفع وإن كان غير معهود ومتعذر على البشر ، فليس عسيرًا على قدرة الله وحكمته ، وأي تخصيص للقدرة والحكمة في إماتته موتًا عاديًا .
- ٢. في رفع عيسى الملي حيًا وإبقاؤه قرونًا رحمة له الملي ونصرًا له من الله أيده به على من كذبه من أهل الكتاب، وذكر ذلك الحق سبحانه بقوله: ﴿ وَإِن مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ عَبْلَ مَوْتِهِ ۚ وَبُوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُونُ

إرشاد الثقات، الشوكاني، ص ٥٨





١) صحيح البخاري، كتاب أشراط الساعة، حديث رقم ٣٤٤٩، صحيح مسلم، ١٩٣/٢

عَلَيْهُمْ شَهِيدًا ﴾النساء:١٥٩]، ومعنى ذلك: أنّ جميعهم يصدّقون به إذا نزل لقتل الدجّال، فتصير الملل كلها واحدة، وهي ملة الإسلام الحنيفيّة، دين اللي وهذا رحمة ونصر من الله له، ولدينه دين الرسل جميعًا. وذكر أن رجلا قال للحسن: يا أبا سعيد، قول الله عز وجل: (وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته) قال: قبل موت عيسى، وإن الله رفع إليه عيسى وهو باعثه قبل يوم القيامة مقامًا يؤمن به البر والفاجر(۱)"، أي: مؤمنهم وكافرهم سيعترف ويقر بأنه لم يصلب وهو حي، وهذا رحمة ونصر له من الله، وقد ورد عن ابن عباس في: «وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته، «قال: بهوت يهودي حتى يؤمن بعيسى ابن مريم، قال: وإن ضُرب بالسيف، يتكلم به وهو يَهُوي»(۲).

# المبحث الثالث دلالة الرحمة في عودة عيسى (المباللة الرحمة في عودة عيسى (المباللة الرحمة في الأرض

قال الطحاوي والمنه ونؤمن بأشراط الساعة من خروج الدجال، ونزول عيسى ابن مريم البيخ من السماء»(١) وهذا هو معتقد أهل السنة والجماعة في نزول عيسى البيخ وتتجلى الرحمة في نزول عيسى البيخ فيما يلى:

1. من الرحمة قتله للدجال، وهو كذاب من بني آدم يخرج في آخر الزمان، يدعى أنه نبى، ثم يدعى أنه رب العالمين، ويفتتن به الخلق،







<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر، ۲۳/۲

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، الطبري، ٣/٤٥

<sup>(</sup>٣) العقيدة الطحاوية، ابن أبي العز الطحاوي، ٥٦٤

فكان قتل عيسى إلي له رحمة من الله بالخلق، ويكون بعد ذلك إمام المسلمين في زمانه، ويأخذ بشريعة الله، وأجمع على هذا أصحاب النبي والمسلمون بعده، قال الإمام أحمد را أصول السنة عندنا: التمسك بما كان عليه أصحاب رسول الله والاقتداء بهم وترك البدع، وكل بدعة فهي ضلالة "ثم ذكر جملة من عقيدة أهل السنة، فقال: "والإيمان كنت جمعت ملحقا خاصًا ببعض الصور وأثبت عددًا من الروابط على الشبكة المعلوماتية لبعض المسيح الدجال خارج مكتوب بين عينيه (كافر)، والأحاديث التي جاءت فيه والإيمان بأن ذلك كائن، وأن عيسى ابن مريم المن فيقتله بباب لد"(۱).

٢. من دلائل الرحمة أنه ينزل حكما مقسطا، ويحيي من أمور شرعنا ما هجره الناس، قال رسول الله (والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكمًا مقسطًا فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويفيض المال حتى لا يقبله أحد) (٢). قال النووي رافي : قوله (د فيكم) أي: في هذه الأمة، وإن كان خطابًا لبعضها ممن لا يدرك نزوله، وقوله (ت «حكما» أي: ينزل حاكمًا بهذه الشريعة، لا ينزل نبيًا برسالة مستقلة وشريعة ناسخة، بل هو حاكم من حكام هذه الأمة (١).

لذا لا تعارض بين أحاديث نزول عيسى اللي وكون محمد خاتم النبيين، وأنه لا نبي بعده أبدا؛ وهذا من الرحمة بالأمة المسلمة





(٢)



<sup>(</sup>۱) طبقات الحنابلة للقاضى أبي يعلى، ٢٤١/١ ٢٤٣ -

صحيح البخاري (بشرح قتح الباري)، كتاب: البيوع، باب: قتل الخنزير، (٤/ ٤٨٣)، رقم (٢٢٢٢). صحيح مسلم (بشرح النووي)، كتاب: الإيمان، باب: نزول عيسى ابن مريم حكمًا بشريعة نبينا محمد ، (٢/ ٥٧٩)، رقم (٣٨٢).

<sup>(</sup>٣) شرح صعيح مسلم، النووي، تحقيق: عادل عبدالموجود وعلي معوض، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة، ط٢، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م، (٢/ ٥٨١).



### المبحث الرابع دلالة الرحمة بالمؤمنين من أهل الكتاب من خلال نصوص القرآن الكريم

الإسلام أعطى كل ذي حق حقه، واعترف للآخرين بما هم عليه من خير، ولم يبخس الناس أشياءهم، فالحق حق، قال تعالى: ﴿لَيْسُواْ سَوَآءً مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ أُمَّةُ قَآبِمَةُ يَتَلُونَ ءَايَاتِ ٱللَّهِ ءَانَآءَ ٱلْيَلِ وَهُمْ يَسَجُدُونَ ﴿ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ عَمران]، جاءت هذه الآية في سياق الحديث عن أهل الكتاب، وبيان أن: ﴿مِنْهُمُ ٱلْفُنسِقُونَ ﴾ [آل عمران:١١].

قال الطبري رَالِينَ : في قوله: ﴿ لَيْسُواْ سَوَاءَ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ ﴾ ليسوا سواء

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (بشرح النووي)، كتاب: الإيمان، باب: نُزول عيسى ابن مريم حاكمًا بشريعة نبينا محمد ، (٢/ ٥٨٠)، رقم (٣٨٨).





<sup>(</sup>۱) فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، تحقيق: محب الدين الخطيب وآخرين، دار الريان للتراث، القاهرة، ط۱، ۱۹۸۷هـ/ ۱۹۸۹م، (1/ ۷۰۰) بتصرف يسير

في موقفهم من الإسلام، فبعضهم مؤمن به، مستسلم لما جاء به، وبعضهم معرض عنه، رافض لما جاء به، وقد روي عن ابن عباس في قوله: لما أسلم عبدالله بن سلام، وثعلبة بن سعية، وأسيد بن سعية، وأسد بن عبيد، ومن أسلم من يهود معهم، فآمنوا، وصدقوا، ورغبوا في الإسلام، ورسخوا فيه، قالت: أحبار يهود وأهل الكفر منهم: ما آمن بمحمد، ولا تبعه إلا أشرارنا لولو كانوا من خيارنا ما تركوا دين آبائهم، وذهبوا إلى غيره، فأنزل الله: (ليسوا سواء)، وروي عن قتادة، قال: ﴿لَيْسُوا سَوَاءَ﴾ ليس كل القوم هلكي، قد كان لله فيهم بقية (۱۱). وقد رجح الطبري رابي أن قوله: (من أهل الكتاب أمة قائمة) مَدِّحٌ لمؤمني أهل الكتاب، ووصف لهم بصفتهم، وهذا من رحمة الله بأهل الكتاب وإنصاف للمؤمنين منهم. (۱۲)

ويتجلى إنصاف القرآن ورحمته بأهل الكتاب فيما يلي:

ا. ذكر تأثر بعضهم بالوحي عند سماعه قال تعالى: ﴿وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى آَعَيُنَهُمْ تَفِيضُ مِن الدَّمْعِ مِمَا عَهُواْ مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ وَبَنَا آغَلُنُا اللَّهُ الرَّسُولِ تَرَى آَعَيُنَهُمْ تَفِيضُ مِن اللَّهُ إِلَى اللَّهُ الطبري اللَّهُ إِلَى اللَّهُ الطبري اللَّهُ : « رَبَّنَا عَامَنَا فَأَكُنُبُنَا مَعَ الشَّهِ لِينَ ﴿ اللَّائِدةَ: ٨٢] يقول الطبري اللَّهُ : « مما عرفوا من الحق «، يقول: فيض دموعهم، لمعرفتهم بأنّ الذي مما عرفوا من كتاب الله الذي أنزله إلى رسول الله حقٌّ. (٢)

وذكر الطبري رضي النجاشي إلى النبي القرآن، فبكوا، وكان منهم سبعة رهبان وخمسة قسيسين، أو خمسة رهبان، وسبعة قسيسين فأنزل الله فيهم: (وإذا سمعوا ما أنزل إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع)







<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان، الطبرى، ۲/٤٤٠

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان، الطبري، ٢/ ٤٣٥

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان، الطبري ١٣٢/٢

<sup>)</sup> جامع البيان، الطبري، ١٢٣/٢

عرفوا بعض الحق، وهو القرآن الكريم الذي يصدق كتابهم «التوراة والإنجيل» فتأثروا به رحمة ورقة، قال الرازي را الله عرفوا بعض الحق وهو القرآن فأبكاهم الله فكيف لو عرفوا كله»(۱)، تأثروا به رحمة منهم لمعرفتهم الحق، والقران أشار لهذه الرحمة لهم وجعلها قرأنا يتلى، لأنه دين الرحمة، وهذا الثناء للمتقدمين منهم فقط".

من الرحمة في القرآن الثناء على بعض النصارى - لا جميعهم-، بوصفهم بالقرب والمودة والرحمة للمسلمين، قال تعالى: ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَلَاوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلْيَهُودَ وَٱلَّذِينَ أَشَرَكُوا وَلَتَجِدَنَ أَشَرَكُوا وَلَتَجِدَنَ أَشَرَكُوا وَلَتَجِدَنَ أَقَرَبَهُم مَودَّةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَكَرَئَ ذَالِكَ بِأَنَّ مِنْهُم قِسِيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُم لَا يَسْتَكُرُونَ ﴿ اللَّائِدة: ١٨]، وألله الطوفي وَلِينَ المراد هنا: «نصارى مخصوصين، النجاشي وأصحابه أهل الحبشة لا جميع النصارى، بدليل وصفهم بأنهم أقرب مودة ورحمة (١)، وليس في هذا مدّح للنصارى بالإيمان بالله، ولا وَعَد لَهم بالنجاة مِن العذاب، واستحقاق الثواب وإنما فيه أنهم أقرب مودة (١).

٣. من رحمة الإسلام بأهل الكتاب دعوتهم وترغيبهم في الإيمان: قال تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِأَلْمَعْرُونِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِأُللَّهِ وَلَوْ ءَامَن أَهْلُ الْكِتَبِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكَثَرُهُمُ الْفَسِقُونَ ﴾ [آل عمران:١١٠]، أي: ولو صدق أهل التوراة والإنجيل من اليهود والنصارى بمحمد ﴿ وما جاءهم به من عند الله؛ لكان خيرًا لهم عند الله في عاجل دنياهم جاءهم به من عند الله؛ لكان خيرًا لهم عند الله في عاجل دنياهم



<sup>(</sup>۱) التفسير الكبير، الرازى، ٣/٥٦

<sup>(</sup>٢) الإشارات الإلهية، الطوفي، ١٣٥/٢

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ١١١٠-١٠١٧

وآجل آخرتهم،(۱) ولذا رغبهم بألوان من المرغبات لعلهم يفيئون إلى الله رحمة منه بهم سبحانه وتعالى ومنها:

أ. من رحمة الإسلام أنه وعد المؤمنين من أهل الكتاب بالجزاء المضاعف قال تعالى: ﴿ وَإِذَا يُنْكَى عَلَيْمٍ مَّ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ ۗ إِنَّهُ ٱلْحَقُ مِن رَبِنَا إِنَّا كُنَا مِن قَبْلِهِ ء مُسلِمِينَ ﴿ وَإِذَا يُنْكَى عَلَيْمٍ مَّ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ الصَّمُواُ وَيَدَرَءُونَ إِنَّا كُنَا مِن قَبْلِهِ ء مُسلِمِينَ ﴿ وَالْمَالِينَ اللَّه عَلَى يَوْقُونَ ﴾ [القصص: ٥٣-١٥]، قال ابن بالمحسن بدلك تعالى ذكره قومًا من أهل الكتاب من قبل منوا برسوله وصدقوه، فقال: الذين آتيناهم الكتاب من قبل هذا القرآن هم بهذا القرآن يؤمنون ... يؤتون أجرهم مرتين بما صبروا) (٢)، ودل أيضًا على معنى الآية حديث أبي موسى أن أمن رسول الله ﴿ قَالَ: (ثلاثة يؤتون أجرهم مرتين رجل من أهل الكتاب آمن بنبيه، وأدرك النبي ﴿ فَآمن به واتبعه وصدقه فله أجران . ) (٢)، وما الترغيب في الأجر العظيم الذي أعده الله تعالى لمن آمن بالرسول ﴿ من أهل الكتاب، والذي يفوق أجر غيرهم، وهذا رحمة وترغيب لهم في الإيمان .

ب. من رحمة الإسلام بهم أن جعل لهم منزلة خاصة في المعاملة والتشريع: وهذه وسيلة ترغيب أخرى لأهل الكتاب في الإسلام وحثهم على اتباعه، ومن الأمثلة على هذه المعاملة إباحة طعام أهل الكتاب والزواج منهم، قال تعالى: ﴿ ٱلْيُوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِبَتُ أَوْلُوا ٱلْكِنْبَ حِلُّ لَكُمُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمُّمْ وَالْمُحَمَنَتُ مِنَ الدِّينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ عِن الدِّينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ مِن قَبْلِكُمُ إِذَا عَالَيْتُمُوهُنَ الْمُؤْمِنْتِ وَٱلْمُحُمَّنَتُ مِنَ ٱلَذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ مِن قَبْلِكُمُ إِذَا عَالَيْتُمُوهُنَ







<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان الطبري، ۱۰۷/۷

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، الطبري، ٥٦/٢٠

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (١٠٩٦/٣) وصحيح مسلم (١٣٤/١) واللفظ له

أُجُورَهُنَ مُحَصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِيَ أَخَدَانٍ وَمَن يَكْفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ، وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [المائدة:٥.

- ج. من الرحمة إطلاق وصف «أهل الكتاب « (۱)، وهذا تزكية لهم عن غيرهم، تجلي رحمة الله عز وجل بهم، ممن لم يرث ما ورثوه من الكتب، ولم يبعث لهم ما بعث من الرسل.
- د. من رحمة الله أنه أرشد في القرآن الكريم إلى أمثل الطرق في محاجة أهل الكتاب، ونهى عن مجادلتهم في دينهم إلا بالحسنى؛ حتى لا يوغر الصدور ويوقد اللدد والخصومة، بل أمر بالإقناع بأن دين الله واحد قال تعالى: ﴿أَيِنَّكُمُ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقَطّعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنكِرُ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلّا أَن قَالُواْ ٱثْتِنَا بِعَذَابِ ٱللهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩].

## المبحث الخامس دلالة الرحمة بالحواريين من خلال نصوص القرآن الكريم

الحواريون هم: أصحاب عيسى الملك وأتباعه، سموا حواريين لأنهم أنصاره، (٢) قال تعالى: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَىٰ ءَاثُر رَجْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ يُحْى ٱلْأَرْضَ بَعْدَ

(۲) والحواريون اثنا عشر رجلا وهم: سمعان بطرس، وأخوه أندراوس، ويوحنا بن زبدي، وأخوه
 يعقوب وهؤلاء كلهم -صيادو سمك- ومتى العشار، وتوما وفيليبس، وبرثولماوس، ويعقوب بن
 حلفي، ولباوس، وسمعان القانوي، ويهوذا الأسخريوطي.

انظر: التحرير والتنوير، ابن عاشور، ٢٦٥/١٣.





<sup>(</sup>۱) ورد في القرآن وصف اليهود والنصارى بأهل الكتاب في (۳۲) موضعًا، ووصفوا ب(الذين آتيناهم الكتاب، والذين أوتوا الكتاب ) (۲٤) موضعًا، انظر: المعجم المفهرس لألفاظ القران، مادة كتب، ص٥٩٥-٥٩٢ه

مَوْتِهَا أَإِنَّ ذَلِكَ لَمُحْيِ ٱلْمَوْتَى وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾، ﴿فَلَمَّا أَحَسَ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنَ أَنصَارِى إِلَى ٱللَّهِ قَاكَ ٱلْحَوَارِيُّونَ خَنُ أَنصَارُ ٱللّهِ ءَامَنّا بِٱللّهِ وَٱللّهُ مَنْ أَنصَارُ ٱللّهِ ءَامَنّا بِٱللّهِ وَٱللّهُ مَنْ أَنصَارُ اللّهِ ءَامَنّا بِٱللّهِ وَٱللّهُ مَنْ أَنصَارُ اللّهِ عَلَى وَٱللّهُ مَنْ أَنصَارُ اللّه على وَأَشَهَدُ بِأَنّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ، ٥٦]، كان جواب الحواريين دالًا على أنهم علموا أن نصر عيسى ليس لذاته؛ بل هو نصر لدين الله، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَانِينَ : « وأما الحواريون فإن الله تعالى ذكرهم في القرآن، ووصفهم بالإسلام، واتباع الرسول وبالإيمان بالله »(١).

### وتتجلى الرحمة مع الحواريين فيما يلي:

- 1. الرحمة بهم بمدحهم وإنصافهم والثناء عليهم وأنهم أتباع عيسى للمنطخ وقت بعثته آمنوا بشرعه، وأقروا بالتوحيد وعبودية عيسى المسيح وأمه لله عز وجل ﴿رَبَّنَا ءَامَنَا بِمَا أَزَلْتَ وَأَتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَأَكُتُبْنَا مَعَ الشّنهِدِينَ ﴾ [آل عمران:٥٠]، فعقيدتهم الإيمان بالإنجيل المنزل الذي لم يحرف، وآمنوا بمحمد على عنه الجعلنا من أمة محمد مم الشّنهِدِينَ ﴿قَالَ ابن عباس عَلَى: "معناه اجعلنا من أمة محمد في في أن نكون ممن يشهد على الناس "(٢).
- من الرحمة والعدل اعتقاد أنهم من خواص عباد الله؛ تقديرًا لكانتهم وأنهم أخلص أتباع الأنبياء، خصهم سبحانه بالذكر في القرآن الكريم، آمرًا الأمة بالاقتداء بهم في نصرتهم لنبيهم، وقد سمت مكانتهم حتى سموا بـ»الحواريين» قال: (مامن نبي بعثه الله في أمة قبلي إلا كان له من أمته حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره)(۱)، وهذا يشمل عموم أتباع يأخذون بسنته ومنهم «الحواريين» أتباع عيسى (للله قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّا الأنبياء ومنهم «الحواريين» أتباع عيسى (لله قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّا الله قال تعالى الهوريين الله قال قال تعالى الهوريين الهو

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر باليد ...، حديث (٥٠).





<sup>(</sup>۱) الجواب الصحيح»، ابن تيمية، ٢ /٣٤٨.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز، ابن عطية الأندلسي، ١٠٣/٣.

النّينَ ءَامَنُواْ كُونُوَاْاَنصَارَ اللّهِ كَمَا قَالَ عِلَى ابْنُ مَرْيَمُ لِلْحَوَارِيِّينَ مَنْ أَنصَارُ اللّهِ فَعَامَنت طَآبِفَةٌ مِنْ بَغِي إِسْرَة بِلَ وَكَفَرت طَآبِفَةٌ فَالَّذِنا النّينَ الْمَوَالِيُّونَ فَعَنْ أَنصَارُ اللّهِ فَعَامِنت طَآبِفَةٌ مِنْ بَغِي إِسْرَة بِلَ وَكَفَرت طَآبِفَةٌ فَاللّه القرافي ءَامَنُواْ عَلَى عَدُوهِم فَأَصَبَحُواْ ظَهِرِينَ لا نزاع فيه، وأنهم من خواص عباد الله الذين اتبعوا عيسى ليلي ولم يبدلوا، وكانوا معتقدين بظهور نبينا محمد في آخر الزمان، على ما دلت عليه كتبهم، وإنما كفر وخالف الحادثون بعدهم (۱) فكانت رحمة الله للحواريين بنصرهم وتأييده لهم، وثناءه في كتابه على من آمن منهم بعيسى رسول من وتأييده لهم، وثناءه في كتابه على من آمن منهم بعيسى رسول من الله فقط لا قال عبدالرزاق الرسعني عن حذاق العلماء: «والله ما اتبعه من ادعاه ربا» (۲)، وفي هذا ثناء على المتبعين لعيسى ليلي التبعه من ادعاه ربا» (۲)، وفي هذا ثناء على المتبعين لعيسى الله الها اعترافًا بنبوته ورسالته، بخلاف من اتخذه من دون الله إلهًا.







<sup>(</sup>١) الأجوبة الفاخرة عن الأسئلة الفاجرة، شهاب الدين القرافي، ص ٧٦.

<sup>(</sup>٢) رموز الكنوز، عبدالرزاق الرسعني، ١٩٦/١.



# الفصل الثاني مفهوم الرحمة في «الكتاب المقدس»

## المبحث الأول الرحمة في «الكتاب المقدس»

في «الكتاب المقدس» الرحمة صفة من صفات الله، وذكرت هذه الصفة عن الله عدة مرات قال المسيح في عظته على الجبل: «كونوا رحماء كما أن أباكم أيضًا رحيم»(١).

مفهوم الرحمة في «الكتاب المقدس»: هي ألا يعاقبنا الله بحسب استحقاقنا -كبشر- بخطايانا، وأن يباركنا الله بغض النظر عن حقيقة كوننا غير مستحقين لها، فالرحمة هي الخلاص من الدينونة، ويظهر هذا المفهوم من خلال النصوص:

في العهد القديم: هناك اقتناع راسخ على أن الله اختار بني اسرائيل وقت الخروج من مصر، «رحمة» منه، وخصهم بذلك، فقد ورد في سفر الخروج: « إني نظرت إلى مذلة شعبي وسمعت صراخهم وعلمت بكربهم فنزلت لأنقذهم» (٢)، فالله من رحمته لم يحتمل مذلة شعبه المختار.

الرحمة الإلهية: هي قلب «الكتاب المقدس»؛ باعتقاد أهل الكتاب أن





<sup>(</sup>۱) لوقا ۲:۱٦.

<sup>(</sup>٢) الخروج، ١٦،٨/٣

الله أظهر محبته ورحمته في تجسده وموته -والعياذ بالله- على الصليب، وقيامته ليعطي الحياة الأبدية، لكل من يؤمن به، كما قال يوحنا الرسول: «بهذا قد عرفنا المحبة أن ذاك قد بذل نفسه من أجلنا فيجب علينا أن نبذل نفوسنا من أجل الأخوة «(۱)، وبكل ثقة وبهذه الطريقة يسألون الله الرحمة!

وتظهر الرحمة باعتقاد أهل الكتاب أنهم، يقرون ويعترفون بالخطأ يقصدون -خطيئة آدم الملكام، وهذه العقيدة بنيت على أسس باطلة عند النصارى وهي:

- ١. أن آدم الما الم يتب من ذنبه أو تاب ولم تقبل توبته.
- ٢. أن الخطيئة لم تقف عند حد آدم، بل انتقلت منه بالوراثة إلى جميع أبنائه ومن هنا أصبحوا مخطئين بطبيعتهم ومحاسبين عن تلك الخطيئة.
  - ٣. لابد من الفداء دفعًا للتعارض بين عدل الله ورحمته.
- ٤. لابد من تجسد الإله ليكون فداء تكفيرًا بدمه الطاهر لتلك الخطيئة، وهذا هو قلب الرحمة الإلهية.

كما فسر القس -أنطونيوس فكري - معنى هذه الرحمة بقولة «طوبى للرحماء» لأنهم يرحمون المنسحقين من البشر، «كونوا رحماء كما أن أباكم أيضًا رحيم»، (٢) والذي لا يرحم أخاه لن يذوق من رحمة الله، والرحمة تشمل الفقراء والمحتاجين، وتشمل الخطأة فلا ندينهم، بل نصلي لأجل توبتهم وخلاصهم، وكما يغير المسيح طبعنا الشرس لطبع وديع، هكذا يغير قساوتنا إلى طبع رحيم، فالرحمة هي الإحساس بالآخر ومشاركته مشاعره، وتسديد احتياجاته» (٢).





<sup>(</sup>۱) يوحنا ۱٦/٣

<sup>(</sup>۲) لوقا ۲۳:۲

٣) شرح الكتاب المقدس - العهد الجديد - القس أنطونيوس فكرى «انجيل متى ٥»

أخيرا: أهل الكتاب في مفهوم الرحمة جانبوا الصواب، من وجوه: كيف حملوا أنفسهم خطيئة الآ وكيف «ابن الله» بزعمهم يفدي نفسه رحمة بهم الأمع أن القرآن الكريم وصف رسالة موسى المليخ بأنها رحمة، فيما لو أقاموها كما أنزلت: ﴿ وَمِن قَبِّلِهِ عَلَيْكُ مُوسَى إِلَيْكُ بأنها وَرَحْمَةً وَهَذَا فيما لو أقاموها كما أنزلت: ﴿ وَمِن قَبِّلِهِ عَلَيْكُ مُوسَى إِلَمْ أَمَامًا وَرَحْمَةً وَهَذَا كَتَبُ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًا لِيُ نَذِر اللَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشُرى لِلمُحْسِنِينَ اللهُ إِنَّ اللَّذِينَ قَالُوا رَبُنًا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَمُوا فَلا حَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعَ زَنُونَ ﴾ [الاحقاف:١٢-١٣]، قالوراة، بقول الطبري راهي ومن قبل هذا الكتاب، كتاب موسى، وهو التوراة، إماما لبني إسرائيل يأتمون به، ورحمة لهم أنزلناه عليهم (۱).

كما أن آدم ﴿ لَلِكُ بنص القرآن الكريم تاب إلى ربه، وقد قبل الله تعالى منه التوبة، قال تعالى: ﴿ فَنَلَقَى عَادَمُ مِن رَبِّهِ عَكَمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُو النَّوابُ منه التوبة، قال تعالى: ﴿ فَنَلَقَى عَادَمُ مِن رَبِّهِ عَكَامَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُو النَّوابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧]، مع أن هذه التوبة كانت من قبيل النسيان، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا إِلَى عَادَمَ مِن قَبِّلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَرْمًا ﴾ [طه: ١١٥]، والناسي غير عاص ولا مؤاخذ على ما فعله أثناء النسيان (٢).

### المبحث الثاني العلاقة بين الخطيئة والرحمة

في العهد القديم من «الكتاب المقدس» يحتفظ أهل الكتاب بقناعة أن هناك رحمة إلهية للرب، لا تقاس بأي رحمة بشرية فنجدهم يصفونه: «لأنه يضرب ويشفى، يجرح ويعصب»(٢)

وبمقتضى صفة الرحمة كان على الله أن يغفر السيئات، ولم يكن

- (۱) جامع البيان، الطبري، ٥٠٣
- طوالع الأنوار، البيضاوي ص٢٠٩
  - (۳) هوشع، ۲۱/۲

(٢)





هناك طريق إلا بدخول ابن الله «الإنسان» ثم صلبه، ليكفر عن الخطيئة التي ارتكبها أبو البشر «آدم ﴿ إِلْحُ خطيئة لا يمكن غفرانها؛ وجعل العهد الجديد الخلاص من هذه الخطيئة من خلال عيسى المسيح؛ الذي سمُّي بهذا الاسم بحسب الاعتقاد النصراني الذي يعني «المخلص»؛ لأنه «يخلص شعبه من الخطايا» (۱).

وهذا رمز لصفته الشخصية ولرسالته أيضًا؛ التي تعتبر رسالة مخلصة للبشرية، خلاصًا روحيًا إلهيًا، كما ورد في العهد الجديد ببشارة رؤيا "يوسف النجار" لمريم بمولد نبي الله عيسى المليلية: "يا يوسف بن داود، لا تخف أن تأخذ مريم امرأتك، لأن الذي حبل به فيها هو من الروح القدس، فستلد ابنًا وتدعو اسمه يسوع؛ لأنه يخلص شعبه من خطاياهم"(")، حتى أنهم يستدلون على ذلك ببشارة الملائكة للرعاة بمولده حين قالوا لهم: «أنه ولد لكم اليوم في مدينة داود مخلص هو المسيح»(").

فيعتقدون أن: هذا مقتضى رحمة الرب بهم، «فدم المسيح على الصليب في القربان المسيحي هو العهد الجديد لخلاص البشر»<sup>(ئ)</sup>، والإنجيل هو دعوة الخلاص والرحمة، والمسيح مات مصلوبًا فداء للبشر رحمه من الله، لذا نقرأ في أسفارهم: «آمن بالرب يسوع المسيح فتخلص أنت وأهل بيتك»<sup>(٥)</sup> وهذا هو الخلاص الحقيقي.

#### وهذا باطل من وجوه:

- 1. جميع الشرائع الإلهية والوضعية قد اتفقت على أنه لا يحمل إنسان وزر غيره، ولا يؤاخذ برىء بذنب مذنب، ورد في سفر التثنية: (لا
  - (۱) انظر: الدفاع عن المسيح يوسف درة الحداد، ص ٢٦١
    - ر ۲) انجیل متی ۲۱-۲۰ (۲)
      - (٣) انجيل لوقاً، ١١/٢
    - (٤) تاريخ المسيحية، يوسف حداد، ، ص١٣٩
      - (٥) سفر أعمال الرسل ٣١: ١٦





يقتل الآباء عن الأولاد ولا يقتل الأولاد عن الآباء كل إنسان بخطيئته يقتل)(١) ومعنى ذلك أن خطيئة آدم لا تتعدى لغيره من ذريته !!

# المبحث الثالث العلاقة بين الرحمة والعدل والعقاب

عند المسيحيين من صفات الله العدل والرحمة، وبمقتضى صفة العدل كان على الله أن يعاقب ذرية آدم بسبب الخطيئة، وبمقتضى الرحمة كان على الله أن يغفر سيئات البشر، والطريق لذلك هو ابن الله "عيسى لله" يصلب ظلمًا للتكفير").

٣) انظر: مقارنة الأديان، المسيحية، د/أحمد شلبي، ص ١٥٩





<sup>(</sup>١) سفر التثنية ٢٤:١٦

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان، الطبري، ٣٩٤

جاء في أنجيل يوحنا أن هذا من مقتضى العدل والرحمة الإلهية، وحب الله للبشرية: «لأنه هكذا أحب العالم حتى بذل ابنه الوحيد لكي لا يهلك كل من يؤمن به، بل تكون له الحياة الأبدية؛ لأنه لم يرسل ابنه ليدين العالم بل ليخلص العالم»(١).

إذًا: باقتران العدل والرحمة، وبتوسط الابن الوحيد لله، وقبوله التكفير عن خطايا الخلق يظهر ارتباط العدل من الله برحمته من منظور «الكتاب المقدس» ويُرد عليه من وجوه:

- ا. هذا مخالف «للكتاب المقدس» نفسه، وبتأمل العقوبات التي وردت في الكتاب المقدس سواء كانت لأفراد: كالزاني، القاتل، السارق وغيرها، أو العقوبات التي حلت بشعوب وأقوام: قوم نوح، أهل نينوى، وغيرهم، لم يتعد العقاب إلى أفراد آخرين غير الخاطئين، وذكر ذلك «الكتاب المقدس»: (النفس التي تخطيء هي تموت لا يحمل الابن من إثم الأب ولا يحمل الأب من إثم الابن بر البار عليه يكون وشر الشرير عليه يكون)، (۲) كما ورد ذلك في رسالة بولس الأولى إلى أهل كورنثوس: (كل واحد سيأخذ أجرته بحسب تعبه) (۲).
- ٢. إن الله غفر لأهل نينوى، ورفع عنهم العقاب بطريق آخر غير الصلب أو الفداء مثل: الصلاة والتوبة، وقد وردت هذه الوسيلة في الكتاب المقدس: «ليترك الشرير طريقه ورجل الإثم أفكاره وليتب إلى الرب فيرحمه وإلى إلهنا لأنه يكثر الغفران»(٤).

العدالة الإلهية التي وردت في نصوص «الكتاب المقدس» هي





<sup>(</sup>۱) إنجيل يوحنا ١٦/٣

<sup>(</sup>۲) حزقیال ۲۰:۱۸

 <sup>(</sup>٣) رسالة كورنثوس الأولى ٨: ٣

<sup>(</sup>٤) إشعياء ٥٥: ٧ «

أن يتحمل كل إنسان وزره وذنبه، ورد في سفر التثنية: «لا يقتل الآباء عن الأولاد، ولا يقتل الأولاد عن الآباء كل إنسان بخطيئته»، وموافقه لصريح القرآن الكريم وقال تعالى: ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللّهِ أَغِي رَبًّا وَهُو وَمُو الْكَرِيم وقال تعالى: ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللّهِ أَغِي رَبًّا وَهُو رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلا تَكْسِبُ كُلُ نَفْسٍ إِلّا عَلَيْهَا وَلا نَزِرُ وَازِرَةً وَزَرَ أُخُرَى ثُم إِلَى وَهُو رَبُّكُم مَرْجِعُكُم فَيُ نَبِّكُم مَرْجِعُكُم فَي الله عَلَى الله عَلَيْها وَلا نَزِرُ وَازِرَةً وَزَرَ أُخُرَى ثُم الله وحكمه رَبِّكُم مَرْجِعُكُم فَيُنتِ عُكُم بِمَا كُنتُم فِيهِ تَغَلِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦٤]، قال ابن كثير رئيكُم مَرْجِعُكُم فَي بَنالى وحكمه وعدله، أن النفوس إنما تجازى بأعمالها إن خيرًا فخير، وإن شرًا فشر، وأنه لا يحمل أحد خطيئة أحد، وهذا من عدله تعالى (¹).

- ٣. ما زعموه من ترك العقاب يؤدي إلى عدم اتصاف الله بالعدالة غير مسلم به، لأنه مخالف ومعارض لأقوال المسيح المليخ التي تدعو للصفح والعفو والتسامح مثل: (أحبوا أعدائكم، باركوا لاعنيكم، أحسنوا إلى مبغضكم، وصلوا لأجل الذين يسيئون إليكم ويطردونكم)(٢).
- القول بأن الصلب هو رحمة لهم من الله ويحقق العدالة الإلهية مردود؛ لأنه لم يتحقق به -على فرض وقوعه- عدل ولا رحمة، لأن المسيح لم يذنب قط، فتعذيبه بالصلب لا يصدر من عادل رحيم (٢).

### المبحث الرابع العلاقة بين الرحمة والتوبة

للتوبة ارتباط بالرحمة في الكتاب المقدس، وينص عليها كما نص



<sup>(</sup>٢) إنجيل متى٤٤: ٥

<sup>(</sup>٣) انظر: عقيدة الصلب والفداء، محمد رشيد رضا، ص١٩





عليها القرآن الكريم، فنقرأ في الكتاب المقدس: «أَنَا أَنَا هُوَ الْمَاحِي ذُنُوبَكَ لأَجْل نَفْسي، وَخَطَايَاكَ لاَ أَذَكُرُهَا». (١)

كما نقرأ أيضًا قصة «الابن المبذر» في إنجيل لوقا والتي تضرب مثلًا لفرحة الله بتوبة أحد الخاطئين (٢)، في هذه القصة أن الأب (تمثيلًا لله تعالى) هو الذي يضحي بالعجل المسمن، فرحة بعودة ابنه الخاطئ ولا يضحي الأخير بشيء وهو من فرط في جنب أبيه.

كما نقرأ في «الكتاب المقدس»: «اَلنَّفُسُ الَّتِي تُخَطئُ هِيَ تموت الابن، لا يَحْملُ مِنْ إِثْم الاَبْن، بِرُّ الْبَارِّ عَلَيْهِ يكُونُ، لا يَحْملُ مِنْ إِثْم الاَبْن، بِرُّ الْبَارِّ عَلَيْهِ يكُونُ، وَالأَبُ لا يَحْملُ مِنْ إِثْم الاَبْن، بِرُّ الْبَارِّ عَلَيْهِ يكُونُ، وَالأَبُ لا يَحْملُ مِنْ إِثْم الاَبْنِ، بَرُّ الْبَارِّ عَلَيْهِ يكُونُ، فَإِذَا رَجَعَ الشِّرِّيرُ عَنْ جَميع خَطَايَاهُ الَّتِي فَعَلَهَا وَعَدَلًا فَحَيَاةً يَحْيَا، لا يَمُوت»(٣).

وهنا ينص على التوبة من الذنوب، وتحمل كل إنسان ذنبه كما في القرآن الكريم: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ رَهِينَةً ﴾ [المدثر: ٢٨]، ، وهو موافق لمفهوم الرحمة في القرآن الكريم.

لكن ترد التوبة كمظهر من مظاهر رحمة الرب في «الكتاب المقدس» بطرق أخرى:

في «الكتاب المقدس» ذكر أن:

1. الخلاص من الخطيئة: هو من الرحمة وتكون بالتوبة والإيمان، فنقرأ في إنجيل مرقص: "قد كمل الزمان واقترب ملكوت الله، فتوبوا وآمنوا بالإنجيل"(٤)، فجعل الخلاص من الخطيئة بالتوبة والإيمان.

٢. معجزات المسيح في شفاء المرضى سبيلًا للتوبة والخلاص، وهي

- (۱) إشعياء ۲٥: ٤٣
- (٢) انظر: لوقا ١٥: ١١-٢٤ «القصة بأكملها»
  - (۳) حزقیال ۱۸: ۲۰-۲۱
    - (٤) مرقص ١٥/١





كذلك من الرحمة، مثال ذلك قول المسيح للمفلوج: «ولكن لكي تعلموا أن الابن الإنسان سلطانًا على الأرض أن يغفر الخطايا» قال للمفلوج: لك أقول: قم واحمل فراشك واذهب إلى بيتك»(١).

فيكون المسيح باعتقادهم شفى النفوس بالغفران والتوبة رحمة بها، كما شفى الأبدان من الأسقام منة وفضلًا؛ فيكون الإيمان به ومحبته تغفر الخطايا.

٣. مجرد الاعتراف بالذنب، والإقرار به، هو طريق للتوبة رحمة بهم من الله: « فإذا تواضع شعبي الذين دعي اسمي عليهم، وصلوا وطلبوا وجهي، ورجعوا عن طرقهم الردية، فإنني أسمع من السماء وأغفر خطيتهم»(٢)، ونقرأ في إنجيل «يوحنا» قوله: وعدنا الله بالغفران: «ان اعترفنا بخطايانا فهو أمين وعادل، حتى يغفر لنا خطايانا ويطهرنا من كل إثم»(٢).

وهذا يتفق مع مفهوم التوبة في القرآن الكريم والسنة، ولكن:

لابد من العمل والإقلاع عن الذنب، ذلك أن كل إنسان سيجازى على ما قدم في الدنيا من خير وشر قال تعالى: ﴿فَمَن يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مَن يَعُملُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مَن يَعُملُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مَن يَكُم، ﴿الزلزلة:٧-٨]، فالحساب على قدر العمل، وقد أشارت نصوص العهد الجديد لذلك فورد في رسالة بولس لأهل رومية: (ولكنك من أجل قساوتك وقلبك غير التائب تذخر لنفسك غضبًا في يوم الغضب، واستعلان دينونة الله العادلة الذي سيجازى كل واحد حسب أعماله )(٤).



<sup>(</sup>٤) رسالة رومية ٦،٥:٢





<sup>(</sup>۱) مرقص ۱:۲۱

<sup>(</sup>٢) سفر أخبار الأيام الثاني الإصحاح ٧: ١٤

<sup>(</sup>۳) يوحنا ۹:۱۱



# الخاتة الخاتة

بعد هذه الدراسة «دلالات في مفهوم الرحمة بين الإسلام والمسيحية –دراسة مقارنة» والتي تناولت فيها بعض الدلالات على الرحمة بأهل الكتاب من خلال نصوص القرآن الكريم والكتاب المقدس، أخلص لعدد من النتائج:

- 1. أن القرآن الكريم ببيانه لما اختلف فيه أهل الكتاب، وتصحيحه للعقائد المحرفة والمفاهيم الخاطئة لديهم، قد قرر وأكد صدقه وحفظه من الله، وسلامته وموافقته لبراهين العقل وللفطرة السليمة، ولا ينكر ذلك إلا كل معاند جاحد.
- ٢. أن القرآن سلك في معاملته لأهل الكتاب منهجًا تميز بالحكمة والرحمة لتوضيح مسائل دينهم.
- ٣. أن أهل الكتاب انحرفوا في مفهوم «الرحمة، والعدل، التوبة» إلى مفهوم منحرف مشرك بالله عز وجل من خلال مناقضتها لصريح ونصوص « الكتاب المقدس»، ومن ذلك ما جاء في إنجيل متى:
  (لا تظنوا أني جئت لأبطل الشريعة أو الأنبياء ما جئت لأبطل بللأكمل، الحق أقول لكم، لن يزول حرف أو نقطة من الشريعة حتى





يتم كل شيء أو تزول السماء والأرض)(١)، وفي سفر التثنية ورد: (لا يقتل الآباء عن الأولاد، ولا يقتل الأولاد عن الآباء، كل إنسان ىخطىئته)(٢).

- ٤. أن تصديق القرآن الكريم لما سبقه من كتب الله تعالى- في بعض القضايا- لا يعنى سلامتها من التحريف أو عدم نسخها، وإلا لكان القرآن متناقضًا متضاربًا.
- ٥. أن القرآن الكريم تعقب عقائد أهل الكتاب الفاسدة وأبطلها وردها، وبينها ورسم الطريق الصحيح للعقيدة الحقة.
- ٦. أن الانسان يولد على الفطرة لا على الخطيئة، ولا أحد يتحمل خطيئة أحد -كما أسلفنا- وقد بين عليه الصلاة والسلام: (إني خَلَقَتُ عبَادى حُنَفَاءَ كُلُّهُمْ، وَإِنَّهُمْ أَتَتْهُمُ الشَّيَاطِينُ فَاجْتَالَتْهُمْ عَنْ دينهمْ، وَحَرَّمَتُ عَلَيْهِمْ مَا أَخَلَلْتُ لَهُمْ، وَأَمَرَتُهُمْ أَنْ يُشُرِكُوا بي مَا لُمْ أَنَزِّلُ بِهِ سُلُطَانًا) (٢)، وليس في حمأة خطيئة، ولسنا في حاجة في دين الإسلام إلى من يحمل عن الأمة خطاياها.

#### التوصيات:

- ١. أوصى طلاب الجامعات وطلاب الدراسات بالاهتمام بتوسيع دائرة دراسة «مقارنة الأديان» من باب البحث العلمي المنصف، فكل علم يحتاج إلى تبحر وتوسع يدعمه، وكل شبهة فيه تحتاح إلى أدلة تفندها.
- ٢. لابد من توضيح موقف الإسلام من قضايا الفكر المختلفة،
  - إنجيل متى، ٥/١٧–١٩
  - سفر التثنية ٢١/٢١ (٢)
  - صحبح مسلم من حديث عياض بن حمار المجاشعي على، حديث رقم (٢٨٦٥) (٣)
- (1)





وعرضها على جمهور المسلمين وهذا دور الإعلام، وخطباء المساجد، حتى ينشأ جيل لديه حصانة فكرية وثقافة علمية ضد أى شبهه تثار حول دينه أو اعتقاده.

٣. على أهل الكتاب الرجوع للحق، والنظر بعين المنصف وبعين الباحث العلمي الدقيق، في نصوص الكتاب المقدس، والقران الكريم، والتخلي عن العصبية، ويكون الهدف هو الوصول لحق ولا شيء سواه.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.







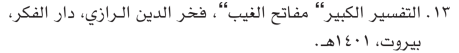
### فهرس المصادر والمراجع

- 1. الأجوبة الفاخرة عن الأسئلة الفاجرة، شهاب الدين القرافي، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، تحقيق: محمد مجدي الشهاوي ١٤٠٧هـ
- ۲. إرشاد الثقات إلى اتفاق الشرائع على التوحيد والمعاد والنبوات،
  محمد على الشوكاني، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، ١٤٢٢هـ
- ٣. الإشارات الإلهية إلى المباحث الأصولية، اسليمان عبدالقوي
  لطوفى، تحقيق حسن قطب، سنة النشر ١٤٢٣ الطبعة ١
- الأحكام السلطانية، الماوردي، طبعة مصطفى البابي الحلبي، ،
  ١٣٩٢هـ.
- ›. أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقران، محمد المختار الأمين الشنقيطي، مجمع الفقه الإسلامي جدة، كتاب مصور.
  - ٦. إغاثة اللهفان /ابن قيم الجوزية، طبعة دار الكتب العلمية بيروت.
- ۷. إنجيل متى (إنجيل مقسم بالإصحاحات) مقسم ۱- ۲۸ إصحاح،
  ونسخ الكترونية من الكتاب المقدس
- ٨. إنجيل لوقا عدد الإصحاحات ٢٤، الكاتب لوقا، يسرد حياة المسيح وأعمال الرسل، النسخ ألكترونية.
- ٩. إنجيل مرقص، الكاتب مرقص المبشر، عدد الإصححات ١٦، مكان
  الكتابة مصر، نسخ إلكترونية.
- 10. إنجيل يوحنا، الكاتب البشير يوحنا، رابع أنجيل تشريعي، ونسخته إلكترونية.
- ۱۱. طالتحرير والتنوير، محمد الطاهر عاشور، الدار التنوسية للنشر،
  الطبعة ٣.
  - ١٢. البحر المحيط، أبوحيان، مكتبة النصر الحديثة، الرياض.









- 11. تفسير القرآن العظيم، إسماعيل بن عمر بن كثير، تحقيق سامي-محمد السلامة، طباعة دار طيبة، ١٤٢٠هـ.
- ١٥. الجامع لأحكام القران، القرطبي، تحقيق أحمد البردوني وإبراهيم طفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة.
- 17. عقيدة الصلب والفداء، محمد رشيد رضا نشر الفتح للإعلام العربي، ١٤١١هـ.
- 11. العقيدة الطحاوية، ابن أبي العز الطحاوي، حققه د/ عبدالله عبدالمحسن التركي، وشعيب الأرنؤوط.
- ۱۸. جامع البيان، الطبري، تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ١٨. جامع البيان، الطبري، تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة،
- 19. غير المسلمين في المجتمع الإسلامي، القرضاوي، مكتبة وهبة، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ.
- ٠٢. الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، ابن تيمية، تحقيق: علي بن حسن بن ناصر، عبالعزيز العسكر، وحمدان الحمدان، نشر دار العاصمة
- ٢١. الحجة في بيان المحجة، أبو القاسم إسماعيل الأصبهاني، تحقيق محمد ربيع مدخلي، دار الراية السعودية ١٤١٩هـ.
- 77. الدفاع عن المسيح، يوسف درة الحداد، المكتبة البوليسية لبنان، الطبعة ٢، ٢٠١٢م.
- ٢٣. دراسات في الأديان اليهودية والنصرانية، سعود بن عبدالعزيز
  الخلف، أضواء السلف، ١٤١٨هـ الطبعة ١.
- 74. رسالة العبرانيين، كتاب مقدس العهد الجديد، الكاتب بولس، نسخة الكترونية.
- ٢٥. رموز الكنوز في تفسير الكتاب العزيز، عبدالرزاق بن رزق الله







- الرسعني الحنبلي، المحقق عبدالملك بن دهيش، مكتبة الأسدي للنشر.
- 77. سفر أخبار الأيام الثاني الإصحاح، الكتاب المقدس العهد القيم، اصحاحات مقسمة إلى ٣٦ سفر، نسخة ألكترونية
- ٧٧. سفر التثنية أحد الأسفار الخمسة، ٣٤ أصحاح، نسخة إلكترونية
- ۲۸. شرح صحیح مسلم، النووي، تحقیق: عادل عبدالموجود وعلي معوض، مکتبة نزار مصطفی الباز، مکة المکرمة، ط۲، ۱٤۲۲هـ/
- 79. شرح الكتاب المقدس العهد الجديد القس أنطونيوس فكري، دار العالمية، القاهرة
- .٣٠. فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، تحقيق: محب الدين الخطيب وآخرين، دار الريان للتراث، طبقات الحنابلة للقاضى أبي يعلى، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٨هـ
- ٣١. االرسالة التدمرية، ابن تيمية، مكتبة السنة المحمدية، ، الطبعة الثانية، ١٤١٨هـ
- ٣٢. لسان العرب، ابن منظور، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٢٣هـ
- ٣٣. لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية، للسفاريني، مؤسسة الخافقين، دمشق، ١٤٠٢هـ
- ٣٤. مقارنة الأديان، المسيحية، د/أحمد شلبي، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٨٨م
  - ٣٥. المحرر الوجيز، ابن عطية الأندلسي القاهرة، ط١٤٠٧هـ
- ٣٦. معجم مقاييس اللغة، ابن فارس دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٨هـ
  - ٣٧. مجموع الفتاوى، ابن تيمية، دار الوفاء، الطبعة ٣، ١٤٢٠هـ.



