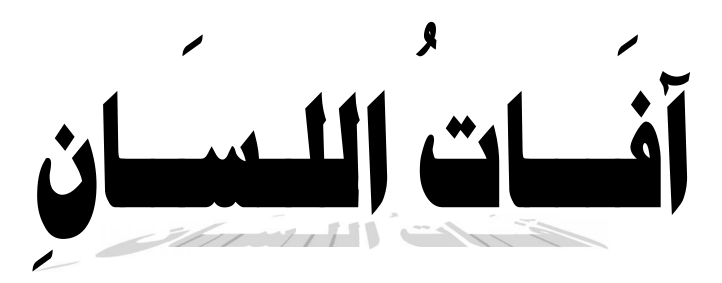


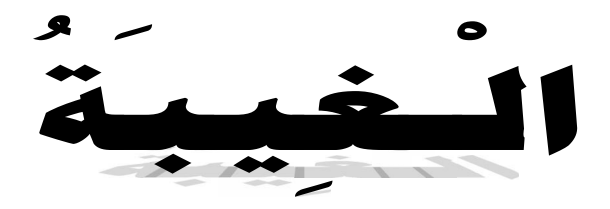
الشيخ ندا أبو أحمد







(٣)







www.alukah.net











#### الغيبة هي الداء العضال، والسُّمُّ الذي في الألسن أحلى من الزلال

- قال بعض الحكماء: "الغِيبة فاكهة الكفار، وضيافة الفُسَّاق، ومراتع النساء، وطعام كلاب النار. فالغِيبة مرض خطير، وداء فتَّاك، ومعولٌ هدَّام، وبذرة تتبت الشرور بين أبناء المجتمع الواحد، فهي تفرِّق بين الأحباب، وتتشر بينهم العداوة والبغضاء، وتعمل على تفكيك المجتمع وإثارة الفتن.

- والغِيبة خطرها عظيم، وجرمها كبير، بدليل أن النبي ﷺ جمع بينها وبين قتل النفس وغصب المال في الجرم والتحريم.

فقد أخرج الإمام مسلم من حديث أبي هريرة الله عن النبي على قال:

"كلُ المسلم على المسلم حرام، دمه، وماله، وعرضه(١)"

ومع هذا تساهل في الغِيبة كثير من المسلمين، وقلَّ أن يسلم منها مجلس، ويندر أن ينفك منها مجتمع إلا ما رحم ربي.

فهذه صرخة تحذير وإنذار من هذا الداء العضال الذي ملأ الديار.

#### • معنى الغيبة

ليس هناك تعريف للغيبة أفضل من تعريف الحبيب النبي ﷺ والذي أوتي جوامع الكلم فقد أخرج الإمام مسلم من حديث أبى هريرة ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ:

"أتدرون ما الغيبة؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: ذِكْرَك أخاك بما يكره، قيل: أفرأيت إن كان في أخي ما أقول؟ قال: إن كان فيه ما تقول، فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه ما تقول فقد بهته (۲)"

<sup>(</sup>٥) حَسْبُك: أي كافيُّك بتعداد أوصاف ثابتة فيه، ولكن يكره ذكرها، ويجب سترها، ففيه الترهيب عن ذكر أخيك بما يكره مطلقاً.



<sup>(</sup>١) العِرْض: بكسر العين المهملة وسكون الراء، وهو موضع المدح والذم في الإنسان.

<sup>(</sup>٢) بهَته: أي ادعيت عليه ظلماً، وفي المصباح: قذفته بالباطل، وافتريت عليه بالكذب.

<sup>(</sup>٣) لا يأكِل حَتى يُطْعِمَ: أي أنه ضعيف إلى درجة احتياجه إلى مساعد يطعمه، وخادم يوكله، وساق يسقيه.

<sup>(</sup>٤) ولا يَرْحُلُ حتى يُرْحُلَ لَه: أي أنه لا يسافر إلا إذا حمله أخر أو ركب على دابة.



يقول التَّهَانُويِّي هُ: "الغِيبة أن تذكر أخاك بما يكرهه لو بلغه، سواء ذكرت نقصاناً في بدنه، أو في لبسه، أو في خُلُقِه، أو في ولده، أو في ثوبه، أو في داره، أو داره المره الم

والتعريض بالغيبة كالتصريح، والإيماء، والغمز، واللمز، والكناية، وكل ما يُفْهَم منه تتقيص الغير، فهو داخل في الغيبة، وهو حرام، والتصديق بالغيبة غيبة".

(انظر كشاف اصطلاحات الفنون: ١٠٩١/٣)، ( الإحياء: ٢/٣٤)

(التعريفات: ١٦٩).

وقال الراغب هي: "الغِيبة: هي أن يذكر الإنسان عيبَ غيره في غير مُحْوجِ إلى ذكر ذلك"

وقال ابن الأثير هي: "الغِيبة: أن تذكر الإِنسان في غيبته بسوء وإن كان فيه" (انظر فتح الباري:١٠٠/١٠٠)

# • الفرق بين الغيبة والبهتان والشتم والإفك

قال الجرجاني: "الغِيبة: ذكر مساوئ الإنسان التي فيه في غيبة"

والبهتان: ذكر مساوئ للإنسان، وهي ليست فيه".

والشتم: ذكر المساوئ في مواجهة المقول فيه". (الكفوي في الكليات: ٦٦٩)

الإفك: أن تقول في إنسان ما بلغك عنه، فتنقله دون تثبت، والتيقن من صدقه"

#### قال الحسن البصري هي:

"ذكر الغير بما يكره ثلاثة: الغِيبة، والبهتان، والإفك: وكل في كتاب الله على، فالغِيبة أن تقول ما فيه، والبهتان أن تقول ما بلغك عنه". (تفسير القرطبي: ٢١/٥٣٣)، (الإحياء: ١٩٣/٣)



<sup>(</sup>١) هذا الحديث رواه ابن أبي الدنيا وابن مردويه من رواية حسان بن مخارق عنها، وحسان وثقه ابن حبان، وباقيهم ثقات.



## • حكم الغيبة

الغيبة من الكبائر

يقول القرطبي هي كما في "تفسيره الجامع لأحكام القرآن" (٦ ٢ /٣٣٧):

"لا خلاف أن الغِيبة من الكبائر، وأن من اغتاب أحداً عليه أن يتوب إلى الله عليه "

ويقول ابن حجر الهيتمي هعن الغيبة كما في كتابه "الزواجر عن اقتراف الكبائر" (ص ٣٧١):

"الذي دلَّت عليه الدلائل الكثيرة الصحيحة الظاهرة أنها كبيرة، لكنها تختلف عِظَماً وضده بحسب

اختلاف مفسدتها، وقد جعلها من أُوتِيَ جوامع الكلم عديلة غصّب المال، وقتل النفس، بقوله ﷺ.

"كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه"، والغصب والقتل كبيرتان إجماعاً، فكذا تُلْمُ العرض".

وقال أيضاً: "إن فيها أعظم العذاب وأشد النكال، وقد صحَّ فيها أنها أربى الربا، وأنها لو مُزِجَت في ماء البحر النتنته وغيَّرت ريحه، وأن أهلها يأكلون الجيف في النار، وأن لهم رائحة منتنة فيها، وأنهم يعدَّبُون في قبورهم، وبعض هذه كافية في كون الغيبة من الكبائر ".اه

# يقول الفقيه أبو الليث السمرقندي الحنفي هي في كتابه "تنبيه الغافلين" (ص ١٢٦):

"الغِيبة على أربعة أوجه وهي: كفر، ونفاق، ومعصية، ومباح

فأما الوجه الذي هو الكفر: فهو أن يغتاب المسلم، فيقال له: لا تغتب، فيقول: ليس هذا غيبة وأنا صادق في ذلك، فقد استحل ما حرَّم الله تعالى، ومَن استحلَّ ما حرَّم الله (عن قصد وعلم)؛ صار كافراً. وأما الوجه الذي هو نفاق: فهو أن يغتاب إنساناً، فلا يسمِّيه عند مَن يعرف أنه يريد به فلاناً، فهو يغتابه، يرى في نفسه أنه متورِّع؛ فهذا هو النفاق.

وأما الذي هو معصية: فهو أن يغتاب إنساناً، ويسمّيه، ويعلم أنها معصية، فهو عاص، وعليه التوبة. والرابع: أن يغتاب فاسقاً معلناً بفسقه، أو صاحب بدعة، فهو مأجور في ذلك لأنه يحذر الناس منه".اه





## تحريم الغيبة بالقلب:

اعلم أن سوء الظن حرام مثل سوء القول، فكما يحرم عليك أن تُحدّث غيرك بلسانك بمساوئ الغير، فليس لك أن تُحدّث نفسك وتسيء الظن بأخيك.

فأما الخواطر وحديث النفس فهو معفو عنها، بل الشك أيضاً معفو عنه، ولكن المنهي عنه أن يظن، والظن عبارة عما تركن إليه النفس، ويميل إليه القلب، فقد قال الله:

# ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَّنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ ﴾ [الحجرات:١٢]

وسبب تحريمه أن أسرار القلوب لا يعلمها إلا علّم الغيوب، فليس لك أن تعتقد في غيرك سوءاً إلا إذا انكشف لك بيان لا يقبل التأويل، فعند ذلك لا يمكنك إلا أن تعتقد ما علمته وشاهدته، وما لم تشاهده بعينك ولم تسمعه بأذنك، ثم وقع في قلبك، فإنما الشيطان يلقيه إليك، فينبغي أن تكذبه فإنه أفسق النبيات ولم تسمعه بأذنك، ثم وقع في قلبك، فإنما الشيطان يلقيه إليك، فينبغي أن تكذبه فإنه أفسق

# الفساق، وقد قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ ﴾

[الحجرات: ٦]

فلا يجوز تصديق إبليس، فإذا خطر لك وسواس سوء الظن، فينبغي أن تدفعه عن نفسك وتقرر عليها أن حال من رأيته عندي مستور كما كان، وأن ما رأيته منه يحتمل الخير والشر.

فإن قلت: "فبماذا يعرف عقد الظن، والشكوك تختلج والنفس تُحدِّث؟"

فتقول: "أمارة عقد سوء الظن أن يتغيّر القلب معه عمّا كان، فينفر عنه نفوراً ما، ويستثقله ويفتر عن مراعاته وتفقده وإكرامه والاغتمام بسببه، فهذه أمارات عقد الظن وتحقيقه.

ومهما خطر لك خاطر بسوء على مسلم، فينبغي أن تزيد في مراعاته وتدعو له بالخير، فإن ذلك يغيظ الشيطان ويدفعه عنك، فلا يلقى إليك الخاطر السوء خيفة من اشتغالك بالدعاء والمراعاة.

ومهما عرفت هفوة مسلم بحجة فانصحه في السر، ولا يخدعنّك الشيطان فيدعوك إلى اغتيابه، وإذا وعظته فلا تعظه وأنت مسرور باطلاعك على نقصه؛ لينظر إليك بعين التعظيم، وتنظر إليه بعين الاستحقار وتترفع عليه، بإزاء الوعظ.

وليكن قصدك تخليصه من الإثم وأنت حزين، كما تحزن على نفسك إذا دخل عليك نقصان في دينك، وينبغي أن يكون تركه لذلك من غير نصحك أحب إليك من تركه بالنصيحة، فإذا أنت فعلت ذلك كنت قد جمعت بين أجر الوعظ وأجر الغم بمصيبته وأجر الإعانة له على دينه.

(الغيبة)

ومن ثمرات سوء الظن التجسس، فإن القلب لا يقنع بالظن، ويطلب التحقيق فيشغل بالتجسس، وهو أيضاً منهى عنه، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَجَسَّسُوا ﴾ [الحجرات: ١٦]، فالغِيبة وسوء الظن والتَّجَسُس منهي عنهم في آية واحدة، ومعنى التجسس: ألا يترك عباد الله تحت ستر الله، فيتوصَّل إلى الإطلاع وهتك الستر، حتى ينكشف له ما لو كان مستوراً عنه، كان أسلم لقلبه ودينه". اه

(الإحياء ٢١/٣ - ٢٢) بتصرف واختصار.

## يقول ابن الجوزي 🦀 كما في كتابه "تلبيس إبليس":

"وكم من ساكت عن غيبة المسلمين، إذا اغتيبوا عنده فرح قلبه، وهو آثم من ذلك بثلاثة وجوه. أحدها: الفرح، فإنه يحصل بوجود هذه المعصية من المغتاب، والثاني: لسروره بثلب المسلمين والثالث: أنه لا ينكره". اه

# • الترهيب من الغيبة، وأدلة تحريمها

مرَّ بنا أن الغِيبة: هي أن يذكر الإنسان غيره بما يكره، وكل ما يُفهم به نقصه فهو غيبة وكبيرة من الكبائر حرَّمها الدين ونفر منها تتفيراً شديداً، حيث شبهها الله بأمور تقشعر منها الأبدان وتأباها النفوس،

# قال تعالى: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضَكُم بَعْضاً أَيْحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُل لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ رَّحِيمٌ ﴾

[الحجرات: ١٢]

فتأمّل أخي الحبيب هذا الأسلوب البديع في النهي المقرون بالمثال الذي يزيد الأمر شدة وتغليظاً، فالآية اشتملت على خمسة أمور: كونه لحماً، وميتاً، ونيئاً، ومن آدمى، ومن أخ مسلم، والإنسان منا لا يحب هذا بل يكرهه، ولهذا قال: ﴿فَكُرِهْتُمُوهُ ﴾؛ لأن أكل لحم الإنسان من أعظم ما يتقذر جبلة وطبعاً، فكيف إذا كان ميتاً وجيفة؟

- قال ابن عباس هن "إنما ضرب الله هذا المثل للغيبة؛ لأن أكل لحم الميت حرام مستقذر، وكذا الغيبة حرام في الدين، وقبيح في النفوس".
- وقال قتادة هج: "كما يمتنع أحدكم أن يأكل أخيه ميتاً، كذالك يجب أن يمتنع من غيبته حياً. واستعمل أكل اللحم مكان الغيبة، لأن عادة العرب بذلك جارية، قال الشاعر:

وإن هدموا مجدي بنيتُ لهم مجداً

فإن أكلوا لحمي وَفَرْتُ لحومهم

(الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ٣٣٥/١٦)



## - يقول ابن كثير هِ في تفسير الآية السابقة:

"وقد ورد فيها (أي الغِيبة) الزجر الأكبر، ولهذا شبهها - تبارك وتعالى- بأكل اللحم من الإنسان الميت كما قال تعالى: ﴿ أَيحِبُ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ [الحجرات: ١٦]، أي: كما تكرهون هذا طبعاً، فاكرهوا ذاك شرعاً، فإن عقوبته أشد من هذا".اه

فانظر أخي الكريم رعاك الله... كيف صوَّر القرآن الكريم الإنسان الذي يغتاب إخوانه المسلمين بأبشع صوره، فصوَّره بمن يأكل لحومهم، وكفى بهذا قبحاً أن يجلس الإنسان على جيفة أخيه المسلم يقطع من لحمه ويأكل.

"كنا عند النبي ﷺ فقام رجل، فوقع فيه(١) رجل من بعده، فقال النبي ﷺ: تَخَلَّلُ(٢)، فقال: ومم التَخَلَّلُ؟! ما أكلت لحماً! قال النبي ﷺ: إنك أكلت لحم أخيك".

(٢) وأخرج الإمام أحمد بسند فيه مقال عن ابن عباس 🐞 أنه قال:

"ليلة أُسْرِى بنبي الله ﷺ، نظر في النار، فإذا قوم يأكلون الجيف(<sup>٣)</sup>، قال: مَن هؤلاء يا جبريل؟ قال: هؤلاء الذين يأكلون لحم الناس(<sup>٤)</sup>"

- سمع علي بن الحسين رجلًا يغتاب آخر فقال:

(تفسير الألوسي: ١ ١/٧٦ ٤)، (تفسير القرطبي: ١ ٦/٣٣٦)

"إياك والغيبة فإنها إدام كلاب الناس".

<sup>(</sup>١) وقع فيه: أي ذكر عيويه واغتابه.

<sup>(</sup>٢) تَخَلَّلُ: بالخاء، من التَّخَلُل، وهو استعمال الخلال لإخراج ما بين الأسنان، وأصله: من إدخال الشيء في خلال الشيء وهو وسطه، ومنه تخليل الأصابع في الوضوء، ورويت بالحاء المهملة، يعني: افعل الحلال واطلب التوبة من هذه الغيبة. (النهاية: ٧٣/٢).

<sup>(</sup>٣) الجيف: جميع جيفة، وهي جثة الميت إذا أنتنت.

<sup>(</sup>٤) يأكلون لحوم الناس: يعني يغتابون الناس، فجعل الله تعالى عقابهم من جنس عملهم.

(٣) وأخرج الإمام أحمد وأبو داود عن أنس بن مالك الله عن النبي الله قال:

"لما عُرج بي(١) مررت بقوم لهم أظفار من نحاس، يُخْمشُون(١) وجوههم وصدورهم، فقلت: من هؤلاء يا جبريل؟ قال: هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم".

(صحيح الجامع: ٢١٣٥) (السلسلة الصحيحة: ٥٣٣٥)

قال الطبيبي هي: "لما كان خمش الوجه والصدر من صفات النساء النائحات، جعلها جزاء من يقع في أعراض المسلمين إشعارا بأنها ليستا من صفات الرجال، بل هما من صفات النساء في أقبح حالة وأبشع صورة".

(٤) وأخرج الإمام أحمد وأبو داود وابن أبي الدنيا بسند صحيح عن أبي سعيد الخدري الله أن النبي ﷺ قال: اليلة أُسْرى بي إلى السماء، مررت بقوم يقطع اللحم من جنوبهم ثم يُلْقَمُونُه، ثم يقال لهم: كلوا ما كنتم تأكلون من لحوم إخوانكم، فقلت: يا جبريل، من هؤلاء؟ قال: هؤلاء من أُمَّتك الهَمَّازون واللَّمَّازون (٣)"

فجعل الله عقابهم من جنس عملهم بالتسلّط على نهش أجسامهم وتقطيع أطرافها.

(٥) وأخرج أبو يعلى بسند فيه مقال من حديث أبى هريرة 👛 عن النبى 🌉 قال: "مَن أكل لحم أخيه (٤) في الدنيا، قُرِّب له يوم القيامة، فيقال له: كله ميتاً كما أكلته حياً، فيأكله ويكلح<sup>(٥)</sup> ويصيح<sup>(٢)</sup>"

(ذكره الحافظ في "الفتح" (١٠/٥/١) - كتاب الأدب - باب الغيبة، وقال: سنده حسن، لكن الراجح ضعف الحديث) (وقد ضعفه الألباني في ضعيف الترغيب: ١٦٨٥)

> (٦) وفي "الأدب المفرد" عن ابن مسعود 🐞 قال: "ما التقم أحد لقمة شراً من اغتياب مؤمن"

<sup>(</sup>١) عرج بي: أي صعد بي إلى السماوات السبع، وارتفع بي إلى الملأ الأعلى.

<sup>(</sup>٢) يخمشون: يخدشون ويقطعون وجوههم.

<sup>(</sup>٣) يعني المغتابين.

<sup>(</sup>٤) أكل لحم أخيه: كنايه عن ذكره بسوء.

 <sup>(</sup>٥) يكلح: أي يعبس ويقبض وجهه من الكراهة.

<sup>(</sup>٦) يصيح: جاءت في بعض الروايات: "يضج" بالضاد المعجمة بعدها جيم، والظاهر أنها بمعنى واحد، إلا أن لفظة "يضج" بالضاد المعجمة فيها زيادة إشعار بمقارنة فزع أو قلق.

الله (الغيبة)

- يقول مجاهد هه في قوله تعالى: ﴿ وَبُلْ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لَّمَزَةٍ ﴾ [الهمزة: ١]، قال الهمزة: الذي يأكل لحوم الناس (أي المغتاب)، واللمزة الطَّعَّان"
- وروي عن إبراهيم بن أدهم هن: "أنه أضاف أناساً، فلما قعدوا على الطعام، جعلوا يغتابون رجلاً، فقال إبراهيم بن أدهم: "إن الذين كانوا قبلنا يأكلون الخبز قبل اللحم، وأنتم بدأتم باللحم قبل الخبز".

  ( تنبيه الغافلين: ص١٢٣)
- قال بعض الحكماء: إن ضعفت عن ثلاث؛ فعليك بثلاث: إن ضعفت عن الخير، فأمسك عن الشر، وإن كنت لا تستطيع أن تصوم، فلا الشر، وإن كنت لا تستطيع أن تتفع الناس، فأمسك عنهم ضرّك، وإن كنت لا تستطيع أن تصوم، فلا تأكل لحوم الناس"

فيا من وقعت في الغيبة... اعلم أن أكلك للجيفة أهون عليك من غيبة أخيك والوقوع فيه (٧) فقد أخرج أبو داود وابن حبان عن أبى هريرة الله قال:

"جاء الأسلمي – أي ماعز الأسلمي – إلى رسول الله ﷺ فشهد على نفسه أنه أصاب امرأة حراماً أربع مرات، في كل ذلك يعرض عنه رسول الله ﷺ..."

(في إسناده عبد الرحمن بن الصامت ابن عم أبي هريرة 🐗، لم يوثقه غير ابن حبان)

(٨) وأخرج البخاري في "الأدب المفرد" وابن حبان عن عمرو بن العاص الله:

"أنه مرَّ على بغلِ ميِّت، فقال لبعض أصحابه: لأَنْ يأكلَ الرجلُ من هذا حتى يملأ بطنه، خيرٌ له من أن يأكل لحم رجل مسلم " (صحيح الترغيب:٢٨٣٨)

أي أن الأكل من هذه الجيفة النتتة أهون من اغتياب المسلم "

<sup>(</sup>١) فلم تدعه نفسه: يعني فلم تتركه نفسه حتى أُقيم عليه الحد.

<sup>(</sup>٢) الشائل: كل ما ارتفع.

<sup>(</sup>٣) وذلك لأن آكل جيفة الحمار لم يؤذ مسلماً، ولم ينتهك عرضه، ولم تنشغل ذمته بحقوق العباد، فهو خير ممَّن يأكلون لحوم البشر، وفي كل شر



#### تنبيهان:

١- احذر من غيبة العلماء وأهل الصلاح؛ فلحومهم مسمومة.

روي عن الإمام أحمد هم أنه قال: "لحوم العلماء مسمومة، من شمَّها مرض، ومَن أكلها مات" ( المعيد في أدب المفيد والمستفيد: ص ٧١)

وقال الحافظ ابن عساكر في: "واعلم يا أخي – وفقنا الله وإياك لمرضاته، وجعلنا ممَّن يخشاه ويتقيه حق تقاته – أن لحوم العلماء مسمومة، وعادة الله في هَنْك أستار منتقصيهم معلومة؛ لأن الوقيعة فيهم بما هم براء أمر عظيم، والتناول لأعراضهم بالزور والافتراء مرتع وخيم، والاختلاف على من اختاره الله منهم لنَعش العلم خلق ذميم". اه

- وصدق القائل حيث قال:

لحوم أهل العلم مسمومة فكن لأهل العلم عوناً، وإن

ومن يعاديهم سريع الهلاك عاديتُهم يوماً فخذ ما أتاك

٢ - احذر من غيبة من مات

فقد أخرج الترمذي وأبو داود والدارمي عن عائشة 🤲 عن النبي 🌿 قال:

(صحيح الجامع: ٢٩٤)، (السلسلة الصحيحة: ٢٨١)

"إذا مات صاحبُكُم فدعوه، ولا تقعوا فيه"

فغيبة المسلم الميت أفحش من غيبة الحي وأشد؛ لأن عفو الحي واستحلاله ممكن، بخلاف الميت" (عون المعبود شرح سنن أبي داود: ٣٤٢/١٣)





### • ومما يدلك على قبح الغيبة وعظم خطرها

- ما أخرجه أبو داود والترمذي من حديث عائشة 💨 قالت:

"قلت للنبي ﷺ: حسنبُك (۱) من صفيه كذا وكذا" – قال بعض الرواة: "تعني قصيرة"، "فقال: "فقال: لقد قلت كلمة لو مزجت بماء البحر لمَزَجَتْهُ (۲)، قالت: وحكيت له إنساناً (۳)، فقال: "ما أحبُ أني حكيت إنساناً، وإنَّ لي كذا كذا" (الصحيحة: ٩٠١)

قال النووي هج في هذا الحديث: "وهذا من أبلغ الزواجر عن الغيبة"

- وأخرج أحمد وابن أبي الدنيا عن ابن أبي نجيح قال:

"بلغنا أن امرأة قصيرة دخلت على النبي رضي الله فلما خرجت، قالت عائشة السلام اقصرها! فقال النبي الله المتبتها"، قالت عائشة: ما قلت إلا ما فيها، قال: ذكرت أقبح ما فيها"

- أخرج أحمد وابن أبي الدنيا عن جابر بن عبد الله 📸 قال:

"كنا مع النبي هي فارتفعت ريح مُنتنة، فقال: أتدرون ما هذه الريح؟ هذه ريح الذين يغتابون المؤمنين" (المؤمنين المؤمنين المؤ

- وفي رواية عند البخاري في "الأدب المفرد" بلفظ:

"هاجت ريح مُنتنة على عهد رسول الله ﷺ، فقال رسول الله ﷺ: إن ناسا من المنافقين اغتابوا أناساً من المسلمين، فبعثت هذه الريح لذلك".

(قال الألباني: "إسناده جيد على شرط الصحيح).

- وسُئل أحد الحكماع: "ما الحكمة في أن ريح الغِيبة ونَتَنَهَا، كانت تتبيَّن في عهد النبي ﷺ، ولا تَتَبيَّن في يومنا هذا؟

قال: لأن الغيبة كثرت في يومنا، فامتلأت الأنوف منها؛ فلم تتبيَّن نتن الرائحة، ويكون مثال هذا: كرجل دخل دار الدبَّاغين لا يقدر على القرار فيها من شدة الرائحة، وأهل تلك الدار يأكلون فيها الطعام والشراب ولا تتبيَّن لهم الرائحة؛ لأنه قد امتلأت أنوفهم منها، كذلك أمر الغِيبة في يومنا هذا".اه بتصرف (من تنبيه الغافلين:١/٥٧١)

<sup>(</sup>١) حسبك: كافيك منها كذا.

<sup>(</sup>٢) مزجته: خالطته مخالطة يتغيَّر بها طعمُهُ أو ريحُهُ أو لونه؛ لشدة نتنها وقُبحها.

<sup>(</sup>٣) حكيت له إنساناً: أي حكيت له حركة إنسان يكرهها، قال المناوي هي: "أي فعلت مثل فعله، أو قلت مثل قوله، منقصاً له، يقال: "حكام، وحاكاه"، قال الطيبي هي: "وأكثر ما تستعمل المحاكاة في القبيح".



## حال المغتاب

## (۱) المغتاب أشد من الزاني:

"الغيبة أشد من الزنا، قيل: وكيف؟ قال: الرجل يزني، ثم يتوب؛ فيتوب الله عليه، وإن صاحب الغيبة لا يُغفَر له حتى يغْفِرَ له صاحبه (١) (ضعفه الألباني في ضعيف الجامع: ٢٢٠٠)

## (٢) المغتاب أشد من المرابى:

وأخرج الطبراني بسند صحيح من حديث البراء بن عازب هاقال: قال رسول الله ها: "الرّبا اثنان وسبعون باباً أدناها مثل إتيان الرجل أمّهُ (٢) ، وإن أرْبَى الربا استطالة الرجل في عرض أخيه (٣٥٣) (الصحيحة:١٨٧١)

- وأخرج ابن أبي الدنيا في كتاب "ذم الغيبة" بسند صحيح عن أنس ره قال:

"خطبنا رسول الله ، فذكر أمر الربا، وعظم شأنه، وقال: إن الدرهم يصيبه الرجل من الربا أعظم عند الله في الخطيئة من سبت وثلاثين زنية يزنيها الرجل، وإن أربى الربا عِرْض الرجل المسلم"

- وأخرج البزار بسند صحيح من حديث سعيد بن زيد الله عن النبي الله قال: امن أربى الربا استطالة المرء في عرض أخيه"
- وعند الحاكم من حديث عبد الله بن مسعود ها عن النبي الله قال:
  "الربا ثلاثة وسبعون باباً، أيسرُها مثل أن ينكح الرجل أمَّهُ، وإن أربى الربا عرض الرجل
  المسلم"
  - وأخرج الإمام أحمد وأبو داود عن سعيد بن زيد النبي النبي النبي النبي النبي النبي المسلم بغير حق؟ " (صحيح الجامع: ٢٢٠٣)

<sup>(</sup>١) حتى يغفر له صاحبه: أي يعفو عنه.

<sup>(</sup>٢) أدناها مثل إتيان الرجل أمُّه: يعني أقلها جرماً عقاب ناكح أمه، ووقوع الزنا بها.

<sup>(</sup>٣) وإن أربا الربا استطالة الرجل في عرض أخيه: يعني التعرض لعرضه بما لا يُلْيق من قول أو فعل، وهذا يعني أن أكثر الذنوب عذاباً هي الغيبة، وذكر الإنسان بما يكره.



#### (٣) المغتاب سيعذب في قبره:

فقد أخرج الإمام أحمد وابن ماجه من حديث أبي بكرة ره قال:

"بينما أنا أماشي رسول الله هي وهو آخذ بيدي، ورجل عن يساره، فإذا نحن بقبرين أمامنا، فقال رسول الله ه النها ليعذبان، وما يعذبان، في كبير (۱) وبلى (۲)، فأيكم يأتيني بجريدة، فاستبقنا فسبقته، فأتيته بجريدة، فكسرها بنصفين، فألقى على ذا القبر قطعة، وعلى ذا القبر قطعة، وعلى ذا القبر قطعة، قال: إنه يهون عليهما ما كانتا رطبتين (۳)، وما يعذبان إلا في الغيبة والبول".

- وفي رواية: "أما أحدهما فيُعَدَّب في البول، وأما الآخر فيُعَدَّب في الغيبة"
  - وصدق القائل حيث قال:

قد كان هاب لقاءَه الشجعانُ

كم في المقابر من قتيل لسانه

#### – قال الحافظ ابن حجر 🌦:

"قد روى هذا الحديث من طرق كثيرة مشهورة في الصحاح وغيرهما عن جماعة من الصحابة ، وفي أكثرها أنهما يعذبان في النميمة والبول، والظاهر أنه اتفق مروره هي مرة بقبرين يُعدَّب أحدهما في النميمة، والآخر في البول، ومرة أخرى مرَّ بقبرين يُعدَّب أحدهما في الغيبة والآخر في البول. والله أعلم"

#### – ويقول قتادة 🏨:

"ذُكِرَ لنا أن عذاب القبر ثلاثة أثلاث: ثلث من الغِيبة، وثلث من البول، وثلث من النميمة" (الإحياء:١٩١/٣)



<sup>(</sup>١) وما يعنبان في كبير: أي شاق عليهما تركه؛ لأن المنهي عنه: منه ما يشق تركه كالمستلذات، ومنه ما ينفر الطبع منه كالمسمومات، ومنه ما لا يشق تركه كهذا (الذي معنا في الحديث)"(قاله المازري)

<sup>-</sup> وقال القاضي عياض 🙈: "ومعنى قول النبي 🎇. "وما يعذبان في كبير" أي عندكم وهو عند الله كبير"

<sup>(</sup>٢) بلى: أي حقاً إنه كبير يعاقب الله عليه، وقد عاقبهما سبحانه في القبر بعد موتهما.

<sup>(</sup>٣) رطبتين: أي ما لم ييبسا، أي مدة وجود خضرتهما.

#### (٤) المغتاب يرمى بنفسه في الهلاك:

فقد أخرج الإمام أحمد والحاكم من حديث أسامة بن شريك الله قال:

"شهدت الأعراب يسألون النبي رضي الله علينا حرج في كذا؟ أعلينا حرج في كذا؟ [لأشياء ليس بها بأس]، فقال لهم: عباد الله وضع الله الحرج إلإ من اقترض (١) من عربض أخيه شيئاً، فذلك الذي حرج وهلك".

- قال الحسن البصري هه: "والله للغيبة أسرع في دين المؤمن من الأكلة في جسده" (الصمت لابن أبي الدنيا: ص ١٢٩)
  - قيل لبعض الصالحين:

"لقد وقع فيك فلان حتى أشفقنا عليك ورحمناك، قال: عليه فأشفقوا، وإياه فارحموا".

- وكان سفيان الثوري يقول:

(الصمت لابن أبي الدنيا: ص ١٧١)

"إياك والغِيبة، إياك والوقوع في الناس، فيهلك دينُك"

#### (٥) الغتاب يحبط عمله:

فقد أخرج الأصبهاني بسند فيه مقال من حديث أبي أمامة هال: قال رسول الله هي: "إن الرجل ليؤتى كتابه منشوراً، فيقول: يارب! فأين حسنات كذا وكذا عملتها ليست في صحيفتى، فيقول له رب العزة: محيت باغتيابك الناس"

وإن كان الحديث فيه مقال، إلا أنه له أصل في الشريعة، ويشهد له بعض الآثار الصحيحة والتي تدل على أن الغيبة تؤثر على عبادة العبد، كعبادة الصيام مثلاً.

- فقد ذكر ابن حزم ه في كتابه "المحلى" (١٧٩/٦): "عن حفصة بنت سيرين قالت: "الصيام جُنَّة، ما لم يخرقها صاحبها، وخرقها الغيبة".
  - وجاء في كتاب "الزهد" لهناد عن أبي العالية قال:
  - "الصائم في عبادة ما لم يغتب، وإن كان نائما على فراشه".
  - وجاء في كتاب "الزهد" لهناد (رقم: ١٢٠٣): عن مجاهد هي قال: "مَن أحبَّ أن يسلم له صومه، فليجتنب الغيبة والكذب".



<sup>(</sup>١) اقترض: أي اقتطع، والمراد أنه نال من أخيه المسلم بالطعن فيه.



- فالسلف الصالح كانوا يعلمون أن الغيبة وغيرها من المعاصي تؤثر على عبادة الصيام
- فقد أخرج الإمام أحمد في "الزهد" وابن أبي شبية في "مصنفه" عن أبي المتوكل الناجي قال: "كان أبو هريرة وأصحابه إذا صاموا، جلسوا في المسجد، قالوا: نطهر صيامنا"
  - وذكر ابن حزم في "المحلى" (1/9/1) عن طليق بن قيس قال: قال أبو ذر الله المحلى الإله المحلى الإله المحلق الإله المحلق الإله المحلق المحلة المحلق المحلة المح

#### - وقال بعضهم:

وفي بصري غض، وفي منطقي صمنتُ وإن قلت: إنى صمنتُ يوماً فما صمنتُ

إذا لم يكن في السمع من تصوون فحظى إذا من صومى الجوع والظمأ

#### تنىيە:

ذهب بعض أهل العلم كالأوزاعي وابن حزم وغيرهما إلى: "أن الغيبة تبطل الصيام" - وقد نقل الإمام النووي في "المجموع" (٣٩٨/٦): عن الأوزاعي ه قال: "يبطل الصوم بالغِيبة، ويجب قضاؤه"

- وقال ابن حزم 🦀 في كتابه "المحلي" (١٧٧/٦):

"ويُبطِلُ الصوم أيضاً تعمُّدُ كل معصية إذا فعلها عامداً ذاكراً لصومه: كمباشرة مَن لا يحل له... إلى أن قال: "أو كذب، أو غيبة، أو نميمة، أو تعمُّد ترك صلاة أو ظلم... أو غير ذلك من كل ما حرَّم على المرء فعله.

- وقد استدل هذا الفريق بجملة من الأدلة منها:-
- ما أخرجه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة هم أن رسول الله ﷺ قال: "إذا كان صوم أحدكم فلا يرفث (١) ولا يصخب (٢)، ولا يجهل..."
- وأخرج البخاري من حديث أبي هريرة هي عن النبي أنه قال:
   "من لم يدع قول الزور والعمل به، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه "



<sup>(</sup>١) الرفث: الكلام الفاحش.

<sup>(</sup>٢) الصخب: الخصام والصياح.

(الغيبة)

- قال الحافظ ابن حجر ه في "الفتح": "إن هذه المعاصبي يزيد قبحها في الصيام على غيرها، وإنها تخدش في سلامة الصيام، بل ربما اقتضت عدم الثواب عليه".

واستدلوا كذلك بما أخرجه ابن ماجه والطبراني في "الكبير" من حديث أبي هريرة الله عن النبي الله عن الله عن

- وفي رواية الإمام أحمد: "رب صائم حظه من صيامه الجوع والعطش " (صحيح الجامع: ٣٤٩٠)

واستدلوا كذلك بحديث ضعيف رواه الإمام أحمد وفيه:

"أن النبي إلى أتى على امرأتين صائمتين تغتابان الناس، فقال لهما: "قيئا، فقاءتا قيحاً ودماً ولحماً عبيطاً، ثم قال إلى المائين صامتا عن الحلال، وأفطرتا على الحرام" (أشار المنذري في "الترغيب"(٥٠٧/٣) إلى ضعفه)

(رواه ابن أبي عاصم في الزهد رقم: ١٢١)

- وقال أنس فه: "إذا اغتاب الصائم أفطر"
- وعن مجاهد قال: "ما أصاب الصائم شوى (١) إلا الغيبة والكذب"
- وفي رواية: "كلُّ ما أصاب الصائم شوى إلا الغيبة والكذب، فهما له كالمقتل"

والراجح أن الغيبة لا تبطل الصيام، وهذا ما ذهب إليه جمهور أهل العلم.

- قال النووي الله كما في "المجموع" ( ٣٩٨/٦):

"... فلو اغتاب في صومه عصى، ولم يبطل صومه عندنا، وبه قال مالك وأبو حنيفة وأحمد والعلماء كافة إلا الأوزاعي...، ثم قال: وأجاب أصحابنا عن الأحاديث السابقة بأن المراد أن كمال الصيام وفضيلته المطلوبة إنما يكون بصيانته عن اللغو والكلام الرديء، لا أن الصوم يبطل به".

اه بتصرف واختصار

<sup>(</sup>۱) الشوى: قال يحيى بن سعيد: الشوى هو الشيء اليسير الهين، قال: وهذا وجهه، وإياه أراد مجاهد، ولكن الأصل في الشوى الأطراف، وأراد أن الشوى ليس بمقتل، وأن كل شيء أصابه الصائم لا يبطل صومه، ولا يكون كالمقتل له، إلا الغيبة والكذب، فأنهما يبطلان الصوم، فهما كالمقتل له (أفاده العلامة أحمد شاكر هي في "حاشية المحلى":١٧٩/٦)



#### (٦) المغتاب يفضحه الله ولو في قعر بيته:

ودليل ذلك ما أخرجه الإمام أحمد وأبو داود من حديث أبي برزة الأسلمي هو عن النبي القال: "يا معشر من آمن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبه، لا تغتابوا المسلمين، ولا تتبعوا عوراتهم، فإنه من تتبع عورة أخيه المسلم، تتبع الله عورته، ومن تتبع الله عورته، يفضحه ولو في جوف بيته"

(صحيح الجامع: ١٩٨٤)

- والحديث يدل على أن غيبة المسلم من شعار المنافقين؛ لأن النبي ﷺ قال: "يا معشر من آمن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبه، لا تغتابوا المسلمين..."

وفي الحديث أيضاً وعيد بكشف عيوب الذين يتتبَّعُون عورات المسلمين، ومجازاتهم بسوء صنيعهم، وكشف مساوئهم، ولو كانوا في بيوتهم مختفين من الناس". اه بتصرف (عون المعبود: ٢٢٤/١٣)

- وكان عدي بن حاتم الله الغيبة مرعى اللئام"
- ويقول أبو عاصم النبيل هي: "لا يذكر في الناس ما يكرهونه إلا سفلة لا دين لهم".

#### ٧) المغتاب يدخله الله تعالى النار:

فقد أخرج أبو داود وأحمد عن المستورد بن شداد الله أن النبي ﷺ قال:

"مَن أكل برجل مسلم أكلةً؛ فإن الله يطعمه مثلها في جهنم، ومَن كسي ثوياً برجل مسلم؛ فإن الله يقوم به مقام فإن الله يكسوه مثله من جهنم، ومَن قام برجل مقام سمعة ورياء؛ فإن الله يقوم به مقام سمعة ورياء يوم القيامة " (السلسلة الصحيحة: ٩٣٤)

وهذا الحديث فيه الوعيد الشديد لمن أكل أكلة برجل مسلم: أي بسبب اغتيابه والوقيعة فيه، أو بتعرضه له بالأذنِ عند من يعاديه، أو كُسي ثوباً بسبب إهانته لهذا الرجل؛ فإن الله على يطعمه من جهنم مثل ما طعم بهذا الرجل المسلم، ويكسوه من جهنم مثل ما كسي؛ لأن الجزاء من جنس العمل. والله أعلم" (عون المعبود:٢٢٥/١٣)



(الغيبة)

وأخرج أبو داود من حديث سهل بن معاذ بن أنس الجهني عن أبيه عن النبي الله قال:

"من حمى مؤمناً من منافق – أراه قال: "بعث الله الله الله على لحمه يوم القيامة من نار جهنم، ومَن رمى مسلماً بشيء يريد شَينه (١) به؛ حبسه الله على جسر جهنم حتى يخرج مما قال (٢)"

(حسنه الألباني في "سنن أبي داود": ٢٨٨٥) (وقال الألباني في "المشكاة": "حسن)

- وعند الطبراني من حديث أبي الدرداء الله عن رسول الله ﷺ قال:

"أيما رجل أشاع على امرئ مسلم كلمة، وهو منها بريء؛ ليشينه بها؛ كان حقاً على الله أن يُعَدِّبه بها يوم القيامة في النار، حتى يأتي بنفاذ ما قال(")"

– وفي رواية عند الطبراني لا تخلو من مقال عن أبي الدرداء 🐗 مرفوعاً:

"مَن ذكر امرأ بشيء ليس فيه(') ليعيبه به؛ حبسه الله في نار جهنم، حتى يأتي بنفاذ ما قال فيه".

- بل سيكون مسكنه عصارة أهل النار

فقد أخرج أبو داود والطبراني في "الكبير" عن ابن عمر هن قال: قال رسول الله ه في حديث له: "... ومن قال في مؤمن ما ليس فيه؛ أسكنه الله ردغة الخبال (٥) حتى يخرج مما قال، وليس بخارج"

<sup>(</sup>١) يشينه: يعني يعيبه ويذمه.

<sup>(</sup>٢) حتى يخرج مما قال: وخروجه ممَّا قال أن يتوب عنه، ويتسحل من المقول فيه.

<sup>(</sup>٣) حتى يأتي بنفاذ ما قال: أي يستمر عذابه حتى يحقق قوله الذي صدر منه كذباً وزوراً، ولن يحققه؛ لأن ما قاله ليس له وجود أصلاً.

<sup>(</sup>٤) ليس فيه: أي من المساوئ

<sup>(</sup>٥) ردغة الخبال: أي عصارة أهل النار.



#### ما يباح من الغيبة

اعلم أن الغيبة تباح لغرض شرعي لا يمكن الوصول إليه إلا بها، وهو ستة أسباب:

المُول: المَظْلَم: فيجوز للمظلوم أن يتظلم إلى السلطان والقاضي وغيرهما، ممَّن له ولاية أو قدرة على إنصافه من ظالمه، فيقول: "ظلمني فلان بكذا ،أو فلان يفعل كذا".

ومثاله ما رواه البخاري ومسلم عن عائشة ره أنها قالت:

"قالت هند امرأة أبي سفيان للنبى ين إن أبا سفيان رجل شحيح (١) وليس يعطيني ما يكفيني وولدي إلا ما أخذت منه وهو لا يعلم، قال: خذي ما يكفيك وذلك بالمعروف". فوصفت هند هنه أبا سفيان بالبخل ولم ينكر النبى ين عليها ذلك؛ لأنه من باب النظلم.

الثاني: الاستعانة على تغيير المنكر، ورد العاصي إلى الصواب، فيقول لمن يرجو قدرته على إزالة المنكر: "فلان يعمل كذا فأزجره عنه... ونحو ذلك، ويكون مقصوده التوصيّل إلى إزالة المنكر، فإن لم يقصد ذلك ويقصد التشهير به؛ كان حراماً.

#### الرابع: تحذير السلمين من الشر ونصيحتهم، وذلك من وجوه:-

منها جرح المجروحين من الرواة والشهود ، وذلك جائز بإجماع المسلمين، بل هو واجب صوناً للشريعة، ومنها: المشاروة في مصاهرة إنسان، أو مشاركته، أو معاملته، أو مجاورته... أو غير ذلك، ويجب على المشاور ألا يخفى حاله، بل يذكر المساوئ التي فيه بنية النصيحة.

ومثاله ما رواه البخاري ومسلم عن فاطمة بنت قيس 🤲 أنها قالت:

"أتيت النبي ﷺ فقلت: إن أبا جهم ومعاوية خطباني؟ فقال رسول الله ﷺ: إن معاوية فصعلوك لا مال له، وأما أبو جهم فلا يضع العصاعن عاتقه(١)"

<sup>(</sup>١) شحيح: يعني بخيل حريص.

<sup>(</sup>٢) لا يضع العصاعن عاتقه: قيل: يعني كثير السفر، وقيل: يعني ضرَّاب للنساء وهو الراجح، ويفسر هذا المعنى رواية الإمام مسلم: "وأما أبو جهم فضرَّاب للنساء"

#### الخامس: أن يكون مجاهرا بفسقه أو بدعته:

كالمجاهر بشرب الخمر، وأخذ المكس، وجباية الأموال ظلماً، وتولي الأمور الباطلة، فيجوز ذكره بما يجاهر به، ويحرم ذكره بغيره من العيوب، ومثاله ما أخرجه البخاري ومسلم من حديث عائشة ان رجلاً استأذن على النبي ان وقال: ائذنوا له، بئس أخو العشيرة (١) - أو فلبئس ابن العشيرة، فلما دخل عليه ألان له القول - وفي رواية: "فلما جلس تطلق له النبي في وجهه، وانبسط إليه - فلما انطلق الرجل، قالت عائشة: يا رسول الله: قلت له الذي قلت، ثم ألنت له القول؟ - وفي رواية: "يا رسول الله حين رأيت الرجل، قلت له: كذا وكذا، ثم تطلقت في وجهه وانبسطت إليه - فقال رسول الله الله ين يا عائشة متى عهدتني فاحشاً؟ أن شر الناس عند الله منزلة يوم القيامة من تركه الناس اتقاء شره"

- وفي رواية: "اتقاع فحشه".

وهذا الحديث يدل على مداراة من يتقى فحشة، وجواز غيبة الفاسق المعلن بفسقه، ومن يحتاج إلى التحذير منه.

(وقد احتج البخاري بهذا الحديث على جواز غيبة أهل الفساد وأهل الريب فقال: "باب ما يجوز من اغتياب أهل الفساد والريب)

- قال الحافظ بعد ذكر الحديث السابق:

"ويستنبط منه أن المجاهر بالفسق والشر لا يكون ما يذكر عنه من ذلك الغيبة المذمومة".

- وقال القرطبي هي: "في الحديث جواز غيبة المعلن بالفسق أو الفحش".اه

- ومثال آخر يدل على ما سبق

أن رسول الله ﷺ قال: "ما أظن فلاناً وفلاناً يعرفان من ديننا شيئاً"

(أخرجه البخاري عن عائشة 🦓)

قال الليث بن سعد هذان الرجلان كانا من المنافقين.

- وقد سئل الحسن البصري 🦀 فقيل له:

"الفاجر المعلن بفجوره، ذكري له بما فيه غيبة؟ قال: لا. ولا كرامة"

وروي عنه أيضاً أنه قال: "ثلاثة ليس لهم حرمة: صاحب الهوى، والفاسق المعلن، والإمام الجائر".

<sup>(</sup>١) العشيرة: يعني القبيلة.

السادس: التعريف: فإذا كان الإنسان معروفاً بلقب: كالأعمش، والأعرج، والأصم، والأعمى، والأحول... وغير ذلك؛ جاز تعريفهم بذلك، ويحرم إطلاقه على جهة التتقيص، ولو أمكن تعريفه بغير ذلك كان أولى.

كما جاء في قوله تعالى: ﴿عَبَسَوَتُكُى ﴿ ١ ﴾ أَنجَاءُ الْأَعْمَى ﴾ [عبس:١-٢] (يعني عبد الله بن أم مكتوم) وعلى هذا المعنى ترجم البخاري في "صحيحه" باباً بعنوان "بيان ما يجوز من ذكر الناس نحو قولهم: "الطويل والقصير"، لا يراد به شين الرجل " قال: وقال النبي ﷺ:

"ما يقول ذو اليدين"، فقال الحافظ في "الفتح" (١٠٠/٤/٥): "إن اللقب إن كان ممّا يعجب المُلقَب ولا إطراء فيه مما يدخل في نهي الشرع؛ فهو جائز أو مستحب، وإن كان مما لا يعجبه؛ فهو حرام أو مكروه، إلا أن تعين طريقاً للتعريف به، حيث يشتهر به، ولا يتميز عن غيره إلا بذكره، ومن ثم أكثر الرواة من ذكر الأعمش والأعرج... ونحوهما، وعارم وغندر... وغيرهم، والأصل فيه قوله ﷺ لما مئم في ركعتين من صلاة الظهر، فقال: "ما يقول ذو اليدين"

- وأيضاً قول النبي إلله القوافل: "ما فعل القوم الجُعد القصار"

يريد أن يقول: "القوم الذين صفتهم كذا وكذا، ما أخبارهم؟"؛ لأنه لا يعرف أسماءهم، فهذا للتعريف لم يكن على سبيل التتقيص.

- وذكر القرطبي في "تفسيره" (٦ ١ ٤/١٦) عن عبد الله بن المبارك:

"أنه سئل عن الرجل يقول: "حميد الطويل، وسليمان الأعمش، وحميد الأعرج، ومروان الأصفر، فقال: إذا أردت صفته، ولم ترد عيبه؛ فلا بأس به".

- وقال الحافظ ابن حجر هي في "فتح الباري" (١/١٠): "قال العلماء:

"تباح الغيبة في كل غرض صحيح شرعاً: كالظلم، والاستعانة على تغيير المنكر، والاستفتاء، والمحاكمة، والتحذير من الشر، ويدخل فيه تجريح الرواة والشهود، وإعلام من له ولاية عامة بسيرة من هو تحت يده، وجواب الاستشارة في نكاح أو عقد من العقود، وكذا من رأى مُتَفَقّها يتردَّد على مبتدع...".اه

- وصدق القائل حيث قال:

القدحُ ليس بغيبة في ستةٍ ومَن ومَن

مُتظلِّم، ومعرف، ومحذر طلب الإعانة على إزالة منكر (العقيدة الطحاوية: ص ٤٣)



## حكم المستمع إلى الغيبة

اعلم أخي الحبيب أن المستمع للخير شريك في ثوابه، وكذلك المستمع للشر شريك في إثمه، وعلى هذا المستمع للغيبة شريك للقائل بها، ولا يتخلص من إثم سماعها إلا أن ينكر بلسانه، فإن خاف فبقلبه، وإن قدر على القيام أو قطع الكلام بكلام آخر لزمه ذلك.

وقد مرَّ بنا حديث ماعز بن مالك الأسلمي حيث قال الحبيب النبي الله لمن تكلم بالغيبة، ومَن استمع لها ولم ينكر عليه: "انزلا فكلا من جيفة هذا الحمار!" وهذا للقائل والمستمع. وقوله الله " فما نلتما من عرض أخيكم آنفا" أيضاً للقائل والمستمع.

- ومما يدل على أن المستمع للغيبة شريك للقائل

ما أخرجه الخرائطي في "مساوى الأخلاق" (١٨٨)، والضياء في "الأحاديث المختارة" (١٦٩٠) عن أنس بن مالك هو قال: "كانت العرب يخدم بعضهم بعضاً في الأسفار، وكان مع أبي بكر وعمر رجل يخدمهما، فاستيقظا ولم يهيئ لهما طعاماً، فقال أحدهما لصاحبه: إن هذا ليوائم (١) نوم بيتكم، فأيقظاه، فقالا: ائت رسول الله فقل له: إن أبا بكر وعمر يقرئانك السلام، وهما يستأدمانك (٢)، فقال رسول الله ه " قد ائتدما"، ففزعا، فجاءا إلى النبي شفقالا: يا رسول الله بعثنا إليك نستأدمك، فقلت: قد ائتدما، فبأي شيء ائتدمنا؟ قال: بلحم أخيكما، والذي نفسي بيده إني لأرى لحمه من أنيابكما، – وفي رواية: ثناياكما والا: فاستغفر لنا، قال: هو فليستغفر لكما(٢)"

والشاهد في قوله ﷺ: "قد ائتدما"، وقوله ﷺ: "من أنيابكما" مع أن القائل أحدهما لكن الآخر سكت، ولم ينكر عليه.

<sup>(</sup>١) ليوائم نوم بيتكم: يعني نومه يشبه نوم البيت لا نوم السفر، وهما بذلك عابوه بكثرة نومه، والموايمة: الموافقة. (قاله الضياء)

<sup>(</sup>٢) يستأدمانك: يعني يطلبا منك الإدام، وهو ما يُسْتمْرأ به الخبز.

<sup>(</sup>٣) انظر تخريج أحاديث "إحياء علوم الدين للعراقي، وابن السبكي، والزبيدي: ١٧٥٤/٤"، وانظر "الدر المنثور: ٩٥/٦"، وانظر "تفسير ابن كثير: ٣٦٣/٧" - طبعة الشعب.

(الفيبة)

قال ميمون بن سياه هن "تذاكر جماعة عندي رجلاً من السلاطين فوقعوا فيه، فلما انقلبت إلى أهلي رقدت، فإذا أنا بريح منتنة، وإذا رجل على رأسي يقول: كُل يا عبد الله هذه الجيفة، فقلت: بماذا؟ قال: بما اغتبت عندك، قلت: ما ذكرتُ منه خيراً ولا شراً، قال: لكنك سمعت ورضيت"

وفي قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذاً مِثْلُهُمْ ﴾ [النساء:١٤٠]، ما يدل على هذا المعنى

### - وروى ابن أبي الدنيا عن عمرو بن عتبة بن أبي سفيان:

"أنه رأى مولاه مع رجل وهو يقع في آخر، فقال له: ويلك نزّه سمعك عن استماع الخنا (١) كما تُتزّه نفسك عن القول به، فالمستمع شريك القائل، إنما نظر إلى شر ما فيه وعائه فأفرغه في وعائك، ولو ردت كلمه سفيه في فيه؛ لسعد رادها كما شقى بها قائلها"

(مختصر منهاج القاصدين: ص١٨٩)

#### وصدق القائل حيث قال:

كصون اللسان عن النطق به شريك لقائله فانتبه

وسمعك صُنْ عن سماع القبيح فإنك عند سماع القبيح

### قال الإمام النووي هي كما في كتابه "الأذكار" (ص ٢٩١):

"اعلم أن الغيبة – كما يُحرُم على المغتاب ذكرها – يحرم على السامع استماعها و إقرارها، فيجب على من سمع إنساناً يبتدئ بغيبة محرمة أن ينهاه إن لم يخف ضرراً ظاهراً، فإن خافه وجب عليه الإنكار بقلبه، ومفارقة ذلك المجلس إن تمكّن من مفارقته، فإن قدر على الإنكار بلسانه، أو على قطع الغيبة بكلام آخر، لزمه ذلك، فإن لم يفعل عصى، فإن قال بلسانه: اسكت، وهو يشتهى بقلبه استمراره، فقال بكلام آخر الغزالي: "ذلك نفاق لا يخرجه عن الإثم، ولابد من كراهته بقلبه، ومتى اضطر إلى المقام في ذلك المجلس الذي فيه الغيبة، وعجز عن الإنكار، أو أنكر فلم يقبل منه، ولم يمكنه المفارقة بطريقة، حرم عليه الاستماع والإصغاء للغيبة، بل طريقه أن يذكر الله بلسانه وقلبه، أو بقلبه، أو يفكر في أمر آخر ليشتغل عن استماعها، ولا يضره بعد ذلك السماع من غير استماع وإصغاء في هذه الحالة المذكورة، فإن تمكن بعد ذلك من المفارقة وهو مستمرون في الغيبة ونحوها، وجب عليه المفارقة،

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلاَ تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٦٨]".اهـ



### وقال الإمام النووي 🦀 أيضاً:

"اعلم أنه ينبغي لمن سمِع الغيبة أن يردها، ويزجر قائلها، فإن لم ينزجر بالكلام زجره بيده، فإن لم يستطع باليد ولا باللسان، فارق ذلك المجلس، فإن سمع غيبة شيخه أو غيره ممَّن له عليه حق، أو من أهل الفضل والصلاح، كان الاعتناء بما ذكرناه أكثر ".اه (المصدر السابق: ص٢٩٤)

## وقال المناوي هج في "فيض القدير" (٦/ ١٢٧):

"والمستمع لا يخرج من إثم الغيبة إلا بأن ينكر بلسانه، فإن خاف فبقلبه، فإن قدر على القيام أو قطع الكلام لزمه، وإن قال بلسانه: اسكت وهو مشته ذلك بقلبه، فذلك نفاق، قال الغزالي هذ "ولا يكفي أن يشير باليد أن اسكت، أو بحاجبه أو رأسه... وغير ذلك، بل ينبغي الذب عنه صريحاً كما دلّت عليه الأخبار ".اه

#### وقد جاء في كتاب "المدخل" لابن الحاج عن الإمام مالك 🦀 قال:

"لا يمنعنَّ رجلاً هيبة الناس أن يقول بحق إذا علمه، أو شهده، أو سمعه"

(أخرجه الإمام أحمد والترمذي عن أبي سعيد الخدري 🐞 في الصحيحة:١٦٨)

- أَصِي الكريم ... اعلم أن غيبة المسلم من اللغو<sup>(۱)</sup> الذي ينبغي للإنسان أن يُنزَّه نفسه عنه؛ امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ ﴾ [القصص:٥٥] وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ ﴾ [المؤمنون:٣]

- ولابد أن تعلم أخي الكريم أن كل ما تسمعه بإرادة منك ستسأل عنه يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦]



<sup>(</sup>١) اللغو: القول القبيح.



#### تحذير وإنذار:

فليعلم كل من استمع إلى الغيبة ورضي بها ولم يرد غيبة أخيه المسلم وينصره؛ فسيلحقه إثمه في الدنيا والآخرة، بالإضافة إلى الذلة والهوان التي تدركه في الدنيا والآخرة.

فقد أخرج ابن أبي الدنيا بسنده عن النبي ﷺ قال:

"مَن اغتيب عنده أخوه المسلم فلم ينصره، وهو يستطيع نصره؛ أذلَّه الله في الدنيا والآخرة"

وأخرج أبو الشيخ ابن حبان من حديث أنس شه قال: قال رسول الله ي :
"مَن اغتيب عنده أخوه المسلم فلم ينصره، وهو يستطيع نصره؛ أدركه إثمه في الدنيا
والآخرة"

وعند الأصبهاني بلفظ: "من اغتيب عنده أخوه فاستطاع نصرته فنصره، نصره الله في الدنيا والآخرة، وإن لم ينصره؛ أدركه الله في الدنيا والآخرة "

- وعلى هذا يجب على كل من حضر مجلس اغتيب فيه إنسان أن يذب عن عرضه إذا خاض فيه منافق أو ظالم، وهذا من حق المسلم على أخيه المسلم.

فقد أخرج أبو داود عن أبي هريرة الله على: قال رسول الله على:

"المؤمن مرآة المؤمن، والمؤمن أخو المؤمن، يكف عليه ضيعته، ويحوطه من ورائه" (السلسلة الصحيحة: ٩٢٦)





# نماذج للذب عن المسلم في غيبته

ولنبدأ بالحبيب النبي ﷺ فهو المثل والقدوة، حيث كان ﷺ يرد غيبة أصحابه.

فقد أخرج البخاري ومسلم من حديث عتبان بن مالك 由 قال:

"قام النبي ﷺ يصلي، فقال: أين مالك بن الدُّخْشُم؟ فقال رجل: ذلك منافق لا يحب الله ولا رسوله، فقال رسوله، فقال رسوله، لله إلا الله يريد بذلك وجه الله؟! وإن الله حرَّم على النار من قال: لا إله إلا الله يبتغى بذلك وجه الله".

- وأخرج أبو داود بسند حسن عن اللَّجُلاج اللهِ:

"أنه كان قاعداً يعتمل في السوق، فمرّت امرأة تحمل صبيًا (١)، فثار الناس معها وثرّت فيمن ثار، وانتهيت إلى النبي وهو يقول: مَن أبو هذا معك؟ فسكتت، فقال شاب حَذْوَهَا: أن أبوه يا رسول الله، فاقبل عليها، فقال: مَن أبو هذا معك؟ قال الفتى: أنا أبوه يا رسول الله، فنظر رسول الله، فأقبل عليها، فقال: مَن أبو هذا معك؟ قال الفتى: أنا أبوه يا رسول الله، فنظر رسول الله والى بعض مَن حوله يسألهم عنه، فقالوا: ما علمنا إلا خيراً، فقال النبي الخاصنت؟ قال: نعم، فأمر به فَرُجِم، قال: فخرجنا به فحفرنا له حتى أمكنا ثم رميناه بالحجارة حتى هدأ، فجاء رجل يسأل عن المرجوم، فانطلقنا به إلى النبي الله، فقلنا: هذا جاء يسأل عن الخبيث، فقال رسول الله الله على عليه ودفنه" (حسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود: ٢٥٠٤)

- وكان صحابة النبي ﷺ ومن بعدهم من السلف الصالح يقومون بهذا الحق فيردُون غيبة إخوانهم. ففي قصة الإفك وهي عند البخاري تقول عائشة ، فيها:

"... فعثرت أمٌ مسْطَح في مرطها(٢)، قالت: تعس مسطح، فقلت لها: بئس ما قلت، أتسنبين رجلاً قد شهد بدراً؟ قالت: أي هنتاه أو لم تسمعي ما قال؟ قلت: وماذا قال؟ قالت: فأخبرتني بقول أهل الإفك..." فعائشة ردّت غيبة مسطح



<sup>(</sup>١) تحمل صبياً: أي من الزنا.

<sup>(</sup>٢) مرطها: المرط هو الكساء من صوف. وقد يكون من غيره.

<sup>(</sup>٣) تساميني: تفاخرني وتضاهيني بجمالها ومكانتها عند النبي ١٠٠٠.

الله (الغيبة)

- وأخرج البخاري ومسلم من حديث كعب بن مالك هاقال: قال النبي ها وهو جالس في القوم بتبوك: "ما فعل كعب بن مالك؟ فقال رجل من بني سلمة: يا رسول الله حَبسَه بُرْدَاه والنَّظَرُ في عطْفَيْه (۱)، فقال معاذ بن جبل ها: بأس ما قلت، والله يا رسول الله ما علمنا عليه إلا خيراً، فسكت رسول الله ها".

- وسمع عمَّار بن ياسر رجلًا ينال من أم المؤمنين عائشة ، فقال له: "اسكت مقبوحاً منبوحاً، فأشهد أنها زوجة رسول الله الله المؤفى الجنَّة".
  - وفي رواية: "أغرب مقبوحاً، أتؤذى محبوبة رسول الله يهيا! "

(أخرجه ابن عساكر كما في الكنز: ١١٦/٣) و(ابن سعد: ٨/٥٦)

– وكان بين سعد وخالد 🐞 كلام:

"فذهب رجل يقع في خالد عند سعد، فقال سعد هذه: "مه إن ما بيننا لم يبلغ ديننا" (رواه بن أبي الدنيا في الصمت: رقم ٢٤٦، و(أبو نعيم في الحلية: ٩٤/١)

- وكان ميمون بن مهران هذ "لا يغتاب أحداً، ولا يدع أحداً يغتاب أحداً عنده، ينهاه، فإن انتهى وإلا قام من المجلس".

- وقد مرَّ بنا قول الإمام النووي هي كما في كتابه "الأذكار" (ص ٢٩٤):

"اعلم أنه ينبغي لمن سمع غيبة مسلم أن يردها، ويزجر قائلها، فإن لم ينزجر بالكلام زجره بيده، فإن لم يستطع باليد، ولا باللسان فارق ذلك المجلس، فإن سمع غيبة شيخه أو غيره ممَّن له عليه حق أو من أهل الفضل والصلاح كان الاعتتاء بما ذكرناه أكثر ".اهـ

- يقول سفيان بن حسين: "كنت عند إياس بن معاوية، فمر رجل، فنلت منه، فقال إياس: اسكت: ثم قال لي: يا سفيان هل غزوت الروم؟ قلت: لا

قال: هل غزوت الترك؟ قلت: لا، قال سلم منك الروم، وسلم منك الترك، ولم يسلم منك أخوك المسلم؟ قال. فما عدت إلى ذلك بعد.



<sup>(</sup>١) عطفاه: جانباه، والنَّظرُ في عطْفَيه: أي جانبيه، وهو إشارة إلى إعجابه بنفسه.

(الغيبة)

- وعن علي بن حَمَلة قال: "قال عبد الله بن أبي زكريا الدمشقي: عالجت الصمت عمّا لا يعنيني عشرين سنة، قَلَّ أن أقدر منه على ما أريد، قال علي بن حملة: "وكان لا يدع يُغتاب في مجلسه أحد، يقول: إن ذكرتم الله أعَنَّاكم، وإن ذكرتم الناس تركناكم". (الحلية: ١٤٩/٥) (الزهد لابن أبي عاصم: ص٣٩)
- وعن ابن عون قال: "كانوا إذا ذكروا عند محمد بن سيرين، رجلاً بسيئة، ذكره هو بأحسن ما يعلم" (سير "أعلام النبلاء":٤٠/٤)
  - واغتاب رجل آخر عند بعض السلف، فنهره فقال: "يا هذا، إياك وولوغ الكلاب" (الصمت: ص٢٩٩)
    - ويروى أن معروفاً الكرخي ه إذا اغتاب عنده أحد، قال:
      "يا هذا، اذكر الكفن والقطن والحنوط إذا وُضعن عليك"
      (سير أعلام النبلاء: ٢٤١/٩)
      - ويقول ابن المبارك هي: "فر من المغتاب فرارك من الأسد".
- وعن حزم قال: "كان ميمون بن سياه لا يغتاب، ولا يدع أحداً يغتاب عنده، فإن انتهى، وإلا قام وتركه"

  (الصمت لابن أبي الدنيا: ص ٣٠٠)
- وعن بشر بن الحارث قال: "كان رجل يجالس بن أدهم، فاغتاب عنده رجلاً، فقال: لا تفعل، ونهاه، فعاد، فقال له: اذهب، وصاح به ثم قال: عجبتُ لنا كيف نُمْطَر؟" (حلية الأولياء: ٣٠/٨)
  - وكان محمد بن إدريس بن محمد القَمُولي نجم الدين (ت: ٩ ٧٠٨) الفقيه الشافعي: "لا يغتاب أحداً، ولا يُمكّنُ أحداً أن يغتاب بحضرته" (الدرر الكامنة: ٣/٥٧٥)
  - وُوصِفَ محمد بن عبد الحق بن عيسى الخُضَري فقيل عنه:

    "أنه كان جِداً كله، لا هزل فيه، وأنه كان لا يُمكِّن أحداً أن يذكر عنده أحداً بسوء"

    (الدرر الكامنة: ص ١١٣/٤)
- وكان سعيد بن محمد الملياني المغربي المالكي كان من أعيان المالكية (ت: ٧٧١ه):
  "خيِّراً متحرزاً من سماع الغِيبة، لا يُمَكِّن أحداً أن يغتاب، فإن لم يسمع نهيه مَن في المجلس خرج من المجلس، ومات على ذلك هي"



# • جزاء من يرد غيبة أخيه

اعلم أخي الكريم أن من يذبُ (١) عن أخيه في غيبته، يذب الله عنه النار يوم القيامة، والجزاء من جنس العمل.

فقد أخرج الإمام أحمد من حديث أسماء بنت يزيد ، قالت: قال رسول الله يشي الله عن عرض أخيه بالغيبة، كان حقاً على الله أن يعتقه من النار"

(صحيح الجامع: ٢٢٤٠)

وفي هذا الحديث الحث على عدم سماع الغِيبة والدفاع عن الغائب بالكلام الحسن الطيب، ليكافئه الله بالعتق من النيران، والفوز بالجنان.

- وأخرج الإمام أحمد والترمذي من حديث أبي الدرداء رله عن النبي وقال:

"مَن ردَّ (٢) عن عِرض أخيه، ردَّ الله عن وجهه النار يوم القيامة" صحيح الجامع: ٦٢٦٢)

- قال المناوي هج في "فيض القدير" (٦/٦٥):

"والسبب في ذلك أن عرض المؤمن كَدَمِه، فمن هنك عرضه فكأنه سفك دمه، ومن عمل على صون عرضه، فكأنه صان دمه، فيُجازى على ذلك بصونه عن النار يوم القيامة".اه

- وأخرج ابن حبان وابن أبي الدنيا عن النبي ﷺ قال:

"مَن ذَبَّ عن عِرض أخيه؛ ردَّ الله عنه عذاب النار يوم القيامة، وتلا رسول الله رُوكَانَ ﴿وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧]"

- وأخرج البيهقي في "الشعب"، والضياء في "المختارة" عن أنس هم عن النبي الله قال: المن النبي الله قال: المن المسلم بالغيب؛ نصره الله في الدنيا والآخرة " (السلسلة الصحيحة:١٢١٧)

- وأخرج الإمام أحمد وأبو داود من حديث جابر وأبى طلحة بن سهل عن رسول الله على الله عن رسول الله عن امرئ يخذُلُ امرأ مسلماً في موطن ينتقص فيه من عرضه، وينتهك فيه من حرمته؛ إلا خذله الله في موطن يحب فيه نصرته، وما من امرئ ينصر مسلماً في موطن ينتقص فيه من عرضه، وينتهك فيه من حرمته؛ إلا نصره الله في موطن يحب نصرته المن فيه من عرضه، وينتهك فيه من حرمته؛ إلا نصره الله في موطن يحب نصرته (صحيح الجامع: ٢٩٥)

فالذب عن سيرة المسلم في غيبته سبب لنصرة الله تعالى وعونه للعبد.



<sup>(</sup>١) ذبَّ: أي دفع كلام السوء عن أخيه المسلم.

<sup>(</sup>٢) ردَّ: أي نهر القائل وردعه وزجره وأسكته عن باطله.



## • التوبة من الغيبة (١)

### قال الإمام ابن مفلح هِ في كتابه " الآداب الشرعية والمنح المرعية" (١/٤/١):

"التوبة هي الندم على ما مضى من المعاصي والذنوب، والعزم على تركها دائماً شه تعالى، لا لأجل نفع الدنيا أو أذى، وأن لا تكون عن إكراه أو إلجاء، بل اختيارٍ حال التكليف، وقال أيضاً: "وإن كف – عن الذنب – حياءً من الناس لم تصح توبته، ولا تكتب له حسنة". اه

اعلم أخي الحبيب أن من تدنس بالغيبة؛ فعليه أن يبادر بالتوبة (٢) إلى الله تعالى

#### وشروطها أربعة:-

الأول: أن يقلع المغتاب فوراً، ويكف عن غيبة أخيه.

الثاني: أن يندم على فعلها، لقول النبي على "الندم توبة، والتائب من الذنب كمن لا ذنب له" (وهو في صحيح الجامع: ٦٨٠٣)

الثالث: أن يعزم على أن لا يعود إلى هذه المعصية أبداً، قال الحسن البصري هي في تعريف التوية التصوح: "هي ندم بالقلب، واستغفار باللسان، وترك بالجوارح، وإضمار أن لا يعود"

وحكى البغوي عن عمر وأبي ومعاد الله التوبة النصوح: أن يتوب ثم لا يعود إلى الذنب، كما لا يعود الله الشرعية والمنح المرعية: ١٩٦/١) يعود اللبن في الضرع"

الرابع: أن يتحلَّل ممَّن اغتابه، ويطلب عفوه عنها، وإبراءه منها.

وقد اختلف أهل العلم في هذا الشرط الأخير.

#### قال الإمام القرطبي 🦀 في "تفسيره":

"وقد اختلف في هذا الشرط، فقالت فرقة: "ليس عليه استحلاله، وإنما هي خطيئة بينه وبين ربه، واحتجت بأنه لم يأخذ من ماله، ولا أصاب من بدنه ما ينقصه، فليس ذلك بمظلمة يستحلها منه، وإنما المظلمة ما يكون منه البدل والعوض في المال والبدن"

<sup>(</sup>١) حرمة أهل العلم: ص٩٩ بتصرف واختصار.

<sup>(</sup>٢) اعلم أن المبادرة إلى التوبة من الذنب فرض على الفور، ولا يجوز تأخيرها، فمتى أخرَها؛ عصى بالتأخير، فإذا تاب من الذنب بقي عليه توبة أخرى، وهي توبته من تأخير التوبة، وقل أن يخطر هذا ببال التائب، بل عنده: أنه إذا تاب من الذنب لم يبق عليه شيء آخر، وقد بقى عليه التوبة من تأخير التوبة، ولا ينجي من هذا إلا توبة عامة، مما يعلم من ذنوبه، وممًا لا يعلم، فإن ما لا يعلمه العبد من ذنوبه أكثر مما يعلمه، ولا ينفعه في عدم المؤاخذة بها جهله إذا كان متمكناً من العلم، فإنه عاص بترك العلم والعمل، فالمعصية، في حقه أشد، وكان من دعائه على "وأستغفرك لما لا أعلم"، وفي "الصحيح" أنه وكان يدعو في صلاته فيقول: "اللهم اغفر لي خطيئتي وجهلي، وإسرافي في أمري، وما أنت أعلم به مني". اهلا أعلم"، وفي "الصحيح" أنه كلا كان يدعو في صلاته فيقول: "اللهم اغفر لي خطيئتي وجهلي، وإسرافي هي كما في مدارج السالكين: ١/٧٧٧)

الأ (الغيبة)

- وقالت فرقة: "هي مظلمة، كفارتها الاستغفار لصاحبها الذي اغتبته"
- واحتجت بحديث يروى عن الحسن قال: "كفارة الغيبة أن تستغفر لم اغتبته".
  - وقال مجاهد: "كفارة أكلك لحم أخيك أن تثني عليه، وتدعو له بخير"

(رواه ابن أبي الدنيا في الصمت رقم: ٢٩٢ وإسناده ضعيف)

"مَن كانت لأخيه عنده مظلمة في عرض أو مال، فليتحلله منه من قبل أن يأتي يوم ليس هناك دينار ولا درهم، يؤخذ من حسناته، فإن لم يكن له حسنات، أخذ من سيئات صاحبه فزيد على سيئاته"

(أخرجه البخاري من حديث أبي هريرة ﴿ الله على سيئاته الله الله على سيئاته الله على اله

- وفي رواية: "من كانت له مظلمة لأخيه من عرضه أو شيء، فليتحلله منه اليوم قبل ألا يكون دينار ولا درهم، إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته، وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحُمل عليه"

- وقد روي من حديث عائشة هذ "أن امرأة دخلت عليها، فلما قامت قالت امرأة: " ما أطول ذيلها!" فقالت لها عائشة: "لقد اغتبتها، فاستحلّيها(١)"

فدلَّت الآثار عن النبي ﷺ أنها مظلمة يجب على المغتاب استحلالها.

وانتصر القرطبي هي للرأي الأخير، وأخذ في تفنيد والرد على الأقوال الأخرى المتقدمة، فقال هي: وأما قول من قال: "إنما الغيبة في المال والبدن"، فقد أجمعت العلماء على أن على القاذف للمقذوف مظلمة يأخذه بالحدِّ حتى يقيمه عليه، وذلك ليس في البدن ولا في المال، ففي ذلك دليل على أن الظلم في العرض والبدن والمال، وقد قال تعالى في القاذف: ﴿ فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِالشّهَدَاء فَأُولِلُكَ عِندَ اللّهِ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾ في العرض والبدن والمال، وقد قال تعالى في القاذف: ﴿ فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِالشّهَدَاء فَأُولِلُكَ عِندَ اللّهِ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾ [النور: ١٣]

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البيهقي في "الشعب" ولفظه: "عن عائشة بنت طلحة بن عبيد الله قالت: "دخلت على عائشة وعندها أعرابية، فخرجت الأعرابية تجر ذيلها، فقالت ابنة طلحة: ما أطول ذيلها! فقالت عائشة ، اغتبتيها، أدركيها تستغفر لك"

<sup>(</sup>٢) قطعة من حديث رواه الطبراني في "الكبير" (٣٨٨/١٢) ولفظه: "ومن بهت مؤمناً أو مؤمنة؛ حبسه الله في ردغة الخبال يوم القيامة، حتى يخرج ممًا قال، وليس بخارج" (وقال الهيثمي في "المجمع" (٩١/١٠): "رواه الطبراني في "الكبير والأوسط" ورجالهما رجال الصحيح، غير محمد ابن منصور الطوسى، وهو ثقة". اه

(الغيبة)

- وأما من قال: "إنها مظلمة، وكفارة المظلمة أن يستغفر لصاحبها" فقد نَاقَضَ إذ سمَّاها مظلمة، ثم قال: "كفارتها أن يستغفر لصاحبها"، لأن قوله: "مظلمة" تثبت ظُلامة المظلوم، فإذا ثبتت الظلامة، لم يُزلها عن الظلام إلا إحلال المظلوم له.

وأما قول الحسن فليس بحجة، وقد قال النبي ﷺ "من كانت له عند أخيه مظلمة في عرض أو مال؛ فليتحللها منه".

وقد ذهب بعضهم إلى: ترك التحليل لمن سأله، ورأى أنه لا يُحِلُّ له ما حرَّم الله عليه، ومنهم سعيد ابن المسيب، قال: "لا أحلل من ظلمني" وقيل لابن سيرين: "يا أبا بكر! هذا رجل سألك أن تحلّه من مظلمة هي لك عنده"، فقال: "إني لم أُحرِّمها عليه فأحلها، إن الله حرَّم الغيبة عليه، وما كنت لأحل ما حرَّم الله عليه أبداً (١)، وخبر النبي على يدل على التحليل، وهو الحجة والمبيّن، والتحليل يدل على الرحمة، وهو من وجه العفو. وقد قال تعالى: ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللّهِ ﴾ [الشورى: ٤٠]" اه

(الجامع لأحكام القرآن: ٦١/٣٣٧)

### وقال ابن القيم 🦀 كما في كتابه "مدارج السالكين" (١/٠٩٠):

"وإن كانت المظلمة بقدحٍ فيه، بغيبة أو قذف: فهل يشترط في توبته منها إعلامه بذلك بعينه والتحلل منه؟ أو إعلامه بأنه قد نال من عرضه، ولا يشترط تعيينه، أو لا يشترط لا هذا ولا هذا، بل يكفي في توبته أن يتوب بينه وبين الله من غير إعلام من قذفه واغتابه؟

على ثلاثة أقوال، وعن أحمد روايتان منصوصتان في حدِّ القذف: هل يشترط في توبة القاذف: اعلام المقذوف والتحلل منه أم لا؟ ويخرَّج عليهما توبة المغتاب والشاتم.

والمعروف في مذهب الشافعي، وأبي حنيفة، ومالك: اشتراط الإعلام والتّحلّل، هكذا ذكره أصحابهم في كتبهم.

والذين اشترطوا ذلك احتجوا بأن الذنب حق آدمى: فلا يسقط إلا بإحلاله منه وإبرائه.

<sup>(</sup>١) قال الإمام النووي هم مُعلقاً على ما جاء عن سعيد بن المسيب وابن سيرين: "هذا ضعيف أو غلط"، فإن المبرَّئ لا يُحلَّل مُحرَّماً، وإنما يسقط حقاً ثبت له، وقد تظاهرت نصوص الكتاب والسئنَّة على استحباب العفو، وإسقاط الحقوق المختصة بالمسقط، أو يحمل كلام ابن سيرين على:" أني لا أبيح غيبتي أبداً" وهذا صحيح، فإن الإنسان لو قال: "أبحتُ عرضي لمن اغتابني" لم يصر مباحاً، بل يُحرم على كل أحد غيبة غيره، وأما الحديث: "أيعجز أحدكم أن يكون كأبي ضمضم؟ كان إذا خرج من بيته، قال: إني تصدَّقتُ بعرضي على الناس" فمعناه: لا أطلب مظلمتي ممن ظلمني لا في الدنيا ولا في الآخرة، وهذا ينفع في إسقاط مظلمة كانت موجودة قبل الإبراء، فأما ما يحدث بعده فلابد من إبراء جديد بعدها، وبالله التوفيق".اه (من الأذكار: ص ٢٩٨، وحديث أبي ضمضم المذكور رواه أبو داود: برقم ٢٨٨٦،٤٨٨ عن قتادة)(وقال الألباني: "صحيح مقطوع كما في صحيح أبي داود: ٣٠

(الغيبة)

ثم من لم يصحح البراءة من الحق المجهول، شرط إعلامه بعينه، لاسيما إذا كان من عليه الحق عارفاً بقدره، فلابد من إعلام مستحقه به؛ لأنه قد لا تسمح نفسه بالإبراء منه إذا عرف قدره.

واحتجوا بالحديث المذكور، وهو قوله الله الله المناه عنده مظلمة من مال أو عرض فليتحلله اليوم".

قالوا: ولأن في هذه الجناية حقين: حقاً شه، وحقاً للآدمي، فالتوبة منها بتحلل الآدمي لأجل حقه، والندم فيما بينه وبين الله لأجل حقه.

قالوا: "ولهذا كانت توبة القاتل لا تتم إلا بتمكين ولي الدم من نفسه، وإن شاء اقتص، وإن شاء عفا، وكذلك توبة قاطع الطريق.

والقول الآخر: "إنه لا يشترط الإعلام بما نال من عرضه وقذفه واغتيابه، بل يكفي توبته بينه وبين الله، وأن يذكر المغتاب والمقذوف في مواضع غيبته وقذفه بضد ما ذكره به من الغيبة، فيبدل غيبته بمدحه والثناء عليه، وذكر محاسنه، وقذفه بذكر عقته وإحصانه، ويستغفر له بقدر ما اعتابه.

- وهذا اختيار شيخنا أبى العباس ابن تيمية- قدَّس الله روحه- .

واحتج أصحاب هذه المقالة بأن إعلامه مفسدة محضة، لا تتضمن مصلحة، فإنه لا يزيد إلا أذى وحنقاً وغمّاً، وقد كان مستريحاً قبل سماعه، فإذا سمعه ربما لم يصبر على حمله، وأورثته ضرراً في نفسه أو بدنه، كما قال الشاعر:

#### وإن الذي قالوا وراعك لم يُقَل

فإن الذي يؤذيك منه سماعه

وما كان هكذا فإن الشارع لا يبيحه، فضلاً عن أن يوجبه ويأمر به.

قالوا: "وربما كان إعلامه به سبباً للعداوة والحرب بينه وبين القائل، فلا يصفو له أبداً، ويورثه علمه به عداوة وبغضاء مولِّدة لشرِّ أكبر من شرِّ الغِيبة والقذف، وهذا ضد مقصود الشارع من تأليف القلوب، والتراحم والتعاطف والتحابب.

قالوا: "والفرق بين ذلك وبين الحقوق المالية وجنايات الأبدان من وجهين.

أحدهما: أنه قد ينتفع بها إذا رجعت إليه، فلا يجوز إخفاؤها عنه، فإنه محض حُقه، فيجب عليه أداؤه اليه، بخلاف الغيبة والقذف، فإنه ليس هناك شيء ينفعه يؤديه إليه إلا إضراره وتهييجه فقط، فقياس أحدهما على الآخر من أفسد القياس.

والثاني: أنه إذا أعلمه بها لم تؤذه، ولم تُهِج منه غضباً ولا عداوة، بل ربما سرَّه ذلك، وفرح به، بخلاف إعلامه بما مَزَق به عِرضه طول عمره ليلاً ونهاراً، من أنواع القذف والغيبة والهجو، فاعتبار أحدهما بالآخر اعتبار فاسد، وهذا هو الصحيح في القولين كما رأيت. والله أعلم". اهد (مدارج السالكين: ١/٥١٥-٣١٧) و



#### وقال 🦀 في موضع آخر:

"وهذه المسألة فيها قولان للعلماء، هما روايتان عن الإمام أحمد وهما:-

#### "هل يكفي في التوبة من الغِيبة الاستغفار للمغتاب، أم لابد من إعلامه وتحلله؟

قال: "والصحيح أنه لا يحتاج إلى إعلامه، بل يكفيه الاستغفار له، وذكره بمحاسن ما فيه في المواطن التي اغتابه فيها، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وغيره. قال: "والذين قالوا: "لابد من إعلامه" جعلوا الغيبة كالحقوق المالية، والفرق بينهما ظاهر، فإن في الحقوق المالية ينتفع المظلوم بعود نظير مظلمته إليه، فإن شاء أخذها، وإن شاء تصدَّق بها، وأما في الغيبة فلا يمكن ذلك، ولا يحصل له بإعلامه إلا عكس مقصد الشارع، فإنه يوغر صدره، ويؤذيه إذا سمع ما رُمِي به، ولعله يهيج عدواته، ولا يصفو له أبداً، وما كان هذا سبيله فالشارع الحكيم لا يبيحه، ولا يجيزه، فضلاً عن أن يوجبه ويأمر به، ومدار الشريعة على تعطيل المفاسد وتقليلها، لا على تحصيلها وتكمليها".اه

(نقله عن السفاريني في غذاء الألباب: ٩٣/١)

#### - وقال أبو الليث الفقيه السمرقندي الحنفي في كتابه "تنبيه الغافلين" (ص ١٢٥):

"قد تكلَّم الناس في توبة المغتاب، هل تجوز من غير أن يستحلَّ من أخيه؟ قال بعضهم: "يجوز"، وقال بعضهم: "لا يجوز، ما لم يستحل من صاحبه، وهو عندنا على وجهين: إن كان ذلك القول قد بلغ إلى الذي اغتابه، فتوبته أن يستحل منه ويستغفر الله، وإن لم يبلغ فليستغفر الله تعالى، ويضمر أن لا يعود إلى مثله". اهـ

- وقال أحمد بن محمد بن حجر الهيتمي هو أن يتحلله ويطلب منه العفو إذا الغيية" (ص77): "وطريق التوبة بالنسبة لمن اغتاب المسلمين هو أن يتحلله ويطلب منه العفو إذا أمن الفتنة، أما إذا كان يسبب الشحناء أو يسبب منكراً آخر أو فتنة، فإن المغتاب يذكره بالخير الذي فيه في المجالس التي ذكره فيها بسوء، ويرد عنه الغيبة بجهده وطاقته، فتكون تلك بتلك إن شاء الله، مع مراعاة شروط التوبة وبالله التوفيق".اه





# استحباب الإبراء من الغيبة (١)

## ذكر الإمام النووي هي في كتابه "الأذكار" (ص٢٩٧):

"أنه يُستحب لصاحب الغيبة أن يبرئ المغتاب منها، ولا يجب عليه ذلك؛ لأنه تبرُّع وإسقاط حق، فكان إلى خيرته، ولكن يُستحب له استحباباً مؤكداً الإبراء ليخلِّص أخاه المسلم من وبال هذه المعصية، ويفوز هو بعظيم ثواب الله تعالى في العفو ومحبة الله في العفو ومحبة الله والله تعالى: ﴿ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ هو بعظيم ثواب الله تعالى في العفو ومحبة الله في تطييب نفسه بالعفو أن يُذكّر نفسه أن هذا الأمر قد وقع والله يُحِبُ المُحسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]، وطريقه في تطييب نفسه بالعفو أن يُذكّر نفسه أن هذا الأمر قد وقع ولا سبيل إلى رفعه، فلا ينبغي أن أفوّت ثوابه، وخلاص أخي المسلم، وقد قال تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَعَمُنَ إِنّ ذَلِكَ لَمِنْ عَنْمِ الْأُمُورِ ﴾ الشوري: ٣٤]، وقال تعالى: ﴿ خُذِ الْعَفْوَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩] الآية، والآيات بنحو ما ذكرنا كثيرة.

- وقد قال الشافعي هذ "من استُرضَي فلم يرض فهو شيطان"، وقد أنشد المتقدمون: قيل لي: قد أساء إليك فلان ومُقام الفتى على الذلّ عارُ قلت: قد جاءنا وأحدث عذراً ودية الذنب عندنا الاعتذار

فهذا الذي ذكرنا من الحث على الإبراء عن الغيبة هو الصواب".اه

وأخرج ابن أبي الدنيا في ذم الغضب: عن عبد الرحمن بن عوف هاقال: قال رسول الله ها: "ثلاث أقسم عليهن: ما نقص مال قط من صدقة، فتصدَّقُوا، ولا عفا رجل عن مظلمة ظلمها إلا زاده الله تعالى بها عزاً، فاعفوا يزدْكُم الله عزاً، ولا فتح رجل على نفسه باب مسألة يسألُ الناس، إلا فتح الله عليه باب فقر".

(ورواه الإمام أحمد والترمذي بنحوه، وهو في "صحيح الجامع": ٢٠٢٤)

وأخرج البخاري في "الأدب المفرد" وأحمد عن عبد الله بن عمرو هي أن رسول الله هاك: "ارحموا ترحموا، واغفروا يغفر الله لكم، وويل الأقماع (٢) القول، وويل للمُصرِّين الذين يُصِرُّون على ما فعلوا وهو يعلمون" (قال المنذري في الترغيب: رواه أحمد بإسناد جيد)

<sup>(</sup>١) حرمة أهل العلم: ص١١١-١١٦، بتصرف واختصار.

<sup>/ )</sup> الأقماع: جمع "قمع": وهو الإناء الذي يجعل في رأس الظرف ليُملاً بالمائع، شبه استماع الذين يستمعون القول، ولا يعونه، ولا يعملون به بالأقماع التي لا تعي شيئاً مما يفرغ فيها، فكأنه يمر عليها مجتازاً كما يمر الشراب في القمع". (أفاده المناوي في الفيض: ١/٤٧٤).

(الغيبة)

- وأخرج الطبراني عن جرير الله الله الله الله الله

"مَن لا يَرحَم لا يُرحَم، ومَن لا يَغْفِر لا يُغفَرُ له، ومَن لا يَتُب لا يتب الله عليه"

(السلسلة الصحيحة: ٤٨٣)

– قال منصور الفقيه:

عن الرحمن في علم الغيوب يمن تُ به على أهل الذنوب

وقال نبينا فيما رواه مُحالٌ أن ينالَ العفو من لا

(بهجة المجالس: ٢/١٧٣)

وأخرج أبو داود والترمذي عن أبي قابوس مولى عبد الله بن عمرو هي عن رسول الله قال: "الراحمون يرحمهم الرحمن تبارك وتعالى، ارحموا من في الأرض يرحمهم الرحمن تبارك وتعالى، ارحموا من في الأرض يرحمهم (الصحيحة: ٩٢٥)

(سير أعلام النبلاء: ٥/١٦)

- وقال إبراهيم التيمي: " إن الرجل ليظلمني، فأرحمه"
- وإبراء المغتاب إذا جاء نادماً معتذراً يشمله عموم قول رسول الله على:

  (رواه أبو داود وابن ماجه والبيهقي)
  - ونقل المناوي عن ابن عبد السلام قوله: " إقالة النادم من الإحسان المأمور به في القرآن" (فيض القدير: ٧٩/٦)

والجزاء من جنس العمل، قال الشاعر:

يَقيكُ ويصرف عنك الردى

أقلني أقالك من لم يزَلْ

- وأخرج الترمذي عن أم المؤمنين عائشة 🧠 قالت:
- "لم يكن رسول الله ﷺ فاحشاً ولا مُتَفَحِّشاً، ولا صحَّاباً في الأسواق، ولا يَجزئ بالسيئة، ولكن يعفو، ويصفح". (صححه الألباني في مختصر الشمائل: ص ١٨٢)
- وعن الحسن بن علي ه قال: "لو أن رجلاً شتمني في أذني هذه، وأعتذر إلي في أذني الأداب الشرعية لابن مفلح: ٢٠١١) الأخرى، لقبلت عذره".

الفيبة)

- وروى الخلال عن الحسن قال: " أفضل أخلاق المؤمن العفو" (السابق: ١/١٧)
- وقال الإمام أحمد بعد المحنة: "كلُّ من ذكرني ففي حل إلا مبتدعاً، وقد جعلت أبا إسحاق يعني المعتصم في حل، ورأيت الله يقول: ﴿ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [النور: ٢٧] وأمر النبي على أبا بكر بالعفو في قصة مِسْطح، قال أبو عبد الله: "وما ينفعك أن يُعدِّب الله أخاك المسلم بسببك"
  - وقال الأحناف: "إن اعتذر إليك معتذرً، تلقه بالبشر".
  - وقال عبد القاهر بن طاهر التميمي:
    يا من عدا ثم اعتدى ثم اقترف ثم اعتدى ثم اعتدى ثم اعترف أبشر بقول الله في آياته إن ينتهوا يغفر لهم ما قد سلف

(الحاوي للسيوطي: ٢٧٧/١)

- وقال الخليفة المنتصر بالله لما عفا عن أبي العَمْرَد الشاري:

(نزهة الفضلاء: ص ٨٦٧)

"لذة العفو أعذب من لذة التشقّي، وأقبح فعال المقتدر الانتقام"

- وقال محمد بن أبي حاتم: "سمعته -أي الإمام البخاري - يقول لأبي معشر الضرير: "اجعلني في حلِّ يا أبا معشر، فقال: من أي شيء؟ قال: رويتُ يوماً حديثاً فنظرت إليك، وقد أعجبت به، وأنت تحرِّك رأسك ويدك، فتبسَّمتُ من ذلك، قال: أنت في حلِّ، رحمك الله يا أبا عبد الله " (المصدر السابق: ص ١٠٤)

- وقال عبد الله بن محمد بن زياد: "كنت عند أحمد بن حنبل، فقال له رجل: "يا أبا عبد الله! قد اغتبتك، فاجعلني في حلِّ، قال: "أنت في حلِّ إن لم تعد، فقلت له: "أتجعله في حلِّ يا أبا عبد الله، وقد اغتابك؟ قال: ألم ترني اشترطت عليه؟!"

(حلية الأولياء: ١٧٤/٩)





# كيفية التخلص من داء الغيبة؟

لو كانت الأخلاق صفات لازمة، لا يمكن الإنسان تغييرها ولا تبديلها ولا تهذيبها، لما أمر الشرع بالتَّخلي عن الأخلاق المرذولة، والتَّحلي بالأخلاق الفاضلة، قال تعالى: ﴿ لا يُكِلِّفُ اللهُ نَفْساً إلا وسُعهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] فلا تكليف إلا بمقدور، ولا تكليف بمستحيل، قال تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا ﴿ ٩ ﴾ وقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا ﴾ فلا تكليف إلا بمقدور، ولا تكليف بمستحيل، قال تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا ﴿ ٩ ﴾ وقَدْ خَابَ مَن دَسَّاها ﴾

- وقد أخرج الخطيب في "تاريخه" عن أبي هريرة هه قال: قال رسول الله على "
"إنما العلم بالتّعلم، والحلم بالتّحلم، ومن يتحر الخير يُعطّه، ومن يتوق الشر يوقه"
(السلسلة الصحيحة: ٣٤٢)

- وأخرج أبو نعيم في "الحلية" عن أبي ذر ه قال: قال رسول الله :: "أفضل الجهاد أن تجاهد نفسك وهواك في ذات الله عن" (السلسلة الصحيحة: ١٤٩٦)

ومن هذا الجهاد: جهاد "شهوة" الكلام، وذلك ببذل أقصى الوسع وغاية الجهد لصيانة اللسان، وكفّه عن أذى الخلق.

- ويبقى السؤال كيف التخلص من داء الغيبة.

أولا: يكرر بين الحين والآخر مطالعة نصوص الوحيين في الترهيب من الغيبة، والترغيب في حفظ اللسان

وعليه أن لا يغيب عنه قول رب العالمين في ذمّ الغيبة: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضاً أَيحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكُوهُ تُمُوهُ ﴾ [الحجرات: ١٢]

فَمَن وضع هذه الآيةُ نصب عينيه، فإنه لا يُتصَوَّر منه أبداً أن يتجرَّأ على الغِيبة، وكذلك عليه أن يتذكَّر كلام النبي ﷺ في ذم الغيبة، وكيف حدَّر منها.

- فقد أخرج البخاري ومسلم من حديث ابن عباس ها قال: أن رسول الله إلى خطب الناس يوم النحر فقال: فأي بلد هذا؟ قالوا: يوم حرام، قال: فأي بلد هذا؟ قالوا: بلد حرام، قال: فأي شهر هذا؟ قالوا: شهر حرام، قال: فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا، فأعادها مراراً. ثم رفع رأسه فقال: اللهم هل بلغت؟ اللهم هل بلغت؟

الأرالغيبة)

- وعند البخاري ومسلم أيضاً من حديث أبي بكرة هم أن رسول الله وقال في خطبته في حجة الوداع: "إن دماءكم، وأموالكم، وأعراضكم، حرام عليكم كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا، ألا هل بلغت".

  - وليعلم أنه بمخالفة أمر النبي ﷺ فإنه يتعرض لغضب الله عليه وسخطه.

فقد أخرج الإمام أحمد عن علقمة عن بلال بن حارث الله الله الله الله الله

"إن الرجل ليتكلَّم بالكلمة من رضوان الله تعالى ما يظن أن تبلغ ما بلغت، يكتب الله هل له بها رضوانه إلى يوم يلقاه، وإن الرجل، ليتكلَّم بالكلمة من سخط الله تعالى، ما يظن أن تبلغ ما بلغت، يكتب الله تعالى عليه سخطه إلى يوم يلقاه ".

فكان علقمة يقول: "كم من كلام قد منعنيه حديث بلال بن الحارث".

# ثانيا: مطالعة سير السلف الصالح وأقوالهم، وكيف كانوا يحفظون اللسان ويتقون الغيبة (۱)

فعلى كل إنسان منا أن يعتزل المغتابين، ويلزم مجالس الصالحين المتورِّعين عن الغِيبة، فإن تعدَّر وجودهم؛ فعليه أن يدمن مطالعة أخبار السلف الصالح، ويقتدي بهم.

قد حفظت لنا كتب التراجم سير أفذاذ من الرجال بادروا الأوقات، واستدركوا الهفوات، فالعين مشغولة بالدمع عن المحرَّمات، واللسان محبوس في سجن الصمت عن الهلكات، والكف قد كفت بالخوف عن الشهوات، والقدم قُيِّدت بقيد المحاسبات، والليل لديهم يجأرون فيه بالأصوات، فإذا جاء النهار قطعوه بمقاطعة اللذات، حفظُوا الله فحفظهم، وطهر ألسنتهم من آفة الغيبة المهلكة، فكانوا يجتنبونها كما يجتنبون النجاسات، ولا يسمحون للغيبة أن تدار في مجالسهم، كما لا يسمحون لكئوس الخمر أن تدور فيها، وهاك بعضاً من سيرتهم على سبيل المثال لا الحصر.



<sup>(</sup>١) حرمة أهل العلم: ص ٩٠-٩٦، بتصرف واختصار.



- امتدح حسان بن ثابت هُ أم المؤمنين الصدِّيقة بنت الصديق هُ فقال:
حَصَانٌ (۱) رَزانٌ (۲) ما تُزَنُّ (۱) بريبة وتُصبحُ غَرْثَى (۱) من لحوم الغوافل (۱)
(هذا البيت رواه البخاري ومسلم)

- وقال الأحنف بن قيس: "ما ذكرت أحداً بسوء بعد أن يقوم من عندي" (صفة الصفوة: ١٩٩/٣)

- وعن مسلم البطين قال: "كان سعيد بن جبير لا يدع أحداً يغتاب عنده" (سير أعلام النبلاء: ٢٣٦/٤)

- وقال الفاكس: "ما سمعت وكيعاً ذاكراً أحداً بسوء قط" (المصدر السابق: ٩/٩٥)

- وعن جرير بن حازم قال: "سمعت ابن سيرين ذكر رجلاً، فقال: ذلك الأسود، ثم قال: "أستغفر الله، أخاف أن أكون قد اغتبته". (الزهد لهناء - ١١٩١) و(أبو نعيم في الحلية: ٢ /٢٦٨)

- وعن طوق بن وهب قال: "دخلت على محمد بن سيرين، وقد اشتكيت، فقال: كأني أراك شاكياً؟ قلت: أجل، قال: اذهب إلى فلان فإنه أطب منه، ثم قال: أجل، قال: اذهب إلى فلان فإنه أطب منه، ثم قال: أستغفر الله، أراني قد اغتبته"

- يقول إبراهيم الحربي عن أستاذه بشر بن الحارث الحافي:
"ما أخرجت بغداد أتم عقلاً منه، ولا أحفظ للسانه من بشر، ما عُرف له غيبة لمسلم".

- وقال بعضهم: "صحبت الربيع بن خثيم عشرين عاماً، ما سمعت منه كلمة تُعاب" (سير أعلام النبلاء: ٤/٩٥٢)

- وقال أبو بكر بن عياش: "ما سمعت أبا إسحاق السبيعي يعيب أحداً قط" (السير:ه/٣٩٩)



<sup>(</sup>١) حَصَان: محصنة عفيفة.

<sup>(</sup>٢) رَزان: كاملة العقل.

<sup>(</sup>٣) ما تُزَنُّ: ما تتهم.

<sup>(</sup>٤) غرثى: جائعة، أي لا تغتاب الناس، لأنها لو اغتابتهم شبعت من لحومهم.

<sup>(</sup>٥) الغوافل: هن الغافلات عما رمين به من الفواحش.



- وها هو الإمام الحافظ المقرئ أبو الحسين الحجّاجي محمد بن محمد يقول عنه الحاكم: "كان أبو الحسين الحجاجي من الصالحين المجتهدين بالعبادة، صحبته نيفاً وعشرين سنة بالليل والنهار، فما أعلم أن الملك كتب عليه خطيئة"

  (السير:٢٤١/١٦)
- وقال خارجة بن مصعب: "صحبت عبد الله بن عون أربعاً وعشرين سنة، فما أعلم أن الملائكة كتبت عليه خطية" (الحلية: ٣٧/٣)
- وعن يحيى القطان قال: "ما ساد ابن عون الناس أن كان أتركهم للدنيا، ولكن إنما ساد ابن عون الناس بحفظ لسانه" (الحلية:٣٧/٣)
- وقال الحافظ ابن حجر في ترجمة "أرون الدوادار": "وكان خيِّراً، ساكناً، قليل الغضب، حتى يقال: إنه لم يسمع منه أحد في طول نيابته بمصر وجلب كلمة سوء" (الدرر الكامنة: ٣ /٤٥٧)
- وفي ترجمة محمد بن أحمد التّلمساني: "أنه كان قائماً على حفظ كتاب الله، طيب النغمة به، لم يؤثر عنه في أحد وقيعة، مع أتصاله بالسلطان" (الدرر الكامنة: ٣/٧٥٤)
  - وقال الحسن بن بشار: "منذ ثلاثين سنة ما تكلّمت بكلمة أحتاج أن أعتذر منها"
  - وعند مخلد بن الحسين قال: "ما تكلّمتُ بكلمة أريد أن أعتذر منها منذ خمسين سنة" (حلية الأولياء: ٢٦٦/٨)
  - وهذا محمد بن سليمان بن الفخر تاج الدين: "كان متعبداً متجنّباً للغِيبة وسماعها" (الدرر الكامنة: ٣/٧٥٤)
    - وقال البخاري: "سمعت أبا عاصم يقول: منذ عقلت أن الغِيبة حرام، ما اغتبت أحداً قط" (السير:٩/٨٤)





### - وقال بكر بن المنير 🏨:

"سمعت أبا عبد الله البخاري يقول: أرجو أن ألقى الله، ولا يحاسبني أنى اغتبت أحداً".

# - وعلَّق الحافظ الذهبي على كلام البخاري قائلًا:

"صدق هن، ومن نظر في كلامه في الجرح والتعديل علم ورَعه في الكلام في الناس، وإنصافه فيمن يُضعَفّه ، فإنه أكثر ما يقول: "منكر الحديث"، "سكتوا عنه"، "فيه نظر "... ونحو هذا، وقل أن يقول: "فلان كذاب"، " أو "كان يضع الحديث"، حتى إنه قال: "إذا قلت: "فلان في حديثه نظر، فهو متّهم واه"، وهذا معنى قوله: "لا يحاسبني الله أني اغتبت أحداً، وهذا هو والله غاية الورع"

(سير أعلام النبلاء:٢١/٣٩٤)

## - وقال محمد بن أبي حاتم الورَّاق: "سمعت البخاري يقول:

"أرجو أن لا يكون لي خصم في الآخرة"، فقلت: "إن بعض الناس ينقمون عليك في كتاب "التاريخ"، ويقولون: فيه اغتياب الناس، فقال: "إنما رُوِّينا ذلك رواية، لم نَقُله من عند أنفسنا، قال النبي على البئس مولى العشيرة" يعنى حديث عائشة.

# - ويقول محمد بن حاتم أيضاً وسمعته يقول (أي البخاري):

(سير أعلام النبلاء: ١/١٢٤)

"ما اغتبت أحداً قط منذ علمت أن الغيبة تضر أهلها".

- وقال خُصيف، وعبد الكريم بن مالك: "أدركنا السلف وهم لا يرون العبادة في الصوم ولا في الصلاة، ولكن في الكف عن أعراض الناس" (الإحياء: ١٥٢/٣)
- وكان وهب بن الورد هه يقول: "والله لترك الغيبة عندي أحب إلى من التَّصدُق بجبل من ذهبٍ" (التوبيخ والتنبيه: رقم ١٦٩)
- وقال أيضاً هن: "لأن أدع الغيبة أحبُ إليّ من أن يكون لي الدنيا منذ خُلقَتُ إلى أن تفنى، فأجعلها في سبيل الله تعالى، ولأن أغضَّ بصري عمَّا حرَّم الله تعالى أحبُ إليَّ من أن تكون لي الدنيا وما فيها فأجعلها في سبيل الله، ثم قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَغْتُب بَعْضُكُم بَعْضاً ﴾ [الحجرات: ١٢]، وتلا قوله تعالى:

﴿ قُلِ لَّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ ﴾ [النور: ٣٠]





## - وقال إياس بن معاوية بن قُرَّة هِ:

"وكان أفضلهم عندهم - أي عند صحابة النبي ﷺ - أسلمهم صدوراً، وأقلهم غيبة" (حلية الأولياء: ٣/٥١٥)

# - وقال سهل بن عبد الله التُّسْتَري هِ:

"من أخلاق الصديقين أن لا يحلفوا بالله، وأن لا يغتابوا، ولا يغتاب عندهم، وأن لا يشبعوا، وإذا وعدوا لم يُخْلفوا، ولا يمزحون أصلاً".

## - وعن عبد الله بن المبارك هي قال: "قال بعضهم في تفسير العزلة:

"هو أن تكون مع القوم، فإن خاضوا في ذكر الله فخض معهم، وإن خاضوا في غير ذلك فاسكت" (الصمت لابن أبي الدنيا: ٢٤١)

- وقال الإمام ابن الجوزي هج واصفاً شيخه عبد الوهاب الأنماطي:

(صيد الخواطر: ص ١٧٣)

"كان على قانون السلف لم يُسمع في مجلسه غيبة..."

### - وكان سيد القراء ميمون بن سياه:

(الصمت لابن أبي الدنيا: ص١٣٨)

"لا يغتاب، ولا يدع أحداً يغتاب، ينهاه، فإذا انتهى وإلا قام"

وَلَحْيِرً... وبعدما مرَّ بنا من أقوال وأفعال بعض أهل الصلاح في الغيبة، ندرك ما قاله خُصيف، وعبد الكريم بن مالك: "أدركنا السلف وهم لا يرون العبادة في الصوم ولا في الصلاة، ولكن في الكف عن أعراض الناس"





# ثالثًا: أن يتذكر المغتاب أنه يهدي حسناته لمن أغتابه:

فيكون هذا رادعاً له، وحاجزاً عن استمراره في هذا الأمر والخوض فيه

### فقد أخرج الإمام مسلم من حديث أبي هريرة لله أن النبي ﷺ قال:

"أتدرون من المفلس؟ قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع، فقال: إن المفلس من أمتي من يأتي يوم القيامة بصلاة، وصيام، وزكاة، ويأتي وقد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطي هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضي ما عليه أُخِذ من خطاياهم، فطرحت عليه، ثم طرح في النار".

- وقد مرَّ بنا قول الحسن البصري هن: "والله للغيبة أسرع في دين المؤمن من الأكلة في جسده " (الصمت لابن أبي الدنيا: ص١٢٩)
- وروي عن الحسن أيضاً أن رجلًا قال: "إن فلاناً قد اغتابك"، فبعث إليه طبقاً من الرطب، وقال: "بلغني أنك أهديت إلي حسناتك، فأردت أن أكافئك عليها، فاعذرني، فإني لا أقدر أن أكافئك بها على التمام"

  (تنبيه الغافلين: ١٧٦/١)، (الإحياء: ٣١٤/٣)
- قال رجل للحسن: " بلغني أنك تغتابني"، فقال: لم يبلغ قدرك عندي أن أُحَكِّمَكَ في حسناتي" (الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ٣٣٦/٦)
  - وقال رجل للفضيل بن عياض: "إن فلاناً يغتابني " فقال: "قد جلب لك الخير جلباً" (حلية الأولياء:٨/٨٠)
- وقال عبد الرحمن بن مهدي: "لولا أنى أكره أن يُعْصى الله، لتمنيت أن لا يبقى أحد في المصر إلا اغتابني، أي شيء أهنأ من حسنات يجدها الرجل في صحيفته لم يعمل بها؟! ".

  (رواه البيهقي في شعب الإيمان: ٥/٥ ")، (السير: ٥/٩ "))
- وقال الإمام عبد الله بن المبارك عن "لو كنت مغتاباً أحداً لاغتبت والدي لأنهما أحق بحسناتي " وقال الإمام عبد الله بن المبارك عن " المولد عنواً له " قال: وقال أيضاً: " قلت لسفيان الثوري: ما أبعد أبا حنيفة من الغيبة! ما سمعته يغتاب عدواً له " قال: والله هو أعقل من أن يسلط على حسناته ما يذهب بها " (مناقب أبي حنيفة لأبي المؤيد موفق المكي: ١٩٠/١)





- وكتب أشهب بن عبد العزيز إلى رجل كان يقع فيه: "أما بعد: فإنه لم يمنعني أن أكتب إليك أن تتزايد ممًّا أنت فيه إلا كراهية أن أعينك على معصية الله، وأعلم أني أرتع في حسناتك كما ترعى الشاة الخضر، والسلام"
- وذكر عن إبراهيم بن أدهم أنه قال: "يا مكذب! بخلت بدنياك على أصدقائك، وسخوت بآخرتك على أعدائك، فلا أنت فيما بخلت به معذور، ولا أنت فيما سخوت به محمود" (تنبيه الغافلين: ١٧٧/١)
- عن جعفر بن محمد قال: "إذا بلغك عن أخيك ما يسوؤك، فلا تغتم، فإنه إن كان كما يقول كانت عقوبة عجلت، وإن كان على غير ما تقول كانت حسنة لم تعملها". (سير أعلام النبلاء: ٢٦٤/٦)
  - وقيل لعمر و بن عبيد: "لقد وقع فيك فلان حتى رحمناك، قال: إياه فارحموا". (الجامع لأحكام القرآن: ٣٣٦/١٦)
- وذكر الشيخ عبد الرحمن بن عبد العزيز السديس في ترجمة العلامة القرآني "محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي ه أنه قال محذراً من الوقوع في أعراض الناس:
  "قتل الأولاد وأخذ الأموال أهون من أخذ الحسنات لشايب كبير يقصد نفسه -، وقيل: ما النار في اليابس بأسرع من الغيبة في حسنات العبد".



### رابعا: البحث عن دوافع الغيبة وقطعها:

فعلى الإنسان منًا أن يبحث عن بواعث ودوافع الغِيبة، ويعمل على قطع أسبابها ويواعث ودوافع الغيبة كثيرة منها:-

1- الحقد وإشفاء الغيظ، وإنفاذ الغضب: فإذا غضب الإنسان فإنه يتشفى بذكر مساوئ الغير – إن لم يكن ثم دين يردعه، وربما لم يقدر على إنفاذ غضبه، فيحتقن الغضب في الباطن فيصير حقداً، فتقع بسببه الغيبة، وعلاج ذلك: هو كظم الغيظ عند الغضب، وعليه أن يعفو ويصفح،

رجاء أن يدخل تحت قوله تعالى: ﴿ وَلَيَعْفُوا وَلَيَصْفُحُوا أَلَا تَحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [النور:٢٢] ويتذكر قوله تعالى: ﴿ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَن النَّاسُ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٣]

- وليتذكر قول النبي على المنه الله على أن ينفذه، دعاه الله على على الله على الله على الله على رعوس الخلائق حتى يُخَيِّرَهُ من الحور العين، يُزوجه منها ما يشاع" (رواه الترمذي وأبو داود عن معاذ بن أنس هي وهو في صحيح الجامع:١٨٥٥)

### ٢- عدم مجاملة الجلساء فيما يغضب الرحمن:

فترى البعض ربما يوافق أقرانه، ويجامل رفقائه، ويشارك جلساءه الغيبة ويرى أنه لو أنكر عليهم، أو قطع المجلس استثقلوه ونفروا عنه، ويحسب أن ذلك من حسن المعاشرة، وهذا خطأ كبير، وذنب عظيم، وعلاج ذلك: أن يسعى دائماً لرضا الله حتى لو كان بسخط الناس.

فقد أخرج ابن حبان في "صحيحه" من حديث معاوية هه قال: قال رسول الله على: "مَن التمس رضا الله بسخط الناس؛ رضي الله عنه وأرضى عنه الناس، ومَن التمس رضا الناس بسخط الله، سخط الله عليه وأسخط عليه الناس".

- وفي رواية: "مَن أرضى الله بسخط الناس، كفاه الله الناس، ومَن أسخط الله برضا الناس وكَّله الله إلى الناس" (السلسلة الصحيحة: ٢٣١١)

فعلى الإنسان أن يردَّ غيبة أخيه المسلم، فإن لم يستطع فعليه القيام من هذا المجلس، امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ ﴾ [النساء:١٤٠]

- ولا أجد مثالاً لمن يخوض في عرض إنسان مجاملة لجلسائه إلا ما روي عن عيسى الكليّظ، حيث قال لجلسائه: "أرأيتم لو أتيتم على رجل نائم، قد كشفت الريح عن بعض عورته، أكنتم تسترون عليه؟ قالوا: نعم: قال: بل كنتم تكشفون البقية، قالوا سبحان الله! كيف نكشف البقية؟ قال: أليس يذكر عندكم الرجل بالسوء، فتذكرونه بأسوء ما فيه، فأنتم تكشفون بقية الثوب عن عورته".

الأراغيبة)

7- الحسد: فتجده يحسد من يثني الناس عليه ويحبونه ويكرمونه، فيريد زوال تلك النعمة عنه، فلا يجد سبيلاً لذلك إلا بالقدح فيه، وهذا هو الحسد، وهو بخلاف الغضب؛ لأن الغضب يكون على من وقعت منه جناية، لكن الحسد قد تكون مع الصديق والحبيب والرفيق.

وعلاجه: أن يتذكر أن الحسد من أخلاق اللئام، يتتزه عند الكرام،

### - وقد جاء في "سنن النسائي" بسند صحيح أن النبي ﷺ قال:

"لا يجتمعان في قلب عبد: الإيمان والحسد" (حسنه الألباني في صحيح النسائي: ٢٩١٢)

وعليه أن يعلم أن الحسد يجعل صاحبه دائماً في همِّ وغمِّ، حيث إنه لا يرضى بما قسمه الله الهه، ويرى من هو أفضل منه في المال أو الصورة أو الأخلاق، فيركبه الهمُّ والغمُّ، وعليه أن يعلم أيضاً أن الحسد سوء أدب مع الله، واعتراض على قضائه، وعلاج هذا: أن يسلم ويرضى ويمسك من الحسد والغيبة، وليعلم أنه إذا تخلَّص من الحسد والبغي والغل فهو من أفضل الناس.

- فقد أخرج ابن ماجه عن عبد الله بن عمرو هن قال: "قيل لرسول الله ين أي الناس أفضل؟ قال: كل مخموم القلب، صدوق اللسان، قالوا: صدوق اللسان نعرفه، فما مخموم القلب؟ قال: هو التقي النقي، لا إثم فيه، ولا بغي، ولا غل، ولا حسد" (الصحيحة: ٩٤٨)
- 3- تزكية النفس: فتراه يمدح نفسه ويزكيها عند الناس، وذلك عن طريق تتقيص غيره، وهذا النوع من أقبح أنواع الغيبة، كأن يُذْكَر إنسانٌ عنده، فيقول: "نعوذ بالله من قلة الحياء، أو نسأل الله العافية، أو يقول: ساءني ما وقع لصديقنا من كذا وكذا، أو يقول: كان مجتهداً في العبادة، والعلم، والنزاهة، والأمانة، لكنه فتر وابتلى، أو فهمه ركيك، أو جاهل، أو يعمل للدنيا..." فهو بذلك يجمع بين ذم المذكور، ومدح نفسه.

وربما قال بعضهم عند ذكر إنسان: "ذلك المسكين قد بلي بآفة عظيمة تاب الله علينا وعليه" فهو يظهر الدعاء ويخفي قصده، وكم ترى من رجل مُتورِّع عن الفواحش والظلم، ولكن لسانه يفري في أعراض الأحياء والأموات، ولا يبالي بما يقول، وعلاج ذلك: أن يتذكر قول رب العالمين، حيث قال في كتابه الكريم: ﴿ أَلُمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزِكُّ وَالْفُسُهُمْ بَلِ اللَّهُ يُزكِّي مَن يَشَاءُ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ [النساء: ٤٩]

وقوله تعالى: ﴿ فَلَا تُزَّكُوا أَنفُسَكُمْ هُوَأَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى ﴾ [النجم: ٣٦]



(الغيبة)

ويتذكر الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم من حديث أبي هريرة الله عنه أن النبي الله قال: "بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم"

- ويعلم أن ما دفعه إلى ذلك العُجب والغرور، وهما من المهلكات

فقد أخرج البزار من حديث أنس الله الله الله الله الله

"لو لم تكونوا تذنبون، لخفت عليكم ما هو أكبر من ذلك: العُجْب العُجْب "

- وعند ابن خزيمة بلفظ: "لو لم تكونوا تذنبون؛ خشيت عليكم أكثر من ذلك العُجْب" (الصحيحة:٥٥٨)

0- المراح: فيذكر عيوب الناس، أو يحاكي أفعالهم، ليُضْحِك جلساءه عليهم، قال الحافظ ابن عبد البر هج: "وقد كره جماعة من العلماء الخوض في المزاح، لما فيه من ذميم العاقبة، ومن التوصل إلى الأعراض، واستجلاب الضغائن، وإفساد الإخاء".اه (بهجة المجالس: ٢٩/٢ه)

- وقال الإمام أبو جعفر محمد بن جرير الطبري هي:

لسانه عن جراح على سبيل المزاح لي صاحبٌ ليس يخلو يجيد تمزيق عرضي

(المصدر السابق: ٢٧٠/٢)

وعلاجه: أن يتذكّر قول النبي على "ألا هل عسى رجل منكم أن يتكلّم بالكلمة يُضْحِك بها القوم؛ فيسقط بها أبعد من السماء، ألا عسى رجل يتكلّم بالكلمة يُضْحِك بها أصحابه فيسخط الله بها عليه لا يرضى عنه حتى يدخله النار". (رواه أبو الشيخ من حديث أنس هـ)

- وفي رواية: "إن الرجلَ ليتحدث بالحديث ما يريد به سوء إلا ليُضحِك به القوم؛ يهوي به أبعد من السماء"

1- الفراغ: وما ينشأ عنه من وحشة وسآمة وملل، فيستهلك وقته بالغِيبة وتتبع عورات الناس، وعلاجه: كما قال الحسن البصري هذ "نفسك إن تشغلها بالحق شغلتك بالباطل"





### ٧- التنافس على الدنيا:

فيذم زملاءه لدى المسئولين ليرتفع في نظرهم، أو يترقى إلى منصب أعلى، وهذا الرجل متسلق يركب على أكتاف الآخرين؛ ليصل إلى مرتبة أعلى، أو زيادة في الدخل، وعلاج هذا: أنه لابد أن يتعلم أن رزقه مقسوم مكتوب في اللوح المحفوظ، لا يزيد فيه ولا ينقص منه.

- وقد أخرج أبو نعيم في "الحلية" من حديث أبي أمامة ها عن النبي القال: "وإن روح القدس نفث في روحي أن نفساً لن تموت حتى تستكمل أجلها، وتستوعب رزقها، فاتقوا الله وأجْمِلوا في الطلب، ولا يحملن أحدكم استبطاء الرزق أن يطلبه بمعصية الله، فإن الله تعالى لا ينال ما عنده إلا بطاعته" (صحيح الجامع:٢٠٨٥)

### ٨- وهناك جملة من أسباب وبواعث الغيبة ومنها:-

أ) أن يستشعر من إنسان أنه سيقصده ويطول لسانه عليه، أو يقبح حاله عند محتشم، أو يشهد عليه بشهادة، فيبادر هو بالقدح في هذا الإنسان ويطعن فيه؛ ليسقط أثر شهادته.

ب) ومن دواعي وبواعث الغِيبة أن ينسب إليه شيء فيريد أن يبرأ نفسه منه، فيذكر الذي فعله، وكان عليه أن يبرئ نفسه دون أن يذكر الذي فعل هذا الشيء، أو يذكر غيره بأنه كان مشاركاً له في الفعل؛ ليمهد بذلك عُذر نفسه في فعله.





# ٩- وهناك نوع من أنواع الغيبة دقيق وغامض، حيث يخوض في إنسان ويظن أنه يحسن صنعا، وأن ما يقوله هو من جملة ما يتقرب به إلى الله، ويزين له الشيطان ذلك، ومثاله:

أ) أنه يقول مُتعجِّباً من فعل شخص قد أخطأ، ما أعجب ما رأيت من فلان (يذكره باسمه) وهذا خطأ، فإنه قد يكون صادقاً فيما أنكر به عليه، لكن كان عليه أن يتعجَّب من الفعل ولا يذكر اسماً، لأنه بذكر اسمه صار مغتاباً، وأثم من حيث لا يدري.

ومن ذلك قول الرجل: "تعجَّبت من فلان، كيف يحب فلانة وهي قبيحة؟! وكيف يجلس بين يدي فلان وهو جاهل... وهكذا.

ب) وكذلك تراه يغتم بسبب ما يبتلى به إنسان، فيقول: "مسكين فلان، قد غمّني أمره وما أبتُلي به، فيكون صادقاً في دعوى الاغتمام، ويلهيه الفهم عن الحذر من ذكر اسمه، فيذكره فيصير به مغتاباً، فالتَّرحُم والاغتمام ممكن دون ذكر أسمه، لكن استثاره الشيطان على ذكر اسمه؛ ليبطل به ثواب اغتمامه وترحمه.

ج) أو أنه قد يغضب على منكر قارفه إنسان إذا رآه أو سمعه، فيظهر غضبه ويذكر اسمه، وكان الواجب أن يظهر غضبه عليه، بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويستر اسمه فلا يذكره بالسوء. فليس التعجُّب والرحمة والغضب عذراً في ذكر الاسم؛ لأن المقصود يتم دون ذكر الاسم.

د) أو تدفعه الحزبية والعصبية الجاهلية إلى أن يقع في بعض الجماعات العاملة في ساحة الدعوة، فتقع منه الغيبة أو النميمة بقصد مصلحة الدعوة، وتصوير الخوض في أعراض المخالفين على أنه عبادة يتقرّب بها إلى الله على.

فهذه الأسباب الباعثة على الغيبة والداعية إليه لا بد للإنسان أن يقطع دوافعها ويجتهد في طلب العلم، وفعل الخيرات، فهذا سبيل لزيادة الإيمان، وهذا بدوره يؤدى إلى فطم اللسان عن الغِيبة وغيرها من أفات اللسان.





### خامسا: قلة مخالطة الناس:

وهذه من أهم الوسائل الوقائية لعدم الوقوع في الغِيبة؛ لأن الدفع أسهل من الرفع، والوقاية خيرٌ من العلاج، وقد أشار النبي ﷺ إلى فضيلة لزوم الإنسان بيته اتقاء الغيبة.

فقد أخرج ابن حبان في "صحيحه" والطبراني في "الكبير" والحاكم عن معاذ بن جبل ها عن النبي ها قال: "... ومن جلس في بيته لم يغتب إنساناً، كان ضامناً (١)على الله" وهذا يدل على فضيلة من اعتزل مجالس الناس ولزوم بيته بنيّة عدم الوقوع في أعراض الناس.

- قال القشيري هي: "ليس تحصيل الغيبة من الخلق إلا بالغيبة عن الحق، ولهذا كانت الغيبة وأكل لحوم الناس قوتاً لا يستغنى عن التهامه الشاردون عن منهج الله، والغافلون عن ذكره هي، ومن ثم كثرت شكاوى الصالحين من أمثال هذه المجالس، وكثر تتدُّمهم عليها، وفرارهم منها، فقد قيل لعبد الله ابن المبارك: "إذا أنت صليت لم لا تجلس معنا؟ قال: أجلس مع الصحابة والتابعين، انظر في كتبهم وآثارهم، فما أصنع معكم؟ إنكم تغتابون الناس" (سير أعلام النبلاء: ١٩٨/٨)

- عن خلف بن إسماعيل البرزاني قال: سمعت سفيان الثوري يقول:
"أقِلَّ من معرفة الناس ثقلَّ غيبتك"
(حلية الأولياء:٧/٧)

- وعن إبراهيم بن أدهم: "أنه دُعِي إلى وليمة، فحضر، فذكروا رجلاً لم يأتهم، فقالوا: "إنه ثقيل: فقال إبراهيم: "أنا فعلت هذا بنفسي، حيث حضرت موضعاً يُغتَاب فيه الناس، فخرج ولم يأكل ثلاثة أيام" (الأذكار للنووي: ص ٢٩١)، (وتنبيه الغافلين: ١٧٩/١)
- وعن منصور بن زاذان قال: "إن الرجل من إخواني يلقاني، فأفرح إن لم يَسُوْنِي في صديقي، ويُبلِّغْنِي الغِيبة ممَّن اغتابني، وإني لفي جَهْ من جليس حتى يفارقني، مخافة أن يأثم ويؤثمني " (الصمت لابن أبي الدنيا: رقم ٢٩٩)
  - وكما قيل: "ومَن أنست منه أن يهلكك بالغِيبة، فاقطعه، وفر منه فرارك من الأسد"
- وصدق عمر بن الخطاب ه قال: "عليكم بذكر الله تعالى، فإنه شفاء، وإياكم وذِكْر الناس فإنّه داءٌ" داءٌ"

(الزهد لهناد:۲/۲۰۰)

<sup>(</sup>١) ضامن على الله: أي مضمون، وقال النووي في الأذكار: معنى ضامن: صاحب الضمان، والضمان: الرعاية للشيء، والمعنى أن الله تعالى يتفضّل عليه بالقبول ودخول الجَنّة تكرّماً ووعداً صادقاً.



### سادسا: أن يضع نفسه مكان من يغتابه ويقع فيه، فهذا يججزه عن الغيبة.

فكما أنه لا يحب أن يذكره أحد بسوء، فعليه ألا يذكر أحداً بسوء

وفي حديث أخرجه الإمام مسلم من حديث عبد الله بن عمرو ها قال: قال رسول الله ها: "مَن أحب أن يُزَحْزَح (١)عن النار، ويدخل الجَنَّة، فلتأته منيَّتُه، وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليَأْت إلى الناس الذي يحبُ أن يؤتى إليه".

# - وعند الإمام أحمد من حديث سويد بن حجير قال: حدثني خالي قال:

"لقيت رسول الله على بين عرفة والمزدلفة، فأخذت بخطام ناقته، فقلت: ماذا يُقربني من الجنّة ويُباعدني من النار؟ قال: أما والله لقد كنت أوجزت في المسألة، لقد أعظمت وأطولت، أقم الصلاة المكتوبة، وأدّ الزكاة المفروضة، وحج البيت، وما أحببت أن يفعله بك الناس فافعل بهم، وما تكره أن يأتي الناس إليك فدع الناس، خل سبيل الناقة".

## - وأوصى ابن عباس 🧠 بخمس فقال:

"إياك والكلام فيما لا يعنيك في غير موضعه، فرُبَّ متكلم في غير موضعه قد عنت، ولا تُمار سفيهاً ولا فقيهاً، فإن الفقيه يغلبك، والسفيه يؤذيك، واذكر أخاك إذا غاب عنك بما تحب أن تُذكر به، ودع ما تحب أن يدعك منه، واعمل عمل رجل يعلم أنه يُجازَى بالإحسان ويكافأ".



<sup>(</sup>١) يُزحزح: أي يبعد وينجو.



### سابعا: أن يطلع على فضائل من أمسك لسانه عن الغيبة:

فكلُّ من يمسك عن الغيبة فإن الله تعالى يتفضَّل عليه بدخول الجَنَّة

ودليل ذلك ما أخرجه الإمام أحمد والطبراني من حديث معاذ بن جبل ها أن رسول الله الله الله الله الله على الله ومن عاد مريضاً كان ضامناً على الله ومن دخل على إمامه يُعَزِّرُهُ (١) كان ضامناً على الله ومن جلس في بيته ولم يغتب إنساناً كان ضامناً على الله ".

- وفي رواية عند الطبراني من حديث عائشة هم وفيها أن النبي ه قال: "خصالٌ ست، ما من مسلمٍ يموتُ في واحدة منهم إلا كان ضامناً على الله أن يدخله الجنّة
- فنكر منها: "...ورجلٌ قعد في بيته لا يغتاب المسلمين، ولا يجر إليهم سُخْطاً ولا نقْمةً"
- وأخرج الترمذي عن عقبة بن عامر هذه قال: "قلت: يا رسول الله، ما النجاة؟! قال: أمْسِك عليك لسانك، وليسَعْك بيتك، وابْكِ على خطيئتك"

فمن أراد النجاة فليهتدي بهدي النبي 🎇 ويمسك عليه لسانه.

- وعند الطبراني من حديث ثوبان بلفظ:

"طوبي(٢) لمَن مَلَكَ لسانه، ووسعه بيته، وبكى على خطيئته"

- وقد مرّ بنا قول أحدهم: "أدركنا السلف وهم لا يرون العبادة في الصوم ولا في الصلاة، ولكن في الكفّ عن أعراض الناس" (الإحياء: ١٥٢/٣)

[الأعراف: ٧٥١]

<sup>(</sup>١) يُعَزِّرُهُ: ينصره في الحق ولا يعينه على الباطل، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَالَّذِينَ آمَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَتَصَرُوهُ وَا تَبَعُواْ النُّورَ الَّذِي أُنولَ مَعَهُ أُولَيْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾

<sup>(</sup>٢) طوبى: شجرة في الجنَّة، يملك ظلها الذي حفظ لسانه من الفحش والبذاءة.



## ثامنا: ومن وسائل علاج الغيبة: أن ينشغل المرء بعيوب نفسه ويسعى لصلاحها

وهذا من أنفع الطرق لسد باب الغِيبة، فلو انشغل الإنسان بعيب نفسه عن التقرُّغ لتتبع عيوب الناس؛ لكف عن أعراض الناس، والوقوع في الغِيبة – والأمر كما قيل: "من سعادة المرء أن يشتغل بعيوب نفسه عن عيوب غيره".

- وقد جاء في الحديث الذي أخرجه الإمام أحمد والطبراني وابن حبان عن أبي ذر الله أنه قال: "قلت: يا رسول الله أوصني، قال: أوصيك بتقوى الله، فإنها زين الأمرك كله..."ثم نكر الحديث: "... قال: قلت: يا رسول الله، زدني، قال: ليحجزك عن الناس ما تعلم من نفسك" وقول النبي على "ليحجزك عن الناس وأذاهم الذي تعلمه من نقصك في حق نفسك، وأنك في حاجة إلى إصلاح النفس، فعليك أن تشغل بهذا عن ذكر الناس.

- وقد رُوى عن النبي الله قال: اطوبى لمن شغله عيبه عن عيوب الناس" (رواه البزار بسند ضعيف، ضعفه الألباني في ضعيف الجامع: ٣٦٤٤)

- يقول الحسن البصري هذا "يا ابن أدم إنك لن تصيب حقيقة الإيمان حتى لا تعيب الناس بعيب هو فيك، وحتى تبدأ بصلاح ذلك العيب فتصلحه من نفسك، فإذا فعلت ذلك كان شُغْلَك في خاصة نفسك، وأحب العباد إلى الله من كان هكذا"

(الإحياء:٣/٣٠٥)

### - يقول الإمام أبو حاتم بن حبان هي:

"الواجب على العاقل لزوم السلامة بترك التجسس عن عيوب الناس، مع الاشتغال بإصلاح عيوب نفسه؛ نفسه، فإن من اشتغل بعيوبه عن عيوب غيره، أراح بدنه ولم يُتعب قلبه، فكلما اطلع على عيب لنفسه؛ هان عليه ما يرى مثله من أخيه، وإن من اشتغل بعيوب الناس عن عيوب نفسه؛ عمي قلبه، وتعب بدنه، وتعدّر عليه ترك عيوب نفسه، وإن من أعْجَز الناس من عاب الناس بما فيهم، وأعجز منه من عابهم بما فيه، ومن عاب الناس عابوه"

(روضة العقلاء ونزهة الفضلاء: ص١٢٥)

### - وقال بعضهم:

عجبتُ لمن يبكي على موت غيره وأعجب من ذا أن يرى عيب غيره

دُمُوعاً ولا يبكي على موت قلبه دَماً عظيماً وفي عينيه عن عيبه عَمى



– وصدق الحبيب النبي 🎇 حيث قال:

"يبصر أحدكم القذى (١) في عين أخيه (٢)، وينسى الجِذْع (٣) في عينيه

- وأخرج البخاري في "الأدب المفرد" بسند صحيح (رقم ٨٨٦) عن عمرو بن العاص الله قال: "عجبتُ من الرجل يفرُ من القدر وهو مواقعه، ويرى القذاة في عين أخيه، ويدع الجذع في عينه، ويخرج الضغن من نفس أخيه، ويدع الضغن في نفسه، وما وضعت سرى عند أحد فلمته على إفشائه، وكيف ألومه وقد ضقت به ذرعاً"

- وكان عيسى ابن مريم اليه يقول:

"لا تنظروا إلى عيوب الناس كالأرباب، وانظروا إلى عيوبكم كالعبيد، إن الرجل يبصر القذة في عين أخيه، ولا يبصر الجذع في عينيه، وإنما الناس رجلان: معاف ومبتلى، فاحمدوا الله على العافية، وارحموا المبتلى".

- وأخرج البيهقي في "شعب الإيمان" عن مجاهد قال:

"ذكروا رجلاً عند ابن عباس، فقال: إذا أردت أن تذكر عيوب صاحبك، فاذكر عيوبك "

### وكما قيل:

فإن عبت قوماً بالذي فيك مثله وإن عبت قوماً بالذي ليس فيهم

- وقال آ**خ**ر:

المرء إن كان عاقلاً ورعاً كما العليل السقيم أشغله

فكيف يصيب الناس من هو أعور فذلك عند الله والناس أكبر

أشغله عن عيوب غيره ورعه عن وجع الناس كلهم وجعه



<sup>(</sup>١) القذى: ما يقع في العين والماء والشراب من نحو تراب وتبن ووسخ.

<sup>(</sup>٢) في عين أخيه: أي أخيه في الإسلام.

<sup>(</sup>٣) الجذع: واحد جذوع النخل.

الأراغيبة)

## - وروى ابن أبي الدنيا في كتابه "الصمت" أنه قيل للربيع بن خثيم:

"ما نراك تغتاب أحداً، فقال: لست عن حالى راضياً، حتى أتفرغ لذم الناس، ثم أنشد:

لنفسي من نفسي عن الناس شاغلُ

لنفسى أبكى لست أبكى لغيرها

## - وجاء في "عيون الأخبار" أن زاهداً لقي أخاً له فقال له:

"يا أخي، إني لأحبك في الله"، فقال الآخر: لو علمت مني ما أعلم من نفسي لأبغضتني في الله، فقال له الزاهد: "لو علمت منك ما تعلم من نفسك من فسلك لكان لي فيما أعلم من نفسي شغل عن بغضك"

### - يقول المنتصر بن بلال الأنصاري هي:

فيهتك الناس سترا من مساويكا ولا تعب أحداً عيباً بما فيكا

لا تلتمس من مساوي الناس ما ستروا واذكر محاسن ما فيهم إذا ذكروا

### - ويقول أحدهم:

قبيحٌ من الإنسان أن ينسى عيوبه ويذكر عيباً في أخيه قد اختفي ولو كان ذا عقل لما عاب غيره وفيه عيوب لو رآها قد اكتفى

- يقول الحسن البصري هي كما في "كتاب الصمت" (ص ١٩٨):
"إذا رأيت الرجل يشتغل بعيوب غيره، ويترك عيوب نفسه، فاعلم أنه قد مُكر به"

### – وكذا قال بكر بن عبد الله 🌦:

إذا رأيتم الرجل موكلًا بعيوب الناس، ناسياً لعيبه، فاعلموا أنه قد مُكر به" (صفة الصفوة: ٢٤٩/٣)

- ويقول عون بن عبد الله هه كما في كتاب "الصمت" أيضاً (ص٧٤٦):
"ما أحسب أحداً تفرَّغ لعيوب الناس إلا من غفلة، قد غفلها عن نفسه"

### - ولله در القائل:

إن شئت أن تحيا ودينك سالم لسانك لا تذكر به عورة امرئ وعينك إن أبدت إليك مساوئاً

وحظك موفور وعرضك صينً فكلك عورات وللناس ألسنن فصنها وقل: يا عين للناس أعين

(شذرات الذهب:٣٠/٥٠٣)



#### وبعد ...

فهذا آخر ما تيسَّر جمعه في هذه الرسالة

نسأل الله أن يكتب لها القبول، وأن يتقبّلها منّا بقبول حسن، كما أسأله في أن ينفع بها مؤلفها وقارئها، ومَن أعان علي إخراجها ونشرها.....إنه ولي ذلك والقادر عليه.

هذا وما كان فيها من صواب فمن الله وحده، وما كان من سهو أو خطأ أو نسيان فمنّي ومن الشيطان، والله ورسوله منه براء، وهذا بشأن أي عمل بشري يعتريه الخطأ والصواب، فإن كان صواباً فادعُ لي بالقبول والتوفيق، وإن كان ثم خطأ فاستغفر لي

وإن وجدت العيب فسد الخللا جلّ من لا عيب فيه وعلا

فاللهم اجعل عملي كله صالحاً ولوجهك خالصاً، ولا تجعل لأحد فيه نصيب والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلّى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك

