

# نحو حياة اجتماعية مادئة

بهلم محمد سلامة الغزيمي

ب.قسم التربية الإسلامية جامعة الأزهر الشريف





# المقدمة

الحمد لله العليم الحكيم، مالك الملك ذو الجلال و الإكرام، الوهاب المنعم البر المتعال، الحمد لله أن هدانا لحمده، اللهم لك الحمد حمد عبد معترف بالعجز والتقصير أمام رب غفور رحيم، وأشكرك ربى على ما وفقتنا إليه من خير، وسهلت لنا من صعب، ويسرت لنا من عسير، حمداً يوافى نعمك ويكافىء شكرك، حمداً تقينا به سؤ المصير وتدخلنا به جنة النعيم، وأشهد أن لا إله الله وحده لا شريك له، ولاند، ولا مشير، ولا ظهير، ولا وزير، ولا صاحبة، ولا ولد، تعالى الله على ذلك علواً كبيراً.

وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله وصفيه وحبيبه، بعثه الله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله، بعثه هادياً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى ربه وسراجاًمنيراً، رؤف رحيم، كريم حليم، يتكلم بوحى من ربه، لا ينطق عن الهوى، وإنما وحى يوحى، وقد تركنا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لايزيغ عنها إلا هالك، من اتبع هداه فاز بالنعيم و الفلاح، فلا نجاح ولا فلاح، اللهم صلى عليه وسلم صلاة ينال قائلها مغفرة وأجر اً عظيماً وينال بحاشفاعته في دخول جنة النعيم وينجو بها من عذاب أليم، اللهم صلى عليه وأله أجمعين.

تمر قواعد السلوك ومناهج الحياة في العصر الراهن باضطراب شديد ووجهات نظر متباينة، ومبادئ متضاربة فيها الفث وفيها الثمين لاتستند إلى مرجعية أصلية، وإنما هي نابعة من إحتهادات من يطلق عليهم مصلحون على إختلاف بيئاتهم وتباين ثقافتهم وإتجاهاتهم، تخضع أرائهم للإتجاهات الفكرية والترعات الإجتماعية، وبالتالي لاتسلم من الأخطاء ولا تخلوا من التناقضات، بل يشوبها النقص ويعتريها الخلل.

لذلك فإن فالعالم اليوم بحاجة إلى منهج ينظم الحياة، منهج يتصف بالشمول والتكامل والتبات النسبى، منهج لايختلف عليه عاقل، منهج يؤكده العلم ويسير معه فى إتجاه متواز، لاسيما فى عصر يتسم بتعقد الحياة وصعوبة العيش، نظراً للتقدم التكنولوجي والإنفجار المعرفي، عصر غابت فيه القيم السماوية وتحكمت فيه المادة، عصر إتسعت فيه دائرة العلاقات الإجتماعية عن ذى قبل.





لذلك تبدو الحاجة إلى النهج الإسلامي الاجتماعي، الذي وضعة الله تبارك وتعالى في صورة قرآن نزل من السماء لإصلاح الأرض بعد فساد أهلها، وفي صورة أقوال وأفعال وتقارير من رجل اصطفاه الخالق وأدبه وصنعه على عينه لهداية العالمين.

يأتى هذا الكتاب نتيجة لبحث قمت به، للإطلاع على مدى إلتزام المسلمين بهذا المنهج الحياتى القويم، وفجدت ما لم أكن أتوقعه حيث أن نسبة الملتزمين بالمنهج الإسلامي في الحياة لا يتجاوز اثنان بالمئة، وعندما بحثت في الأسباب و جدت أن أهم هذه الأسباب هي:-

- غياب أو نقص الوعى و الإلمام بسنته صلى الله عليه وسلم.
- ومن له دراية بمذا الهدى العظيم، يأخذ منه ما يوافق هواه، ويترك ما يتعارض معه.
- فضلاً عن كثرة الفتن والمغريات التي تقلل من شأن السنة، ويتعلل هؤلاء بأن السنة لا يدخل تاركها النار، فضلاً عن التكاسل والتهاون أحياناً.
- بالإضافة إلى سيطرة بعض الأفكار الدخيلة على أذهان المسلمين، فيتبعون في حياهم ما يسمى بالإتيكيت.

لذلك قررت الشروع في هذا البحث، كاشفاً وموضحاً لمن يجهله، مبيناً أهميته وفضله على الفرد والمجتمع لمن يتكاسل عنه، عاملاً بقوله صلى الله عليه وسلم " من دعا إلى هدى كان لـــه مــن الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا ومن دعا إلى ضلالة كان عليه مــن الإثم مثل آثام من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئا "\.

وقد استقيت هذا المنهج من القرآن الكريم، ومن صحيح السنة وعزوت الأحاديث النبوية الشريفة إلى مصادرها وغالباً ما أكتفى بالصحاح الستة، ولم أذكر في بحثى هذا حديثاً ضعيفاً ولا معلولاً، وإنما اقتصرت فيه على الصحيح، واكتفيت في عزو الأحاديث بذكر المصدر ورقم الحديث لأن ذلك ثابت لا يختلف باختلاف الطبعات، وأقرب إلى الإختصار الذي عنيت به في هذا البحث، كما اعتمدت في تصحيح الأحاديث الغير واردة في البخاري ومسلم أو في أحدهما، على تصحيح أحد أعلام الحديث المتأخرين، وهو الإمام المحقق الشيخ الألباني رحمه الله، لأن الرجل قد جمع ما



ا [رواه مسلم (۲۶۷۶)، وأبو داود، والترمذي، وابن ماحة، وأحمد].



وصل إليه السلف والخلف في مجال الحكم على الأحاديث، وبالتالي فهو يأخذ بأرجح الاراء، وإذا كان الحديث في البخاري أو مسلم إكتفينا بتصحيحهما لإجماع الأمة على ذلك.

وأخيراً، أسأل الله الحيى القيوم ذا الجلال والإكرام الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد أن ينفع بهذا البحث مؤلفه وقارئه وسامعه، وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، إنه سميع مجيب.





# مبادىء العلاقات الإجتماعية

كان العرب قبل القرآن عبارة عن قبائل متفرقة متنازعة، تسود فيهم العصبية القبلية والهمجية البدوية، فتقوم الحروب بينهم على أتفه الأسباب، تنتشر بينهم الأميه ويتفشى فيهم الجهل، وكان الرق جزءاً أساسياً في حياهم، يسخرونهم الأغنياء لخدمتهم ويستعملونهم في تجاراتهم، ليس لهم حقوق، وليس هناك قوانين وأسس تحكم العلاقة بين الخادم والسيد، فكل سيد يعامل خادمه كيف يشاء.

وكان لديهم بعض العادات الإجتماعية السيئة مثل التقليل من شأن المرأة وإحتقارها، فكانت وهي زوجة الأب تورث مثلها مثل سائر الحيوانات والماديات، وإنتشرت بينهم عادة وأد البنات وهي دفنهم أحياء، فضلاً عن التشاؤم والطيرة خاصة من الأنثى.

وإنتشرت بينهم الكثير من السلوكيات الخاطئة، مثل شُرب الخمر وكانوا يحبونها حباً جماً، وكذلك الميسر فكانوا يراهنون ويقامرون، وبجانب ذلك ساد فيما بينهم التعامل بالربا.

فجاء القرآن الكريم بنهج إجتماعي أخلاقي، كان من نتائجه توحد تلك القبائل المتناثرة المتناحرة في قالب الأخوة الإسلامية، وأزال الفوارق الإجتماعية، وجعل الأفضلية للأتقى، وأكرم المرأة وأعطاها حقها أُماً وزوجة وبنتاً وأختاً، وألغى العادات والسلوكيات الجاهلية الأثمة، مشل وأد البنات والتعامل بالربا وشرب الخمر ولعب الميسر فسار المسلم للمسلم كالبنيان يشد بعضهم بعضاً، فتعاونوا على نصرة الدين، فسادوا العالم أكثر من ألف عام، وحضارهم هي الحضارة الباقية الخالدة إلى يوم القيامة، في حين أن جميع الحضارات القديمة ولت وإندثرت مع مرور الأيام، ولم يبقى منها إلا أطلال خاوية، وأثاراً بالية.

والأن ما هي القواعد والأسس الإجتماعية التي يرتكز عليها المنهج الإسلامي في الحياة الإجتماعية، التي ربي رسول الله صلى الله عليه وسلم عليها صحابته، فكان منهم ما كان، حيت نربي أبنائنا عليها.





### العدالة الإجتماعية

من أهم المبادئ التي أرساها الإسلام والتي يقوم عليه المجتمع الإسلامي، والأسس التي تؤسس عليها العلاقات بين أفراد المجتمع المسلم، والعدل هو المعيار الذي يدرك من خلاله مدى ثبات المجتمع وإستقراره، فالمجتمع الذي يتفشى فيه الظلم وتضيع فيه الحقوق وتغيب بين أفراده الواجبات، فهو مجتمع جاهلى فوضوى، حيث يتسم أفراده بحيجان النفس وإضطراب القلب وشرود الفكر وذهاب العقل من جراء الخوف والظلم وعدم الشعور بالإستقرار والأمن، فيسود بينهم التراع والشقاق وتتفشى فيهم الجريمة وكل ذلك من أمارات خراب المجتمعات وذهابها، فما قامت الصراعات والشورات وتغيرت الحكومات والأنظمة السياسية والإجتماعية إلا نفوراً من الظلم وبحثاً عن العدل.

أما المجتمع الذي يسود فيه العدل وتعرف فيه الحقوق وتؤدى فيه الواجبات فهو مجتمع يتسم بالثبات والإستقرار، حيث تسكن فيه النفوس، وتطمأن فيه القلوب فتهدأ فيه الضمائر وتهتدى فيه العقول، لشعورهم بالأمان والإستقرار، مما يودى إلى رخاء وإزدهار ذلك المجتمع، لانه لاثبات ولاتقدم إلا بالامن والإستقرار، ولاأمن ولاإستقرار إلا بالعدل، وكما قيل: "إن الله يقيم الدولة الكافرة مع العدل، ويهلك الدولة المسلمة مع الظلم"

لذلك عنى الإسلام بالعدل، وجعله حقاً للجميع مع الطبقات والفئات والأشخاص، قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أُو الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَبِعُوا الْهَوَى أَنْ تَعْدُلُوا وَإِنْ تَلُووا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا " [ النساء: ١٣٥]، فلا فرق بين الغنى والفقير والصغير والكبير والصالح والطالح والضعيف والقوى والكافر والمسلم والحاكم





والمحكوم والحقير والعظيم والعدو والصديق... فالكل في ميزان العدل سـواء، روت عائشة

، قال تعالى: " لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُــومَ النَّــاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيُّ عَزِيزٌ " [ الحديد: ٢٥].





### المساواة الإجتماعية

المساواة تعنى: المماثلة والمتشابة في القدر والقيمة، فالمساواة بين إثنين تعنى أن لهم نفس الحقــوق وعليهما نفس الواجبات، ولا فرق بينهم، وعكسها الظلم والإستبداد.

فالمساواة الإجتماعية من أهم المبادئ التي ينادى بها الإجتماعيين والتربويين فهى القاعدة السق تحفظ للبشر حقوقهم، فمن يريد التميز في ظل مجتمع تغيب فيه المساواة ويسوده التمييز الطبقى والنعصب العرقى فلن يجد النور، لان مثل هذا المجتمع تُقتل فيه المواهب وتضعف فيه القدرات، فالظلم الإجتماعي يؤثر تأثيراً كبيراً على سلوك وأخلاق أفراد المجتمع، فالمجتمع الذي تغيب فيه المساواة الإجتماعية، ويعلوه الظلم ويسوده القهر والإستبداد لفئة دون فئة، يُنشأ أفراد يتسمون بالجبن، والإستهتار واللامبالاة وعدم الإنتماء، لالهم لم يحصلوا على حقوقهم و لم يتلقوا فرصتهم، فقتلت بداخلهم المواهب والقدرات الشخصية، وتاهت الطموحات، وكل هذا مبرر كاف لإنتشار الرذائل في هذا المجتمع.

ومن ثم جاء الإسلام في أمة تتسم بالتعدد الطبقى، سادة، وفقراء، ونساء وعبيد، ويسود الظلم بين هذه الطبقات، فالحقوق كلها موكولة إلى طبقة السادة، أما الفقراء فلا حق لهم سوى دريهمات معدودة نظير خدمتهم للطبقة الأولى، والعبيد لايملكون أى حقوق فهم ملك لسيدهم يحق له التصرف فيهم كيفما شاء، ولا يخفى على أحد موقف المرأة في العصر الجاهلي، وكان العرب مع ذلك يرون ألهم أكمل شعب على الإطلاق وأن بقية الشعوب التي سموها بالأعاجم، هي شعوب وضيعة ناقصة.

ولما قام المجتمع الإسلامي، أزال التعدد الطبقي، وألغى الفوارق الإحتماعية وساوى بين الناس جميعاً، قال تعالى: " وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ جميعاً، قال تعالى: " وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا " [ الإسراء: ٧٠]، فالتكريم حاصل لجميع البشر، فحنس الإنسان مكرم عند الله فلا تفرقة بين قبيلة وآخرى، ولا بين جنس وآخر، ولا سالالة وآخرى، ولا بين جنس وآخر، ولا سالالة وآخرى، ولا فرق على أساس اللون أو الجاه أو اللغة فالكل سواء، فلا يترك الإسلام لجماعة أن تستعلى وتترفع على جماعة آخرى، قال تعالى: " يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ



بيخة الألولة www.alukah.au

نَفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا " [ النساء: ١]، فالأصل واحد وهو آدم عليه السلام. ومن مظاهر المساواه في الإسلام، تحقيق العدل مع كل الطبقات والأشخاص قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أُو الْوَالِدَيْنِ وَالْاَقُرْبِينَ إِنْ اللَّهِ اللَّهُ وَلَوْ غَنِيًا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَّبِعُوا الْهَوَى أَنْ تَعْدِلُوا وَإِنْ تَلُووا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَّبِعُوا الْهَوَى أَنْ تَعْدِلُوا وَإِنْ تَلُووا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهُ

وروت عائشة: أن قريشاً أهمهم شأن المرأة المحزومية التي سرقت فقالوا: من يكلم فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم فكلمه أسامة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " أتشفع في حد من حدود الله؟ " ثم قام فاختتطب ثم قال: " إنما أُهلك الذين من قبلكم ألهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها " '، رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلن المساواة والعدل حتى ولو أدى إلى قطع يد ابته، فالكل في الثواب والعقاب سواء ؛ لافضل لمخزومي على أعرابي.

ومن مظاهرها أيضاً، المساواة في الحقوق الواجبة عليهم تبعاً لقدراتهم وإستطاعتهم قال تعالى: " لِيُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقْ مِمَّا آتَاهُ اللَّهُ لَا يُكلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا اللَّهُ اللَّهُ لَا يُكلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا اللَّهُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا (٧) وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ فَحَاسَبْنَاهَا حَسَابًا شَدِيدًا وَعَذَّبْنَاهَا عَذَابًا نُكْرًا "[الطلاق: ٧].

بذلك نرى أن الإسلام أتاح للجميع نفس الفرص ونفس الظروف، فما هو معيار التفاضل في الإسلام؟ وهل يستوى من حد وإجتهد مع من تبلد وركن إلى هواه وشهواته؟ بل من أوضح مظاهر المساواة أن وضع الإسلام للتفاضل بين الناس، لا يجرى فيما لايملكه الإنسان كالخلق والتكوين، وإنما يندرج ضمن قدراته وإستعداداته، كأداء العبادات وفعل الخيرات وطاعة الله ورسوله فكلها أعمال يستطيع كل إنسان القيام بها، فوجه التفاضل فيها بحسب أداء كل شخص

كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبيرًا " [ النساء: ١٣٥ ].



 $<sup>^{\</sup>prime}$  [ رواه البخاري " ۳٤٧٥ "، ومسلم " ۱۶۸۸ " ].

lukah.net الألوكة الألوكة

لها، قال تعالى: " يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ " [ الحجرات: ١٣ ].

كما حث القرآن الجميع على التسارع والتسابق فى فعل الخيرات، لينال كل منهم جزائه على حسب عمله وأدائه، قال تعالى: "وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ " [ أل عمران: ١٣٣ ]، وقال تعالى: "سَابِقُوا إلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ " [ الحديد: ٢١]، وقال تعالى: " إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا " [ الكهف: ٣٠ ].

فهكذا مع المساواة والعدالة الإجتماعية أتيحت الفرص أمام الصحابة جميعاً فظهر تفوقهم ونبوغهم، كلاً حسب إمكاناته وقدراته، فتولى بلال المولى الحبشى الاسود مهمة الأذان لانه الاندى صوتاً، وتولى زيد بن حارثة قيادة الجيش في مؤتة لانه الأصلح، ثم تولى من بعده إبنه أسامة قيادة الجيش في تبوك ولم يتجاوز سنه السابعة عشر لانه الأجدر بالمهمه، ولما طلب أبو ذر الإمارة رده النبي صلى الله عليه وسلم لأنها أمانة وليس كفؤ لها، وعزل أبو بكر أمين الأمة أبو عبيده وولى خالداً لان له فطنة في الحرب ليست في أبي عبيده، وكان منهم الإقتصادى الذي يسيل المال الحلال بين يديه كالماء مثل عبد الرحمن بن عوف، وعثمان إبن عفان، وكان منهم القائد الفذ الذي تدرس أفكاره وخططه حتى الأن مثل خالد بن الوليد وعمرو بن العاص، وكان منهم الإدارى العبقرى مثل عمر بن الخطاب، وهكذا نبغوا وتفوقوا في جميع المحالات.

لذلك وجب علينا أن ننشر العدل والمساواة فيما بيننا، وقد أوضحنا خطورة الظلم على المجتمع عامة، فكل من ولاه الله أمراً مهما كان حجمه فليتق الله ولينشر العدل فيه فالوالد في بيته، والمعلم في فصله والمدير في إدارته والموظف في مكتبه، وهكذا في كل الأوساط، حتى تتاح الفرص أمام الجميع وينتشر الخير ويعم الرخاء.

وما الارهاب وغيره من الجرائم الإجتماعية، إلا نتيجة للظلم الإجتماعي والتمييز بين الأفراد بنائاً على معايير آثمة ظالمة، حيث ينشأ الصغير في أسرة تفضل أحد أبنائها على غيره لصغر سن الآخر أو لجمال سمته، فيشعر معه بالقهر والإحباط، وبعد دخول المدرسة، يجد مُدرسه يهـــتم بأحـــد



www.alukah.net

äa. Ille Taring to the second second

الأولاد ويوليه رعاية وإهتمام أكثر من غيره من الأولاد إما لانه إبن لزميل له، أو يأخذ معه درس خصوصى أو أنه إبن شخص لامع إجتماعياً، كما يجد أن من هو أقل منه تحصيلاً علمياً تفوق عليه في الدرجات بسبب الغش، وبعد أن يتم تعليمه الثانوى ويلتحق بالجامعة، يجد أن الفرصة الوحيدة للعمل بالجامعة والترقى في الدرجات العلمية والوظيفيه لابد أن يكون إبناً لاحد الأساتذة الموجودين بكليتة، وبعد ان يتخرج هذا الشاب، لايجد أمامه من فرص العمل إلا بعض الاعمال الدنيويه التي ليست لها علاقة بمجال تخصصه الدراسي في حين أن الوظائف المرموقة قاصرة على من لديهم المال أو المنصب " الجنيه أو الكارنيه "، وهذا هو التعبير السائد بين الشباب، وإذا تغلب الشاب على كل هذه المعوقات وأراد أن يكون أسرة وجد أمامه عدة عراقيل ومسبطات منها أن التسهيلات والمشاريع التي تقوم بها الدولة للشباب من أجل الحصول على سكن لا ينالها إلا أصحاب النفوذ، بالإضافة إلى غلاء الأسعار وإرتفاع المهور...... فبالله عليكم ماذا سيكون مثل هذا الشاب؟ يصبح مثل هذا الشاب أمام أعداء الدين والوطن فيسهل عليهم توظيفه لمصالحهم وأهدافهم.

فإذا كنا نريد مجتمعاً إسلامياً كمجتمع الصحابة، علينا أن نرسخ مفهوم المساواة فى أذهان أبنائنا قولاً وعملاً، ونكون لهم خير قدوة، ويجب ألا ننس هذه المقولة: " إن الله يقيم الدولة الكافرة مع العدل، ولا يقيم الدولة المسلمة مع الظلم ".





# الإخاء

بعد أن سرب الإسلام الطمأنينة إلى أفراد المجتمع بإشاعة المساواه بينهم وإقامة العدل فيهم وجعل التفوق والتميز نظير العمل فمن آمن وصدق قوله عمله وسلم الناس من غوائله ليس كغيره، ومن حد واجتهد في طلب العلم ليس كغيره عند الله، قال تعالى: " يَرْفَعِ اللّهُ اللّهِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَاللّهِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ " [ المحادلة: ١١ ]، حينئذ إستقرت النفوس وإطمأنت القلوب وإهتدت العقول، ومع ذلك فكان لابد من ربط أبناء المجتمع المسلم، برابطة تعبر عن روح الإسلام في الوحدة والإجتماع وحرصه على نبذ التعصب والتفرق، رابطة ثابتة مستقرة لاتتغير بتغير الزمن ولا تتأثر بتداخل الثقافات، ليست إشتراكية، ولا رأسمالية.. ... وإنما هي رابطة إسلامية ربانية.

قال تعالى: " إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللّهَ لَعَلّكُ مَ تُرْحَمُ ونَ " الخيرات: ١٠ ]، والأخوة التي إختارها الإسلام إخوة مبادئ لاأخوة نسب، لأنما أقوى وأوثق من رابطة النسب، فهي التي جمعت بين " صهيب الرومي، وبلال الحبشي، وسلمان الفارسي " وبين أبناء شبه الجزيرة العربية على إختلاف إتجاهم القبيلية " روم وحبشة وفرس وعرب "، أجناس وأوطان وألوان وعادات ومناهج وطباع وغرائز وإتجاهات، فضلاً عن إختلاف الرؤى التي ينظر كل طرف من خلالها إلى الآخر، بين " الفرس و الروم " عداء منقطع النظير، و الفرس والروم ينظرون إلى العرب نظرة إستقلال فهم يرون أن العرب " بدو همج "، لايستطيع أحد العيش معهم، فلم تحاول دولة واحدة منهم غزو العرب رغم سهولة ذلك، وفي الإتجاه الآخر نرى العرب أنفسهم يظنون ألهم خير الأجناس، وأن لهم السيادة على البشر.

رغم كل هذه العوائق والتي يستحيل أن يقضى عليها ويمحى أثرها إلا الأحوة الإيمانية تلك الرابطة التي أزالت ومحت الفوارق العنصرية والعرفية، فلا " أبيض وأسود " ولكن " مؤمن وغير مؤمن " فردت الجميع إلى الأصل " آدم وحواء "، فهما الذي جاء منهم البشر جميعاً ومن ثم فكلهم متساوون، وتكون الأحوة بينهم على حسب إدراك كل منهما للدور الذي خلق الله آدم وحواء من أجله وهي عبادة الله وعمارة الأرض.





وتلك الرابطة إنما هي نعمة من الله وفضل منه، لانها تتعلق بالروح والقلب، وقلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن يقلبهما كيف يشاء، فلا يستطيع أحد أن يشتريها ولا يأتي بمثلها، قال تعالى: " وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ " [ الانفال: ٣٣].

وقد تفوقت هذه الأخوة على أخوة النسب، بحيث لانسب ولاقرابة أمام الأخوة الإيمانية، فهــــذا أبو بكر الصديق

ومن هنا يقول أنه لن تقوم الأمة الإسلامية، وتعود إلى ريادته ومكانتها التي كانت عليها، ولن تكون لها منعه وقوة علمية وحربية وإقتصادية وفكرية وتجارية و..... إلا بالعودة إلى الأخرة الإسلامية والإنضواء تحت رايتها، فضلاً عن إدراكنا أن ما شاع بين المسلمين من نزاعات وقوميات وحدود وجنسيات إنما هي دعاوى هدم لا إصلاح، دعاوى تفريق وتشتيت لا تلاحم وترابط قام بما أعداء الإنسانية لبعثرة وحدقا وضياع هيبتها.

وقد جعل الإسلام لهذه الأخوة مقومات تفضى إلى المحبة والوحدة وتبيد وتمنع كل عوامـــل التراع والكره، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "

المقصود من الإخاء في هذا الباب هو أن يتأخى مجموعة من الناس في العقيدة، قال تعالى: "وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ وَالْكِنَّ اللَّهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ وَالْكِنِّ اللَّهَ أَلْفَ بَيْنَهُمْ وَاللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ " [ الانفال: ٦٣]، كان الصحابة قبل الإسلام عبارة عن قبائل متناحرة متنازعة، فقد كان بين الانصار " الاوس والخزرج " حروب طويلة دامت لسنوات عديدة، وكانوا يحملون لبعضهم البعض من الكره والبغض ما يستحيل معه زواله لو كان على يد بشر، الإ أن الإسلام أخى بين الجميع أوس وخزرج، أنصاراً ومهاجرين، قال تعالى: " وَنَزعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَى سُرُر مُتَقَابِلِينَ " [ الحجر: ٤٧ ]، وقال تعالى: " إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ وَاعْرَاهُ وَاعْرَاهُ وَاللَّهُ عَلَى كُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَيْكُمْ تُوحْمُونَ " [ الحجرات: ١٠ ]، وقال تعالى: " إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ " وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَوَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَوَّقُوا وَاذْكُرُوا نَعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ وَاعْتُولَ اللَّهُ عَلَى شَفَا حُفَرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَسِينَ اللَّهُ عَلَى شَفًا حُفَرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَسِينً اللَّهُ عَلَى اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَسِينَ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَسِينَ





وقد عمق النبى النبى صلى الله عليه وسلم هذا المبدأ في نفوس المسلمين، بجملة من الأقوال والسلوكيات، فقد قال صلى الله عليه وسلم في حديث بن عمر: "المسلم أخو المسلم لايظلمه ولا يسلمه ومن كان في حاجه أخيه كان الله في حاجته ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة ومن ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة " '، ومنه أيضاً قوله صلى الله عليه وسلم في حديث أنس: "أنصر أخاك ظالماً أو مظلوماً "فقال رجل: يا رسول الله أنصره إذا كان مظلوماً أفرأيت إذا كان ظالماً كيف أنصره؟ فقال: "تحجزه أو تمنعه من الظلم فإن ذلك نصره " أ. ومنه ما رواه أبو هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "تمادوا تحابوا"". وايضاً عن أنس قال: " يا بني! تبادلوا بينكم ؛ فإنه أود لما بينكم "".

وهكذا كان يتعامل المسلمون مع بعضهم البعض على أساس هذا المبدأ، فكان الواحد منهم يسعى إلى مرضاة أخيه، بل ولديه إستعداد إلى أن يضحى بماله بل وبنفسه من أجل أحيه، فكانوا كالجسد الواحد يتألم بعضهم لتألم البعض الأخر، فكانوا خير قدوة وخير مثال في العلاقات الاجتماعية.

#### مقومات الأخوة الإيمانية:

إذا فقدت الأخوة الاساس الذى تقوم عليه، والذى يمدها بالثبات والإستقرار، والذى يعمل على تدعيمها وترسيخها كمبدأ من مبادئ التربية الإجتماعية، لأصابحا الزبول وولت مدبرة مع أبطئ ريح، لذلك وضع الإسلام لها مقومات تدعمها وترسخها وتثبت أركانها.

#### المحبة والولاء:

الولاء يعنى حب الله ورسوله والمؤمنين الموحدين ونصرهم، فكل مسلم يجب عليه حب المؤمنين وموالاتهم ونصرهم، ومن لم يفعل ذلك ووالى الكفار بالحب أو التقليد أو المحاكاه، فقد نقص



ا [رواه البخاري " ٢٤٤٢ "، ومسلم " ٢٥٨٠ "].

<sup>ً [</sup> رواه البخاري " ٦٩٥٢ "، والترمذي " ٢٢٥٥ " ].

<sup>&</sup>quot; [رواه البخاري في الأدب المفرد، وصححه الألباني في صحيح الأدب المفرد "٢٤٠"]

أ نفس التخريج السابق ]

بخة **الألوكة** www.alakah.aa

إيمانه، قال تعالى: " تَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يَتَولَّوْنَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَبِئْسَ مَا قَدَّمَتْ لَهُمْ أَنْفُسُــهُمْ أَنْ سَخِطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَالِدُونَ " [ المائدة: ٨٠ ].

فلا يمكن أن تتحقق الأخوة إلا إذا أحب المسلم أخاه المسلم محبة صادقة تصدر من القلب، قال تعالى: " وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُوْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُوْتُونَ الزَّكَاةَ ويُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ أُولَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِينَ وَيُقِيمُونَ التوبة: ٧١]، ولأهمية الحب في قيام المجتمع المسلم، جعله الله تعالى شرط من شروط الإيمان، قال تعالى: " وَلَوْ كَانُوا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّبِيِّ وَمَا أُثْوِلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أُولِيَاءَ وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَاسِقُونَ " [ المائدة: ٨١]، كما جعله النبي صلى الله عليه وسلم أو شق عرى الإيمان الموالاة في الله والمعاداة في الله والحب في الإيمان، فقال صلى الله عليه وسلم: " أو ثق عرى الإيمان الموالاة في الله والمعاداة في الله والحب في يجب لأخيه ما لله عليه وسلم: " لايؤمن أحدكم حتى يجب لأخيه ما يجب لنفسه " ٢، هكذا قرن النبي صلى الله عليه وسلم المحبة بين المسلمين بمحبتهم أنفسهم، كما يجب لنفسه " ٢، هكذا قرن النبي صلى الله عليه وسلم المحبة بين المسلمين بمحبتهم أنفسهم، كما ألها سبب لتذوق حلاوة الإيمان وهذا من أكمل دواعي الحب، قال: " ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما وأن يجب المرء لايجبه إلا لله وأن يكره أن يقذف في النار " ٣، والاحاديث في الباب كثيرة.

وطالما توافر هذا المبدأ في مجتمع ما فماذا تجد منهم؟ فمثلهم سيعملون على إرضاء بعضهم البعض، وبالتالى فلن تجد هناك شقاق أو خلاف، وإنما سيتفرغوا لنصرة دينهم وأوطانهم، كما فعل صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقد سادو العالم في فترة لاتكاد تذكر.

إذاً فلا سبيل إلى استقرار وتنمية في العلاقات الإجتماعية إلا بنشر المحبة بين صفوف المحتمع، الكل يعمل للكل، والكل يكمل الكل، محبة صادرة من الضمير، نابعة من القلب، لانه يرجوا بها إبتغاء مرضاة الله عز وجل، لذك لن يشوبها المراء والمداهنة، بل هي صافية نقية خالصة ومن هنا



<sup>&#</sup>x27; [ رواه الطبراني، والبغوى في السنة، وصححه الالباني في الصحيحة " ٩٩٨ " ].

٢ [ رواه البخاري " ١٣ "، ومسلم " ٤٥ " ].

<sup>&</sup>lt;sup>"</sup> [ رواه البخاري " ١٦ "، ومسلم " ٤٣ " ].



كان لزاماً علينا أن نكون حير قدوة لأبنائنا، وأن نلقنهم القصص والمواقف التي تشير إلى تلك الحبة و فضلها، وأن نجنبهم المنافسات التي تثير الشحناء والبغضاء فيما بينهم.

#### ۲. <u>الإيثار:</u>

وهو أن يؤثر غيره بالشئ مع حاجته إليه، وضده الأثرة: وهى إستئثاره عن أخيه بما هو محتاج إليه، وعرفه الجرحاني في التعريفات: أن يقدم غيره على نفسه في النفع له والدفغ عنه، وهو النهاية في الاخوة.

والإيثار من الفضائل التي إمتاز بها الإسلام دون غيره من الشرائع، فهو أرفع درجات السخاء، وأقوى دعائم ومقومات الأخوة الإيمانية، فهو مؤشر بقوة المحبة والإخرة، وعمق العلاقات الإجتماعي، فالإيثار ضد الأنانية، وحب الذات، والتي بدورها معول من معاول هدم العلاقات الإجتماعية وتفريقها، والتي تسربت وإنتشرت داخل مجتمعنا الإسلامي، مهددة له بالتفكك والتمزق، زرعها الغرب وترك رعايتها للرأسماليين والعالمانيين، لذلك يأتي دور الإيثار حتى تعود الأخوة الإيمانية والترابط والتماسك الإجتماعي داخل الحضر، الذي أصبح التفكك سمة من سماته، فلنربي أبنائنا على الإيثار، كما تربي الجيل الاول عليه.

فقد مدح الله تبارك وتعالى الأنصار الذين أثرو المهاجرين على أنفسهم برغم ما كان بهم من فقر وحاجة، فقد أثروهم بالأموال والأولاد والدور، لذلك بشرهم الله تعالى بأسمى بشارة يبشر بها إنسان، وهو الفلاح، وهذا الفلاح ليسقاصراً على الدنيا فقط بل يتعداه ليشمل الآخرة ايضاً، قال تعالى: " وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجدُونَ فِي صَدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ " [ الحشر: ٩]، وليس الفلاح خاص بهم مقصوراً عليهم، بال يمتل ليشمل كل من إقتفى أثرهم وسار على دربهم وإتبع نهجهم، قال تعالى فى الآية التالية: " وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرُ لَنَا وَلِإِخْوَانَنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعُلْ فِي قُلُوبِنَا الْفِينَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَبَعُوهُمْ بإحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَبْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبِدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ " [ التوبة: ١٠٠ ].





وإعلم أخى المربى أن المربى الكفء من صفاته أن يحول أولاده من المنافسة على الإمـــتلاك إلى المنافسة على الإيثار، ولك فى رسول الله صلى الله عليه وسلم الاسوة الحسنة والقدوة الصـــالحة، هو وصحابته، ومن افضل الوسائل التي يكتسب بها الطفل الإيثار ويصبح ضمن قيمة وإتجاهاته، هو إسلوب القصة المشوقة والحكاية المؤثرة والمواقف الخالدة المنتقاه من تاريخ هذه الأمة الناصع، ومنها ما فعله الأنصار مع إحوالهم المهاجرين، وينبغى على الأبوين داخل الاسرة أن تلتزموا بهذا السلوك، فهى أول قدوة فى حياة الإنسان.

ومن الجدير بالذكر، إن المؤاثرة لاتكون إلا في طاعة الله، كأن تترك مــثلاً صــلاة الجماعــة في المسجد حتى لاتزعج ضيفك فهذه المؤاثرة مرفوضة، كأن يترك الفرد مساعدة أمه حــتى يتــرك المجال لأخيه، فهذه أيضاً ليست مؤاثرة، فلابد أن ينتبه المربى لمثل هذه الأمور، كما ينبغى للمربى أن يكون يقظاً لماحاً، فإذا لاحظ الإيثار من أحد تلاميذه، فينبغى أن يبادر بالثناء عليه ومدحــه ومكافأته، فالله تعالى يقدر ويكافئ على قدر العمل.

#### ٣. العفو والصفح:

من السلوكيات الإجتماعية التي ينبغى أن يبنها الأباء والمربون فى نفوس تلاميذهم وأبنائهم. وقال إبن منظور فى لسان العرب: العفو: هو التجاوز عن الذنب وترك العقاب عليه وأصله المحو والطمس، أما الصفح: فهو الإعراض عن الذنب.

قال تعالى: " خُدِ الْعَفُو وَأُمُو بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ " [ الأعراف: ١٩٩ ]، هذه الآية تدل على عظمة هذا السلوك القويم وأهميتة في التربية الإجتماعية، فالتعبير القرآني يشير بالاخد، والعرف يقول أنه كلما كان الإنسان عظيماً وقال خذ، فهذا يدل على أن المسأخوذ عظيم في نفسه، فما بالك إذا كان المعطى هو الله جل وعلا والأخذ هو أحب خلق الله إلى الله، فكيف يكون الشئ المأخوذ، فلابد أنه أعظم القدر، والعفو هو مفتاح السعادة ؛ وهو سر النجاح في معاشرة الخلق ؛ فمن تأمل حال الخلق وحدهم غير معصومين من الخطأ، ولو وقف المرء أمام كل خطأ ليقتص لنفسه ما عاش أحد، وإذا تتبعت أحوال الناجحين في الحياة الإجتماعية، لوجدت من أهم سماهم الإجتماعية هو العفو، فهو يرقى بالإنسان فالإنتقام وعدم العفو والوقوف على



الوكة

الأخطاء صغيرها وكبيرها، سمة من سمات الحيوان، ويكفى أن العفو من صفات الله تبارك وتعالى، كما أن الإنتقام أيضاً من صفاته ولكن مع من أصر على العصيان وأثر العناد.

من هنا كان العفو من أهم مقومات ودعائم الأخوة، فهو يزيل العداوة والكره ويذهب بالبغضاء والشحناء، لذا تجد العفو محبوب إحتماعياً، ليس له أعداء، لذلك أمر الله تبارك وتعالى به فى كثير من الآيات، وحث عليه بأسمى الأمنيات، قال تعالى: " وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْـاَرْضَ وَمَــا مَن الآيات، وحث عليه بأسمى الأمنيات، قال تعالى: " وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْـاَرْضَ وَمَــا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَة لَآتِيَةٌ فَاصْفَحِ الصَّفْحِ الْجَمِيلَ " [ الحجر: ٨٥]، وقال تعالى: " وَلَا يَأْتُلِ أُولُو الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَـبيلِ اللّهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفُحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللّهُ لَكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رَحِـيمٌ " [ النـور: ٢٢]، وقال تعالى: " ولَيَعْفُوا وَلْيَعْفُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ " [ آل عمران: ١٣٤ ]، وقال تعالى: " وَلَمَنْ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِـنْ عَزْم الْلُمُور " [ الشورى: ٣٤]، وغيرها من الآيات التي تبين فضله وأثره.

وإذا كنا نريد لأبنائنا وتلاميذنا، تربية نفسية صافية من كل ما يعكر النفس ويشوبها، وإذا كنا نريد لهم تربية إجتماعية قوامها الأخوة والمحبة، والأمان والسيادة، وكسب العلاقات الإجتماعية الفعالة، فعلينا بإكسبهم سلوك العفو، فنتمثل ونتشبع به، ونقص عليهم ما يؤثر من المواقف الجليلة، والقصص الرائعة في العفو، وأن نكافئ ونثيب عليه.

ولا تنس ؛ أحى المربى أن تعلمهم أن العفو لابد أن يقابل بالفضل، كما علمنا الله تبارك وتعالى، قال: " وَإِنْ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا اللهَ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اللَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ وَأَنْ تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ وَلَا تَنْسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ " [ البقرة: ٢٣٧ ].

#### ٤. الصبر وإحتمال الأذى:

المؤمن يتحمل ويصبر على ما يجده من إخوانه من جفاء وغلظة، وما يلقاه منهم من أذى وإساءة سواء بالقول أو الفعل، فهو يتحمل كل ذلك إحتساباً عند الله وحفاظاً على الأخوة، قال تعالى: " وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَا يَكُونُ مَنَاكُ وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا ذُو حَظِّ عَظِيمٍ " [ فصلت: ٣٤



بخة **الألوكة** www.alakah.aa

- ٣٥]، يربى الله تبارك وتعالى المحتمع المسلم على ما يسميه أصحاب علم الإحتماع بثقافة التسامح، فمن أخلاق المسلمين المؤمنين أن يقابلون الإساءة بالإحسان، لانه من خصائص النفوس الكريمة إنها تحب من أحسن إليها، وعفا عنها، وبما تزول العداوة ويصير العدو ولى حميم، ولما كانت هذه الخصلة تحتاج إلى مجاهدة ومثابرة، أتبعها الله يما من شأنه أن يدفع كل عاقل إلى الإلتزام بها والإتصاف والتمسك بها، حتى يكون من أصحاب الحظ العظيم.

وهذه الصفة من أهم الصفات والسلوكيات التي تحافظ على وحدة المجتمع وبقاؤه متماسكاً متفاعلاً، فلو ذهب كل فرد إلى الإنتقام لنفسه ممن إساء إليه، ويدفع السيئة بمثلها لما إنتهى الدور، وعندها صبح المجتمع في دوامة من البطش والعنف.

### ه.خصال مذمومة نهى الإسلام عنها:-

ولم يغفل الإسلام تحريم بعض الصفات المذمومة التي توقع العداوة وتنشىء الفتن وتلقى بشرها على المجتمع كله مقطعة أوصال المحبة والأخوة.

#### ♦ الغبية:

حرم الله تعالى الغيبه، وهى ذكر المسلم أحيه بما يكره فى غيابه، قال تعالى: " وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ رَحِيمٌ " [ الحجرات: ١٢]، فقد نفر الله تعالى منها أبلغ وأشد تنفير، حيث صور الذى يغتاب بأنه يأكل لحماً وهذا اللحم ميتاً ليس هذا فحسب إنما هو لحم أحيه، والنفوس السليمة تجزع وتنفر من سماعه.

وقد نهى الرسول صلى الله عليه وسلم عنها أيضاً، فعن أبى هريره – رضى الله عنه – أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " أتدرون ما الغيبه؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: " ذكرك أخاك بما يكره " قيل: أفرأيت إن كان في أخى ما أقول؟ قال: " إن كان فيه ما تقول فقد إغتبته، وإن لم يكن فيه ما تقول فقد بهته " \.



ا [ رواه مسلم " ۲۵۸۹ "، والترمذي، وأبو داود ].

بخة **الألوكة** www.alakah.aa

وعن أبى بكرة - رضى الله عنه - أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال خطبته يوم النحر بمنى في حجه الوداع: " إن دماءكم، وأموالكم، وأعراضكم، حرام عليكم كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا، ألا هل بلغت '.

وعن عائشه - رضى الله عنها - قالت: قلت للنبى صلى الله عليه وسلم: حسبك من صفية كذا و كذا - قال بعض الرواة - تعنى قصيره - فقال: "لقد قلت كلمة لو مزجت بماء البحر لمزجته "قالت: وحكيت له إنساناً فقال: "ما أحب أنى حكيت إنساناً وإن لى كذا وكذا " \. والغيبة من الامراض الخلقية والاجتماعية الخطيره، لها آثارها السلبية على الفرد والجماعة تورث الهم والغم والحزن، وتسبب الشعور بالقلق وعدم الإرتياح، من قبيل قول الشاعر:

إذا ساء فعل المرء ساءت ظنونه وصدق ما يعتاده من توهم

تفقد الإحترام وتذهب بالهيبة، لانشغال صاحبها بهفوات الناس وسقطاتهم، كما تنشأ العداوات والأحقاد وثير البغضاء والكراهية فهى تفرق بين الناس، وتورث العداوة والشحناء، كما أنحا كشف للستور وإظهار للغيوب، وفضح للعيوب، لذلك فأثارها مدمرة من شأنها أن تقضى على المجتمع وتذهب بريحه، فكان من رحمة الله علينا أن حرمها وصور حرمتها بأبشع الصور.

ولكن هناك حالات خاصه تباح فيها الغيبه.

قال الامام النووى: اعلم أن الغيبة تباح لغرض صحيح شرعي لا يمكن الوصول إليه إلا بها، وهو ستة أسباب:

الأول: التظلم، فيجوز للمظلوم أن يتظلم إلى السلطان والقاضي وغيرهما ممن له ولاية، أو قدرة على إنصافه من ظالمه، فيقول: ظلمني فلان بكذا.

الثاني: الاستعانة على تغيير المنكر، ورد العاصي إلى الصواب، فيقول لمن يرجو قدرتــه علـــى إزالة المنكر، وإذالة المنكر، فلان يعمل كذا، فازجره عنه ونحو ذلك ويكون مقصوده التوصل إلى إزالة المنكر، فإن لم يقصد ذلك كان حراما.



<sup>· [</sup> البخاري " ٦٧ "، " ٤٦٦٢ "، ومسلم " ١٦٧٩ " ].

<sup>[</sup> رواه أبو داود، والترمذي، وصححه الالبابي في صحيح الجامع " ٥١٤٠ " ].



الثالث: الاستفتاء، فيقول للمفتى: ظلمني أبي أو أحي، أو زوجي، أو فلان بكذا فهلل له ذلك؟ وما طريقي في الخلاص منه، وتحصيل حقي، ودفع الظلم؟ ونحو ذلك، فهذا جائز للحاجة، ولكن الأحوط والأفضل أن يقول: ما تقول في رجل أو شخص، أو زوج، كان من أمره كذا؟ فإنه يحصل به الغرض من غير تعيين، ومع ذلك، فالتعيين جائز كما سنذكره في حديث هند إن شاء الله تعالى.

الرابع: تحذير المسلمين من الشر ونصيحتهم، وذلك من وجوه:

منها جرح المجروحين من الرواة والشهود وذلك جائز بإجماع المسلمين، بل واجب للحاجة.

ومنها: المشاورة في مصاهرة إنسان أو مشاركته، أو إيداعه، أو معاملته، أو غير ذلك، أو مجاورته، ويجب على المشاور أن لا يخفى حاله، بل يذكر المساوئ التي فيه بنية النصيحة.

ومنها: إذا رأى متفقها يتردد إلى مبتدع، أو فاسق يأخذ عنه العلم، وخاف أن يتضرر المتفقه بذلك، فعليه نصيحته ببيان حاله، بشرط أن يقصد النصيحة، وهذا مما يغلط فيه. وقد يحمل المتكلم بذلك الحسد، ويلبس الشيطان عليه ذلك، ويخيل إليه أنه نصيحة فليتفطن لذلك.

ومنها: أن يكون له ولاية لا يقوم بها على وجهها: إما بأن لا يكون صالحا لها، وإما بأن يكون فاسقا، أو مغفلا، ونحو ذلك فيجب ذكر ذلك لمن له عليه ولاية عامة ليزيله، ويولي من يصلح، أو يعلم ذلك منه ليعامله بمقتضى حاله، ولا يغتر به، وأن يسعى في أن يحثه على الاستقامة أو يستبدل به.

الخامس: أن يكون مجاهرا بفسقه أو بدعته كالمجاهر بشرب الخمر، ومصادرة الناس، وأخـــذ المكس، وجباية الأموال ظلما، وتولي الأمور الباطلة، فيجوز ذكره بما يجاهر به، ويحرم ذكــره بغيره من العيوب، إلا أن يكون لجوازه سبب آخر مما ذكرناه.

السادس: التعريف، فإذا كان الإنسان معروفا بلقب، كالأعمش، والأعرج، والأصم، والأعمى، والأحول، وغيرهم جاز تعريفهم بذلك، ويحرم إطلاقه على جهة التنقيص، ولو أمكن تعريفه بغير ذلك كان أولى، فهذه ستة أسباب ذكرها العلماء وأكثرها بحمع عليه، ودلائلها من الأحاديث الصحيحة مشهورة '.



ا [رياض الصالحين، "ص ٣٧٦ "].



#### ♦ النميمة:

ومن آداب الحديث أيضاً خلوه من النميمه وهي نقل الكلام بين طرفين لغرض الافساد وزرع العداوة والفتنة بينهم.

وقد حرمها الله ورسوله، قال تعالى: "هَمَّازٍ مَشَّاءٍ بِنَمِيمٍ " [ القلم: ١١ ]، وعن حذيفة – رضى الله عنه – قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لا يدخل الجنه نمام " \.

وقد أعد الله تعالى للنمام العذاب الاليم فى القبر، فعن إبن عباس – رضى الله عنهما – أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مر بقبرين فقال: " إلهما يعذبان، وما يعذبان فى كبير، بلى إنه كبير، أما أحدهما، فكان يمشى بالنميمة، وأما الاخر فكان لايستتر من بوله " ٢.

والنمامون هم شرار الناس، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " ألا أخــبركم بشــراركم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: " شراركم المشاءون بالنميمة، المفسدون بين الاحبة، البـاغون العيوب " ".

حقاً هم شرار الناس لأنهم يضيعون أوقاتهم وأوقات غيرهم هباءً منثورا بدلاً من ذكر الله وما ينفع الناس، فضلاً عن الفتن والأحقاد التي يلحقونها بالناس، فضلاً عن الفتن والأحقاد التي يذرعونها بين الناس، فهؤلاء لا أمان لهم.

#### قال الشاعر:

من نم فى الناس لم تؤمن عقاربه على الصديق ملم تؤمن أفاعيه السيل بالليل لا يدرى به أحدمن أين جاء و لا من أين يأتيه الويل للعهد منه كيف ينقضيهوالويل للود منه كيف يفنيه

#### ♦ الكذب:



ا [ رواه البخاري " ٦٠٥٦ "، وصحيح مسلم " ١٧١٤ " ].

 $<sup>^{\</sup>prime}$  [ رواه البخاري " ۲۱۲، ۱۳۸۷ "، ومسلم " ۲۹۲ " ].

<sup>[</sup> رواه أحمد، وحسنه الالباني في الادب المفرد " ٣٢٣ " ].

ägiii Www.alukah.ne

الكذب من كذّب كِذْباً و كِذّاباً: أخبر عن الشئ بخلاف ما هو عليه فى الواقع، وهو سلاح من أقوى وأشد أسلحة إبليس فى إفساد بنى آدم، فهو البداية لكل معصية، فالكذوب يتعمد الكذب ليغطى ويمحو نقيصة قام بها أو ليجمل سيئة فعلها، أو ليبرر ما يقوم به من أعمال الشيطان، لذلك فهو كما وصفة الصادق الصدوق بأنه يؤدى إلى الفجور، لهذا فقد حاربه الاسلام وحرمه صيانه للفرد والمجتمع من أخطارة وقضائاً على أقوى أسلحه إبليس اللعين.

وقد حرمه الله تعالى فقال: " وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ " [ الاسراء: ٣٦]، وقال تعالى: " مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْل إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ " [ق: ١٨]، وقال تعالى: " فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ " [ البقرة: ١٠]، وقال تعالى: " وَيُومَ اللَّهِ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ " [ البقرة: ٢٠]، وقال تعالى: " وَيَوْمَ اللَّهِ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ اللَّهِ وَجُوهُهُمْ مُسُودَةٌ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لِلْمُتَكَبِّرِينَ " [ الزمر: ٢٠]

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن الصدق يهدى إلى البر، وإن البر يهدى إلى الجنه، وإن الرجل ليصدق حتى يكتب عند الله صديقاً، وإن الكذب يهدى إلى الفجور، وإن الفجور يهدى إلى الفجور، وإن الفجور يهدى إلى النار، وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذاباً "'، كما أنه خصله من خصال النفاق، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً، ومن كانت فيه خصله من نفاق حتى يدعها، إذا أؤتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر " أ.

وقيل: رأس المأثم الكذب وعمود الكذب البهتان، أمران لا ينفكان من الكذب، كثرة المواعيد، وشدة الاعذار.

وقال الفضيل: ما من مضغة أحب إلى الله تعالى من اللسان إذا كان صدوقاً ولا مضغة أبغض إلى الله تعالى من اللسان إذا كان كذوباً.

لا يكذب المرء إلا من مهانته أو فعله السؤ أو من قله الادب



ا [ رواه البخاري " ٢٠٩٤ "، ومسلم " ٢٦٠٧ " ].

<sup>[</sup> رواه البخاري " ٣٤ "، ومسلم " ٥٨ " ].





#### لبعض جيفة كلب حير رائحة من كذبة المرء في جد وفي لعب

#### ما يجوز من الكذب: -

قال الامام النووى رحمه الله: إعلم أن الكذب، وإن كان أصله محرماً، فيجوز في بعض الاحوال بشروط، مختصر ذلك أن الكلام وسيله إلى المقاصد، فكل مقصود محمود يمكن تحصيله بغير الكذب يحرم الكذب فيه، وإن لم يمكن تحصيله إلا بالكذب جاز الكذب، ثم إن كان تحصيل ذلك المقصود مباحا كان الكذب مباحا، وإن كان واجبا، كان الكذب واجبا. فإذا اختفى مسلم من ظالم يريد قتله، أو أحذ ماله وأخفى ماله وسئل إنسان عنه، وجب الكذب بإخفائه. وكذا لو كان عنده وديعة، وأراد ظالم أخذها، وجب الكذب بإخفائها. والأحوط في هذا كله أن يوري. ومعنى التورية: أن يقصد بعبارته مقصودا صحيحا ليس هو كاذبا بالنسبة إليه، وإن كان كاذبا في ظاهر اللفظ، وبالنسبة إلى ما يفهمه المخاطب، ولو ترك التورية وأطلق عبارة الكذب، فليس بحرام في هذا الحال.

واستدل العلماء بجواز الكذب في هذا الحال بحديث أم كلثوم رضي الله عنها، ألها سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، يقول: (( ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس، فينمي خيرا أو يقول خيرا ))، زاد مسلم في رواية: قالت أم كلثوم: ولم أسمعه يرخص في شيء مما يقول الناس إلا في ثلاث، تعني: الحرب، والإصلاح بين الناس، وحديث الرجل امرأته، وحديث المرأة زوجها '.

#### ❖ السخرية والاحتقار:-

حرم الله تعالى إحتقار المسلم أخاه، والاحتقار من حقر يحقر بمعنى ذلَّ، فالحقر يعنى الذله والتصغير والتقليل والاستهانة بالغير، قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَومٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَلَلَا يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَلَلَا يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَلَلَا تَنَابَزُوا بِاللَّالَقَابِ بِعْسَ اللِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ " [ تَنَابَزُوا بِاللَّالَقَابِ بِعْسَ اللِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبُ فَأُولَئِكَ هُمُ مَا الظَّالِمُونَ " [ الحجرات: ١١ ]، وقد ذم الله تعالى فاعله، وأعد له عذاباً أليماً، قال تعالى: " الَّذِينَ يَلْمِزُونَ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللهُ عَنْ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ



 $<sup>^{&#</sup>x27;}$  [ رياض الصالحين، ص "  $^{"}$   $^{"}$  ].

بخة الألوكة

اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ " [التوبة: ٧٩]، وكما يسخر الشخص من الآخر، يسخر الله مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ " [التوبة: ٧٩]، وكما يسخر الشخص من الساخر يوم القيامة، قال تعالى: " إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا الْعَلَوْوِ وَكَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا الْعَلَوْوِ وَكَالُوا إِلَى أَهْلِهِمُ الْقَلَبُوا إِلَى أَهْلِهِمُ الْقَلَبُوا فَكِهِينَ (٣٦) يَضْحَكُونَ (٩٦) وَإِذَا رَأُوهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوُلَاء لَضَالُونَ (٣٦) وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ (٣٣) فَالْيُومُ اللَّذِينَ وَإِذَا رَأُوهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوُلَاء لَضَالُونَ (٣٦) وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ (٣٣) فَالْيُومُ اللَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ (٣٤) عَلَى الْأَرَائِكِ يَنْظُرُونَ (٣٥) هَلْ ثُوِّبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ " [المطففين: ٢٩: ٣٦].

وعن أبي هريره – رضى الله عنه – أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " بحسب إمرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم " \.

فيحرم على المسلم أن يشمل حديثة إحتقاراً لغيره، فالله سبحانه يرفع الناس بعضهم فوق بعض، فهو سبحانه قادر على أن يزل المُختَقِر ويرفع المحتقر، فعن جندب بن عبد الله – رضى الله عنه – قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "قال رجل: والله لا يغفر الله لفلان، فقال الله عز وجل: من ذا الذي يتألى على أن لا أغفر لفلان إنى قد غفرت له، وأحبطت عملك " .

#### السباب واللعان وإيذاء الغير:

حرم الله ورسوله السب واللعن وإيذاء الغير بغير حق تحقيقاً للعدل والرحمه وحفاظاً على الوحدة والمحبة والالفه بين المسلمين، ووقاية ودرءاً للفتنة والفرقه والاختلاف، ومحواً لامراض القلوب قبل علتها من حقد وكره.

قال تعالى: " وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَانًا وَإِثْمًا مُبِينًا " [ الاحزاب: ٥٨ ].

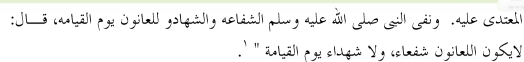
وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لعن المؤمن كقتله ""، فقد شبه رسول الله صلى الله عليه وسلم لعن المؤمن بالقتل وهو أكبر الكبائر تنبيهاً للمسلمين لما يحدثه اللعان من أثر في نفس

<sup>&</sup>quot; [ رواه أحمد، والطبراني في المعجم الكبير، وصححه الالباني في صحيح الجامع " ٧١٢ " ].



۱ [ رواه مسلم " ۲۵۲۳، ۲۵۲۲ " ].

٢ [ إنفرد به مسلم " ٢٦٢١ " ].



ويستثنى من ذلك لعن بعض أصحاب المعاصى غير المعينين، من قوله تعالى: " وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّــن افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أُولَئِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ هَؤُلَاء الَّذِينَ كَـذَبُوا عَلَــى رَبِّهِمْ أَلَا لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ " [ هود: ١٨ ]، فلم يحدد شخصاً يعنيه، ولعن رسول الله صلى الله عليه وسلم دون تحديد، مثل لعن الواصله والمستوصله، لعن المتشبهين من الرجال بالنساء.. إلخ، فكلها ألفاظ تكره.

كما جعل صلى الله عليه وسلم سب المسلم من الفسق فقال: " سباب المسلم فسوق، وقتالـــه كفر " أ، وأيضاً من صفات غير المؤمنين السب و اللعن و الفحش في القول، قال صلى الله عليه وسلم: "ليس المؤمن بالطعان، ولا اللعان، ولا الفاحش، ولا البذى " "، وإنما المسلم من حفظ لسانه ويده عن المسلمين، قال صلى الله عليه وسلم: " المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده "٤.

#### ♦ المن على الغير:

ومن آداب الأخوة، ألا يمن المرء بما أعطى ويعتدّ به، يقصد من الاعتداء إلحاق الاذى والتــوبيخ بالمعطى.

والمن يبطل الصدقه، قال تعالى: "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُـــرَابٌ فَأَصَـــابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ " [ البقرة: . \ \ \ \ \ \



ا [رواه مسلم "٢٥٩٨ "، وأبو داود ].

٢ [ رواه البخاري " ٤٨ "، ومسلم " ٦٤ " ].

<sup>&</sup>quot; [ رواه الترمذي، وصححه الالباني في الصحيحه " ٨٩٠ " ].

٤ [ رواه مسلم " ٤١ "، وأحمد].

بخة **الألولة** www.alakah.aa

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامه، ولا ينظر إلىهم، ولا يزكيهم، ولا يزكيهم، وله عذاب أليم "قال (أى الراوى): فقرأها رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاث مرات، ثم قال الراوى (أبو ذر): خابوا وخسروا، من هم يا رسول الله؟ قال: "المسبل، والمنان، والنفق سلعته بالحلف الكاذب " \.

#### الهمز والمز:

قال تعالى: "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَوْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا تَسَاءَ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ بِئُسَ الِاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ " [ الحجرات: ١١ ]، وقال تعالى: " هَمَّازٍ مَشَّاء بِنَمِيمٍ " [ القلم: ١١ ]، وقال تعالى: " وَيْلٌ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ " [ الهمزة: ١]. الهمزة من الهمز، بمعنى الطعن في أعراض الناس، ورميهم بما يؤذيهم، واللمزة من اللمرز، بمعنى الطعن في أعراض الناس، ورميهم بما يؤذيهم، واللمزة من اللمرز، عن طريق الإشارة باليد أو العين أو غيرها. . . . . وقيل الهمزة الذي يعيبك في الوحة، وقيل العكس، وحاصل هذه الأقوال يرجع إلى أصل الغيب، واللمزة الذي يعيبك في الوحة، وقيل العكس، وحاصل هذه الأقوال يرجع إلى أصل واحد، وهو الطعن وإظهار العيب، ويدخل في ذلك من يحاكي الناس في أقوالهم وأفعالهم وأفعالهم وأصواقهم ليضحكوا منه. "

#### ♦ التنابز بالألقاب: -

التنابز هو التداعى بالألقاب المكروهة، كأن ينادى الشخص بأقبح أسمائه إزدراءاً له وتعيراً به، فقد في الله تبارك وتعالى عنه في آية السلوك قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَلَا تَسْاءٌ مِنْ نساء عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَلَا تَنابَزُوا بِالْأَلْقَابِ بِئْسَ الِاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ " [ الحجرات: ١١]، ولكن يستحب للمسلم أن ينادى أحاه بأحب أسمائه إليه.

#### ♦ سؤ الظن:



ا [ رواه مسلم " ١٠٦ "، والترمذي، والنسائي، وأبو داود، وإبن ماجة ].

التفسير الوسيط: حــ ١٥، صــ ٥٠٤].

قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اجْتَنبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّـــةَ إِنَّ اللَّـــةَ تَوَّابٌ رَحِيمٌ " [ الحجرات: ١٢ ]، وقال صلى الله عليه وسلم: " إياكم والظن، فإن الظن أكذب الحديث " أ.

يحرم الله تبارك وتعالى سؤ الظن بالمسلم المستور الحال، الظاهر العدالة، النقى النظيف، وذلك بدون دليل واضح وبرهان قوى، ففيه هتك لحرمات الأشخاص وإستباحة لكراماتهم وحرياتهم، فهو بأمرهم إجتناب كثيراً من الظن، فلا يتركوا أنفسهم نهباً لكل ما يوسوس به الشيطان ومــــا يلقيه من شبهات وشكوك تثير القطيعة وعدم التواد في المحتمع.

وقد عبر جل شأنه بقوله: " كَثِيرًا مِنَ الظُّنِّ " للإشعار بأن الغالب على الظن أن يكون بـــاطلاً لاأصل له، فهو لايدري أي ظنونه تكون صادقة ؛ وما دام الامر كذلك فالاولى والاجدر إجتناب الظن كلية.

#### التجسس وإتباع العورات:

قال تعالى: " وَلَا تَجَسَّسُوا " [ الحجرات: ١٢ ]، فالله تبارك وتعالى يحث المحتمع المسلم علمي الأخذ بالمظهر من أحوال الناس، وينهاهم عن البحث عن الأسرار وتتبع العورات.

والتحسس قد يكون هو الحركة التالية للظن، وقد يكون حركة إبتدائيــة لكشــف العــورات، والإطلاع على السوءات والقرآن يقاوم هذا العمل الديني من الناحية الأخلاقية، فالناس حرياهم وحرماتهم وكراماتهم التي لايجوز أن تنتهك في صورة من الصور، ولاتمس بحال مـن الاحـوال، ذريعة تتبع الجريمة لاتصلح في النظام الإسلامي ذريعة للتجسس على الناس أ.

#### التثبت من الأخبار: \*\*



<sup>· [</sup> رواه البخاري " ١٤٤ °"، ومسلم " ٢٥٦٣ " ].

 $<sup>^{\</sup>mathsf{T}}$  [ التفسير التربوى : حـ  $^{\mathsf{T}}$ ، صـ  $^{\mathsf{T}}$  ].

الألوكة

قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ " [ الحجرات: ٦] ؛ يامر الله عباده المؤمنين بالتثبيت والإستيقان من الأخبار صيانة للمجتمع من الخصام والتفكك، ومن الإندفاعات وراء أخبار الفساق، وذلك لايشبع الشك بين المسلمين، فتستقيم الاخوه الإسلامية ولا تعصف بها أخبار وأقوال المشككين والفساق.





## التكافل الإجتماعي

يقصد بالتكافل الإجتماعي، ما قاله الرسول صلى الله عليه وسلم: " مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم، مثل الجسد إذا إشتكي منه عضو تداعي له سائر الجسد بالسهر والحمي " ، فالتكافل الإجتماعي بمفهومه الإسلامي يعني أن تكون أفراد المجتمع متشاركين متضامنين مع بعضهم البعض، محافظين على مصالحهم العامة والخاصة، يدفعون عن بعضهم البعض المفاسد والاضرار، ليس فقط في النواحي المادية، بل المعنوية أيضاً.

وتأتى فكرة الضمان الإجتماعى فى العصر الحديث، فى نهاية الحرب العالمية الثانية، من منطلق أن السلام الإجتماعى لا يمكن أن يتحقق فى حياة الشعوب إذا ترك الفرد يواجه محنه وشدائده وحاجته، دون أن يشعر بان المجتمع من حوله على إستعداد لمديد المعونة إليه وقت ضعفه ومحنته. ومن هنا يتضع الفرق بين التكافل الإجتماعى كما بينه القرآن الكريم، منذ أكثر من ألف وأربعمائة عام مضت، كما فى قوله تعالى: " وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضَهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضَ فَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَيُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضَهُمُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ أُولِيَاءً بَعْضِ فَيُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولِيَاءً بَعْصَ كَل أُولِيَكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ " [ التوبة: ٢٧]، فالتكافل الإجتماعي يعم كل فرد من أفراد المجتمع المسلم، طاعة لله ورسوله، وإبتغاء الثواب من الله، فى حين أن التكافل الإجتماعي الذي نادى به العرب قائم على رغبة الفرد، فهو تطوعي.

كما أن التكافل الإجتماعي في القرآن لايقتصر على المسلمين فقط، بل يتعداهم كل بني الإنسان على إختلاف دياناتهم ومعتقداتهم ؛ ماداموا يعيشون بسلام داخل ذلك المجتمع، وليس بينهم وبين المسلم قتال ولا عداوات ؛ من إغتصاب للأموال والدور، فأولئك يشملهم التكافل الإجتماعي القرآني، قال تعالى: " لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ وَيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ " [ المتحنة: ٨ ].



ا [ رواه البخاري " ٢٠١١ "، ومسلم " ٢٥٨٦ "، واللفظ له ].

ومن أهم مظاهر التكافل الإجتماعي في الإسلام، كفاية المحتاجين، من غذاء أو كساء أو إيسواء، فقد جعل الله تبارك وتعالى كفايتهم فرض كفاية على الأغنياء، قال تعالى: " خُدْ مِنْ أَمْسُوالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُوزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكَنٌ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ " [ التوبة: صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُوزَكِّيهِمْ بَهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكَنٌ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ " [ التوبة: ٣٠٠ ]، وقال تعالى: " وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ (١٨) وَفِي أَمْوالِهِمْ حَقٌ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ التصدق على " [ الذاريات: ١٨٥-١٩ ]، وهذه الآيات وغيرها تعنى بفريضة الذكاة، وفضل التصدق على المحتاجين وثمرته في الدنيا قبل الآخرة، وأن الصدقة تكون في السر وتكون في العلن وأن صدقة السر أفضل من صدقة العلن أو الجهر، ومن واجبات المربي أيضاً أن يلقن الصغير ما جاء في قوله تعالى: " الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذَى لَهُمْ أَجُرُهُمْ عَيْ سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذَى لَهُمْ أَجُرُهُمْ الإسلام يعتبر أن المحتاج له حق الإعانة على الميسور، ومن ثم لاينبغي على الميسور أن يؤذيه بالقول أو بمجرد الإشارة، ولايمن عليه.

ومن الوسائل الفعالة في غرس التكافل الإجتماعي لدى الأولاد أن نعطيهم أموال الذكاة أو الصدقات، ليعطوها هم للمستحقين ونبين لهم حقيقة الأمر كما علمنا الله إياه، كما ينبغي للمربين أن يذكروا الأولاد بالفقراء والمحتاجين مع ظهور النعم وفي المناسبات مثل الأعياد، ففي عيد الفطر تأتي صدقة الفطر، وقدرها زهيد يستطيع تقريباً كل فرد أن يشارك بالتكافل الإجتماعي من خلالها، وفي الأضحى تأتي الاضحية، هكذا يكون المجتمع المسلم.

كما لايقف التكافل على الجوانب المادية فقط بل يتعداه كما أسلفنا ليشمل جميع متطلبات الحياة، ومنها نشر العلم داخل المجتمع بين أفراده، وعدم كتمان العلم عمن يطلبه، ومن مظاهره أيضاً إعانة المحتاج، وإغاثة الملهوف.

وإذا غرست أيها المربى في نفس طفلك منذ نعومة أظفاره التكافل الإجتماعي كما بينه القرآن الكريم، وعلمته القناعة والرضا برزق الله، فقد أنشأت طفلاً صحيحاً نفسياً وإجتماعياً، فمعظم المشاكل التي تواجه الإنسان تكمن في المال، فمن يحرص على إعانة الأخرين وحمل همومهم، فهو إنسان ينظر للمال على أنه وسيلة وليس غاية، والعكس فمن يعتبر المال غاية في حد ذاته، هلك في بحر الطمع والأنانية والبخل وأحاطت به الهموم والغموم وألمت به الأمراض والأسقام الجسدية



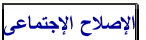


والإجتماعية، وهلك معه من حوله من أفراد أسرته، فهو لايعتنى إلا بالمال وجمعه فقط، بالإضافة الفقراء والمساكين من أفراد مجتمعه، ولم يكترث هو في جمعه عن حقوق غيره، فلا يضره أكان عن طريق أخذ أموال اليتامي أو بالنصب وظلم الناس.

ولهذه الأثار المدمرة قال تعالى عن المال: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْأُحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَا كُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ يَكُنزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَىا لَيُعْفُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابِ أَلِيمٍ " [ التوبة: ٣٤]، وقال تعالى: " الْمَالُ وَالْبَنُونَ يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابِ أَلِيمٍ " [ التوبة: ٣٤]، وقال تعالى: " الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا " [ الكهف: ٢٦]، وقال تعالى: " زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنْطَرَةِ مِنَ السَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنْطَرَةِ مِنَ السَّهُواتِ مِنَ النَّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ







بجانب ما سبق من مبادئ وأسس التربية الإجتماعية، يأتى هذا المبدأ البالغ الأهمية، فالله سبحانه وتعالى يطلب من المؤمن أن يكون إيجابياً فى مجتمعه إذا رآى منكراً ينكره، ويوجه الواقعين فيه إلى الخلاص منه ويحذرهم من خطره، وإذا رآى معروفاً أو خيراً لايمارس يأمر بأدائه ويعرف به وفضله، فالفروض المجتمع الإسلامي إيجابياً يعمل على إصلاح مجتمعه، قال تعالى: " وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ " وَلْتَكُنْ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ " [ لقمان: ١٧].

فمما لاشك فيه أن أى شئ إذا أحكمت غلقه، فإنه إذا كان هناك من يحاول فتحه فمع مضى الزمن سيفتح، فالله سبحانه وتعالى كما رأينا وضع من المبادئ والاسس الإجتماعية ما يضمن بقاء الجماعة الإسلامية إلى يوم القيامة، ولكن مع وجود النفس الأمارة بالسؤ والهوى والشهوات وشياطين الإنس والجن، كل هؤلاء يدعون إلى الفساد والتحلل من تلك المبادئ والأسس، فكان لابد من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، درئاً ودفعاً للوساوس والشهوات، بحيث لو تغلب أحدهم على فرد ما وجد من يذكره ويعظه، فيفني الخير.

ومجتمعاً خالياً من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، فهو مجتمع يعج بالفتن والشهوات فهو كالسنبلة تأتى بها الريح وتذهب، ويصبح ذلك المجتمع عرضة للإنحراف والهلاك، وهذا ما حدث مع المجتمع المسلم، فيوم أن غاب الامرون بالمعروف والناهون عن المنكر، أصابت المجتمع فتنة المال، ومن بعدها توالت الفتن تترا، فإنحط المجتمع في وحل من الشهوات والملذات، فتداعت عليه الأمم، وزالت هيبته، واضمحت ريادته، فبعد أن كان سائداً تتبعه الأمم أصبح مسوداً تابعاً لغيره، لايملك حتى رأيه.

ولذلك علق الله تبارك وتعالى حيرية هذه الأمة وأفضليتها على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، قال تعالى: "كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ وَاللَّهِ وَلَوْ آَمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَــرُهُمُ الْفَاسِـــقُونَ " [ آل



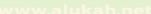


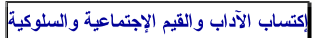
عَمران: ١١٠]، فقدم الله أداتي الإصلاح الإجتماعي على الإيمان به، لانه يغيرهما لن يكون هناك إيمان، إلا بقدرة الله تبارك وتعالى.

ونظراً لاهمية هذا الإصلاح في المجتمع، وجه الله تبارك وتعالى رسالة إلى المربين يوجههم فيها إلى ضرورة توجيه الأولاد إلى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر، أى دورهم في اللإصلاح الإحتماعي، وجاءت هذه الوصية على لسان لقمان الحكيم وهو يوصى إبنه، قال تعالى: "يَا بُنيَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأُمُو بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ " [ لقمان: ١٧].

فيصبح لزاماً على المربين آبائاً ومعلمين، ليس فقط أن يأمروا هم أبنائهم وطلاهم بالمعروف وينهو لهم عن المنكر، بل يوجهو لهم إلى القيام هذا الدور، فيكونون هم آمرون ونهون، وأن يقصوا عليهم ما جاء في القرآن من قصص تتعلق هذا الأمر، ويظهر والهم أهميته وضرورته في الإصلاح وفضله وثوابه عند الله، كيف أنه دور من إصطفاهم الله من رسله وأنبيائه لإخراج البشرية من الظلمات إلى النور، فهم بالقيام هذا الدور يقتدون بالرسل ويشار كولهم صفة من صفاقم، حتى يلمس هذا السلوك شفاف قلوهم، فيرتبطوا به ويشبوا عليه، وينفعلوا له.







وضع القرآن الكريم جملة من القيم، التي لاغنى للمجتمع بدونها، وتعد معايير للحكم على السلوك، فبدون هذه القيم يقف المجتمع بلا تقدم، قيم يحيى بها الفرد والجماعة، تدفع إلى سلامة الفرد ووحدة الجماعة وتماسكها، يما تبثه من تعاون، وتلقيه من محبة ومودة تذكى روح الأخوة والمساواة، وتقضى على الحقد والكراهية، وتذهب بالغضب والحسد والأنانية أدراج الرياح. وإليك هذه القيم والأيات التي تشير إليها: -

#### ١. التواضع:

التواضع هو ذلك السلوك الفعال فى كسب القلوب وأسر العقول، لذلك لاتجد نبياً إلا متواضعاً، وقد بين الله تعالى لنبه صلى الله عليه وسلم وللمسلمين أن التواضع هو السر فى إمالة القلوب واستقطابها، وأن الغلظة والتعالى سبب البعد والنفور، قال تعالى: " فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ " [آل عمران: ٥٩].

التواضع هو السلوك الذي يمنح القدرة على التعبير عن النفس، وتدرك من خلاله الســجايا، وتعرض من خلاله الحقائق بمرونة وبشكل سهل بسيط، يضفي على صاحبه هالة ووقار يدركــه كل من يتعاملون معه، ويعطى انطباعاً إيجابياً، وتوفر عليه البحث عن أساليب معقدة يفرض من خلالها نفسه ورغباته.

وقد مدح الله تعالى المتواضعين وذم المستكبرين وتوعدهم بالعذاب الأليم، قال تعالى: " لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَّالِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَى ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَكْبُرُونَ " [ المائدة: ٨٧ ]، وقال الله تعالى: " وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ " [ الشعراء: ٢١٥ ]، وقال تعالى: " الَّذِينَ يَجْتَنبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُو أَعْلَمُ بِمَن تعالى: " اللّذِينَ يَجْتَنبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُو أَعْلَمُ بِمَن تعالى: " اللّذِينَ يَجْتَنبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلّا اللّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُو أَعْلَمُ بِمَن بِكُمْ إِذْ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ فَلَا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ هُو أَعْلَمُ بِمَن اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَ اللّهُ عَرَافِ رَجَالًا يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيماهُمْ اللّهُ عَرَافِ رَجَالًا يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيماهُمْ اللّهُ وَالْهُ رَجَالًا يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيماهُمْ اللّهُ عَرَافِ رَجَالًا يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيماهُمْ



قَالُوا مَا أَغْنَى عَنْكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ (٤٨) أَهَؤُلَاءِ الَّذِينَ أَقْسَمْتُمْ لَا يَنَالُهُمُ اللَّهُ برَحْمَةٍ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ لَا خَوْفٌ عَلَيْكُمْ وَلَا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ " [ الأعراف: ٤٨ – ٤٩ ].

أَمَا الكبر وهو الترفع والتعالى وإعتقاده أنه فوق الناس، قال تعالى فيه: " تِلْكَ السدَّارُ الْسَآخِرَةُ لَخْعَلُهَا لِللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ " [ القصص: ٨٣]، وقال تعالى: " وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ الْجِبَالَ طُولًا " [ الإسراء: ٣٧]، وقال تعالى على لسان لقمان: " وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَنْ اللهَ لَا يُحِبُ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورِ " [ لقمان: ١٨].

فالتواضع ترسيخ وتدعيم للأخوة والمساواة التي وضعها الإسلام، أما الكبر فهو المرض العضال الذي ينال من الأخوة فيفضى عليها ويضع بدلاً منها الكره والحقد والحسد، فلا أحد يرضى أن يتعالى عليه أحد، لذلك حرمه الله بأشد الألفاظ وأبشع الأوصاف حتى ترتعد منه النفوس، وتتجنبه العقول.

ومما يدل على أهميه فى تربية الأولاد أنه يدخل ضمن ما وصى به لقمان الحكيم ولده، فــإحرص أيها المربى على التواضع وغرسه فى نفوس أولادك وحذرهم من الكبر، وبطش الله للمتكـــبرين، وجازهم زكافئهم على التواضع، وعليك بقصة " قارون وفرعون " فيهما من العظات ما يكفى.

#### ٢. الصدق:

قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ " [التوبة: ١١٩]، وقال تعالى: " إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُقَاتِ وَالْمُتَصَلِقِينَ وَالْمُتَصَلِقِينَ وَالْمُتَصَلِقِينَ وَالْمُتَصَلِقِينَ وَالْمُتَصَلِقِينَ وَالْمُتَصَلِقِينَ وَالْمُواتِ وَالْمُتَصَلِقِينَ وَالْمُواتِ وَالْمُتَصَلِقِينَ وَالْمُتَصَلِقِينَ وَالْمَائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالْمُواتِ وَالْمُواتِ وَالْدَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالسَدَّاكِرَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمِينَ وَالْمَقْوَلُ مَعْرُوفَ وَاللَّهُ لَهُمْ مُغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا " [الأحزاب: ٣٥]، وقال تعالى: "طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ اللَّهُ لَكُنْ خَيْرًا لَهُمْ " [ محمد: ٢١].

أَمَا الكذب، فقد قال تعالى: " إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُــمُ الْكَاذِبُونَ " [ النحل: ١٠٥]، وقال تعالى: " قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضَ ثُمَّ انْظُرُوا كَيْفَ كَــانَ



بنية الألوكة الم

عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ " [ الأنعام: ١١ ]، وقال تعالى: " الْظُرْ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّــهِ الْكَـــذِبَ وَكَفَى بِهِ إِثْمًا مُبِينًا " [ النساء: ٥٠ ].

وقد عرف العلماء الصدق بأنه مطابقة ما ينطق به اللسان، لما هو مستكن في القلب والوجدان، أما الكذب فهو ضده، وهو الغش الإجتماعي، وتور الحقائق على الناس.

والصدق منهج تربوى إسلامي، فعن أبي هريرة — رضى الله عنه — أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " من قال لصبى تعال هاك ثم لم يعطه فهى كذبة " '، فهكذا نرى نبينا صلى الله عليه وسلم يحرص تمام الحرص على تربية الأولاد على هذه الصفة الحميدة والخلق القويم، وكيف لا، فإن الصدق فى الأقوال يؤدى إلى الصدق فى الأفعال مما يؤدى إلى صلاح الأحوال، وإنتشار البركات والرحمات، وزيادة المحبة والألفة بين أفراد المحتمع، فيتقدم المجتمع ويعمه الرحاء والإزدهار، وعلى النقيض إذا إنتشر الكذب إنتشر معه الفساد والإضمحلال والكساد، بما يؤدى بضعف المحتمع وزوال هيبته لان الكذب يؤدى إلى الفجور كما أخبرنا النبي صلى الله عليه وسلم، وكما قيل " رأس المأثم الكذب " وهو من أقوى أسلحة إبليش فى الإغواء وتسهيل إرتكاب المعاصى، فالكذوب يتعمد الكذب ليغطى ويمحو معصية إرتكبها أو ليتجمل سنية فعلها، أو ليبرز ما يقوم به من أعمال الشيطان، لذلك يجب أن نصون أبنائنا عنه ونحميهم منه.

#### ۳. <u>التعاون على البر والتقوى:</u>

قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللَّهِ وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلَا الْهَدْيَ وَلَا الْقَلَائِدَ وَلَا آمِّينَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنْ رَبِّهِمْ وَرِضْوَانًا وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ وَلَا آمِّينَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنْ رَبِّهِمْ وَرِضْوَانًا وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ مَنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ " [ المائدة: ٢]، تشير الآية الكريمة إلى نوعين من التعاون.

النوع الاول: هو الذي إرتضاه الإسلام وحرص عليه وحث عليه المسلمين، وهو التعاون في كل وجوه الخير التي تعود على الأفراد والجماعات بالنفع، التعاون على طاعة الله ونصرة دينه، التعاون



ا [ رواه أحمد وحسنه الألباني في الترغيب والترهيب " ٢٩٤٢ " ].



لنصرة المظلوم، التعاون لردع الظالم، التعاون من أجل المصلحة العامة، التعاون للإرتقاء بالمجتمع ونشر العلم والثقافة، وهكذا.

أما النوع الآخر: فهو النوع المذموم الذى حاربه الإسلام، وهو ما كان عليه العرب فى الجاهلية، وهو التعاون على الإثم والعدوان وظلم الناس والإفساد ونشر الرذيلة والفاحشة فقد كان العرب يقولون أنصر أخاك ظالماً أو مظلوماً.

والإنسان كائن إجتماعي بطبعه، لايستطيع العزلة عن المجتمع، فهو يحتاج إلى غيره لإشباع حاجاته الأساسية من كساء وغذاء ودواء وغير ذلك من متطلبات الحياه، وغيره كذلك يحتاج إليه، ومن ثم كان التعاون ضرورة ملحه لابد منها، لذحث الإسلام عليه وقننه وضبطه، ومن ثم ينبغي أن يتعود الطفل على التعاون المثمر والفعال منذ الصغر، كما ينله على التعاون ضرورة من ضروريات الحياة، فكثيراً من الأنبياء الصالحين طلب نت الله يعينهم بغيرهم، مثل " موسى " عليه السلام، و " ذو القرنين " وغيرهم، حتى يتقدم هم المجتمع.

#### ٤. أداء الأمانة:

قال تعالى: " إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نَعِمًّا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا " [ النساء: ٥٨ ]، وقال تعالى: " إِنَّا عَرَضْنَنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولًا " [ الأحزاب: ٧٢ ].

يتصور أن مجتمع تضيع فيه الأمانة، فهو مجتمع لا أمان فيه، تضيع فيه الحقوق، ينتشر فيه أمراض القلوب من الحقد والكره والغضب، وهو من علامات قيام الساعة كما أخبرنا بذلك المعصوم عليه الصلاة والسلام، ومن علامات النفاق ويرتبط بالخيانة العديد من الرزائل التي تحط من قدر الإنسان أمام نفسه وأمام مجتمعه.

#### ه. الإتحاد:



قَالَ تَعَالَى: " وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلُ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نَعْمَةَ اللَّهِ عَلَـيْكُمْ إذْ كُنْــتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بنعْمَتِهِ إخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَــذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ " [آل عمران: ١٠٣]، يأمر الله تبارك وتعالى في الآية بالإعتصام وهو التمسك زالتشبث بشريعته، وشبه الشريعة بالحبل زيادة في الإيضاح وحثاً على التمسك بما، فهي وسيلة الإتحاد والتجمع التي يستمد منها المسلمون قوتهم بالإلتفاف حولها، وتنهانا عن التفرق، التفرق يأتي الضعف والهوان، وإذلال الأمم والشعوب.

وينبغي للمربين أن يبثوا في نفوس أو لادهم قيمة الاتحاد وأثرها على الفرد والمحتمع، والفَرقة والشتات وأثره على الفرد والمجتمع، ويعظوهم ويحثوهم بأيات الله، وقصص القرآن، قال تعـــالى: " وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ " [ آل عمران: ١٠٥ ]، وقال تعالى: " وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَــلُوا وَتَــذْهَبَ ريحُكُمْ وَاصْبُرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ " [ الأنفال: ٤٦ ].

كما ينبغي أن يروى لهم ما فعله الإستعمار والغرب قديماً وحديثاً، حيث لم يستطيعوا الهيمنة على أرض الإسلام ونهب ثرواها قديماً لاتحاد المسلمين، فأدركوا أن قوة المسلمين تكمن في عقيدهم التي تمدهم بالإتحاد، فحاولوا إضعاف العقيدة وتمزيق الوحدة، فحال المسلمين اليوم كما نراه، لايسر عدواً أو صديق، ومنها فهناك علاقة طردية بين إرتباط المسلمين بعقيدتهم وبين قوهم وإزدهار حضارهم ورقيها.

كما ينبغي خلق المواقف التي تتطلب الإتحاد والتعاون من الآطفال وحثهم عليه ودفعهم إليه، حتى يعتادو عليه.

#### ٦. الوفساء:

قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَــيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ " [ المائدة: ١ ]، من القيم الهامة التي لها أثر عميق في العلاقات الإجتماعية والإنسانية، فهو يعمق الإحترام بين الأفراد والجماعات، وينمي



بدة الألوكة

المحبة ويوسع دائرة العلاقات الإجتماعية، والإخلال به، يجلب إختلال العلاقات الإجتماعية داخل المحتمع.

وقد جاء إستعماله فى القرآن الكريم بصيغ مختلفة ومتنوعة، فتارة يأتى الوفاء بعهد الله، كما قال تعالى: " يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإَيَّاكِي فَارْهُبُونِ " [ البقرة: ٤٠ ]، وتارة يأتى بعموم الوفاء، كقوله تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ (٢) كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ " [ الصف: ٢- آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلّا بِالّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَهُ وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّا الْعَهْدِ إِنَّا الْعَهْدِ كَانَ مَسْئُولًا " [ الإسراء: ٣٤]، وقال تعالى: " وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلّا بِالّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللّهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَلَذَكُرُونَ " [ الإنعام: ١٥٤].

وهكذا يأتى إهتمام القرآن الكريم فى تربيتة للمسلمين بالوفاء والحث عليه وتنوع الآيات القرآنية المختصة به توحى بعموم المعنى، فلا يقتصر فقط على الوفاء بالمواعيد، والعهود، والكيل والميزان فقط، بل المعنى أشمل من ذلك، وهكذا تتجلى عظمة التربية القرآنية وروحها، ولكى يحث ويدفع الله تبارك وتعالى المسلمين إلى الوفاء لم يحذرهم من الإخلال به فقط، بل ضرب لنا أروع وأسمى نموذج فى الوفاء، قال تعالى: " وَمَنْ أُوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ؟! " [التوبة: ١١١].





# الروابط والصلات الإجتماعية

عمل القرآن الكريم على ربط أفراد المجتمع المسلم مع بعضهم البعض بعدة روابط وجعل لها آداب وحقوق، وحذر قطع هذه الصلات، دفعاً لتماسك المجتمع وتقوية روابطه، وزيادة المودة والألفة.

- فمنها روابط الأبوة والبنوة، قال تعالى: " وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أُفِّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِّ مِنَ لَهُمَا قَوْلًا كَوِيمًا " [ الإسراء: ٢٢]، وقال تعالى: " وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا " [ الإسراء: ٢٤]، وأيضاً قول تعالى: " وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ابْتِعَاءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَبِّكَ تَوْجُوهَا فَقُلْ لَهُمْ قَوْلًا مَيْسُورًا " تعالى: " وَوَصَيْنًا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُنَّا عَلَى وَلُوالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُنَا عَلَى وَلُوالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمُصِيرِ " [ لقمان: ١٤]، وقال تعالى: " وَوَصَيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُنَّا عَلَى وَلُوالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمُصِيرِ " [ لقمان: ١٤]، وقال تعالى: " وَوَصَيْنَا الْإِنْسَانَ بُوالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُنَّا عَلَى فَلَا مَنْ اللهِ عَلَى وَلُوالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمُصِيرِ " [ لقمان: ١٤]، وقال تعالى: " مَن التوصية بَمَا خيراً، فلنعلم أبنائنا ونربيهم على بر الوالدين، فقد أكثر الله تعالى: " من التوصية بمما خيراً، حتى أنه قرن الأمر بعبادته بالأمر بالإحسان إليهما، وقرن الأمر بشكره بيادة بالأمر بالإحسان إليهما، وقرن الأمر بشكره بيادة بالأمر بالإحسان اليهما، وقرن الأمر بشكرهم.
- ولا تقتصر العلاقات والصلات الإجتماعية على الوالدين فقط بل تمتد لتشمل جميع الأقارب والأرحام، فقد لهى الله قطعها وأمر بوصلها، قال تعالى: " يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَشِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا " [ النساء: ١ ]، وقال تعالى: " وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُ مُ وَيَخَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ " [ الرعد: ٢١].
- ويوصى أيضاً بالجار القريب، قال تعالى: " وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ فِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ فِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ فِي الْقُرْبَى وَالْجَنْبِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَسَنْ الْجُنْبِ وَالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَسَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَحُورًا " [ النساء: ٣٦]، فقد جمع الله في هذه الآية المستحقسن للإحسان والصلة، ومنهم الصاحب.





فينبغى أن ينظم المربى أوقات للصلة والإحسان إلى هؤلاء المشار إليهم فى الآية ويطلع الصغير عليه، ويشاركه فيها، ومع مرور الوقت يحاسبه هو إذا كان يصل الأهل والأصدقاء والجيران أم لا، ويكافئ عليها.

ومن الجوانب المهمة أيضاً التربية الإجتماعية، أن يحرص المربى على تلقين الأولاد الآداب الإحتماعية، مثل الإستئذان والسلام، والتهادى وغير ذلك.

وأخيراً، فهذا النموذج الأمثل في التربية الإجتماعية، الذي يضاهيه ولا يضارعه نموذج فهو نموذج من وضع الله الذي يعلم السر وأخفى، الذي يعلم بمكنون النفوس، وما يضرها وما يصلحها، فإذا كنا نريد السلامة لأبنائنا والنجاة من عقاب ربنا فلنتبع ما وجهنا إليه، ولا نأخذ بما يأتي به العقل الضعيف الذي يخطئ ويصيب، وخاصة العقول الغربية الكافرة، فلو كان في أفكارهم خير لصلحت بما مجتمعاتهم، لكن التفكك والإغراق يعم مجتمعاتهم، فبتغوا العزة فيما عند الله فهو المعز وهو المنزل، لا إلى هوو.

وفيما يلى نعرض لبعض لبعض المواقف الإجتماعية، ونبين آداها وآثارها:-





# السلام

جعل الله تبارك وتعالى تحية الاسلام "السلام"، تعبيراً عن هدف الاسلام ومقصده من نشر الامن والطمأنينة بين أفراد المجتمع المسلم، ودعوة للمحبه ونشر الخير وزيادة فى الالفة والمؤانسة، ونبذ الكراهية والبغضاء والتحصين ضد الحسد والحقد، وهو مجال لتوسيع العلاقات الاجتماعية وتدعيمها، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لاتدخلوا الجنه حتى تؤمنوا ولاتؤمنوا حتى تحابوا، أولا أدلكم على شئ إذا فعلتموه تحاببتم؟ إفشوا السلام بينكم " '، جعله رسول الله صلى الله عليه وسلم شرط المجبة التي هي شرط الايمان، والايمان شرط لدخول الجنة، فكأنما جعل إفشاء السلام بينهما، لك مني السلام ولى منك السلام.

والله سبحانه شرع السلام منذ بداية الخليقة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لما خلق الله آدم صلى الله عليه وسلم قال: إذهب فسلم على أولئك – نفر من الملائك محلوس – فاستمع ما يحبونك فإلها تحيتك وتحيه ذريتك، فقال السلام عليكم، فقالوا: السلام عليك ورحمة الله، فزادوه: ورحمه الله " "، بذلك يكون السلام تحية البشرية جمعاً، وليست خاصة بالمسلمين فقط.

ويستحب أن يقول المبتدأ بالسلام: " السلام عليكم ورحمة الله وبركاته "، ويرد عليه الاخر بقوله: " وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته "، وله بكل كلمه عشر حسنات، والله يضاعف لمن يشاء، عن عمران بن حصين – رضى الله عنه – قال: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: السلام عليكم فرد عليه ثم جلس، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "عشر



١ [ رواه مسلم " ٤٥ " ]

<sup>[</sup> البخاري " ٣٣٢٦ "، ومسلم " ٢٨٤١ "].



"، ثم جاء آخر فقال: السلام عليكم ورحمة الله، فرد عليه فجلس، فقال: "عشرون "، ثمجاء آخر فقال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فرد عليه فجلس، فقال: "ثلاثون " أ. والاحاديث الواردة في بيان فضل السلام كثيره منها ما رواه عبد الله بن سلام – رضى الله عنه – قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " يا أيها الناس أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلوا والناس نيام تدخلوا الجنه بسلام " أ.



اً [ رواه أبو داود، والترمذي، وصححه الالباني في صحيح أبي داود " ٤٣٢٧ " ].

٢ [ رواه الترمذي، وصححه الالباني في صحيح الجامع " ٧٨٦٥ " ]



# آداب السلام

#### ♦ قواعد السلام: -

وضع النبي صلى الله عليه وسلم قواعداً للسلام وهي حديث أبي هريره:

- يسلم الراكب على الماشي.
  - يسلم الماشي على القاعد.
  - يسلم القليل على الكثير.
- يسلم الصغير على الكبير ١.

وينبثق من هذه القواعد إهتمام النبي صلى الله عليه وسلم ببناء العلاقات الإجتماعيه على أساس من الاحترام والتقدير، حيث يبدأ دائماً الادبى على الاعلى ولا أقصد الادبى مكانه ولكن الادبى وضعاً، وذلك درئاً لبعض الامراض الاجتماعيه مثل " الكبر، والتعالى، والحسد، والبغضاء "، والامراض التي من شأنها أن تزعزع العلاقه بين أفراد المجتمع الواحد.

#### ♦ فضل البدأ بالسلام:

كما حث النبى صلى الله عليه وسلم وحبب ورغب في البدء بالسلام، بأحب ما يتمناه إنسان يعرف أن إلهه الله، فعن أبي أمامه الباهلى – رضى الله عنه – قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إن أولى الناس بالله من بدأهم بالسلام " أ.

وفى رواية الترمذى قيل: يا رسول الله، الرجلان يلتقيان أيهما يبدأ بالسلام، قال: "أولاهما بالله تعالى ""، وهذا من قبيل التحفيز وشحذ الهمم، حتى لا يقع المسلم فريسة للشيطان والنفس الامارة، فيتنازعانه، لماذا أبدأ أنا؟ لماذا لا يبدأ هو؟ أهو خير منى؟ طالما أن الأمر كذلك فلن أبدأه؟ وهكذا، فتنشأ الفرقة والاختلاف بين أفراد المجتمع المسلم، لذا من أراد ورغب أن يكون أولى الناس بالله وأقربهم إليه مترله فليبدأ أخيه بالسلام.



 $<sup>^{\</sup>prime}$  [ رواه البخاری " ۱۲۳۱ "، ومسلم " ۲۱۶۰ " ].

٢ [ رواه أبوداود، وصححه الالباني في صحيح أبي داود " ٤٣٢٨ "، " ٨٦٠ "].

<sup>&</sup>quot; [ نفس التخريج السابق ].



#### الزيادة في ألفاظ السلام:

يستحب أن يزيد المسلم أخاه فى ألفاظ السلام والترحيب، إمتثالاً لقوله تعالى: " وَإِذَا حُيِّيتُمُ وَسَعِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْء حَسِيبًا " [ النساء: ٨٦]، وهذا واضح آيضاً فى حديث سلام آدم عليه السلام على الملائكة وقد نص الحديث بقوله: " فزادوه: ورحمه الله "، وعن عائشه — رضى الله عنها — قالت: قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم: " هذا جبريل يقرأ عليك السلام " قالت: قلت: وعليه السلام ورحمه الله وبركاته، وبعض الروايات يحذف قوله وبركاته '.

#### السلام على من تعرف ومن لم تعرف:

ومن آدابه أيضاً أن يسلم المرء على من عرف ومن لم يعرف، لما رواه عبد الله بن عمرو - رضى الله عنهما - أن رجلاً سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم أى الاسلام خير؟ قال: " تطعم الطعام، وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف " ٢.

وقد أدرك الصحابه ثواب هذا السلوك القويم، فكانوا يسارعون بإلقاء السلام، وكانوا يقصدون الاماكن العامه المليئه بالمسلمين حتى يكثروا من إلقاء السلام عليهم، فعن الطفيل بن أبي بن كعب أنه كان يأتي عبد الله بن عمر فيغدوا معه إلى السوق، قال: فإذا غدونا إلى السوق لم يمر عبد الله على سقاط ولا صاحب بيعه ولا مسكين ولا أحد إلا سلم عليه، قال الطفيل: فحئت عبد الله بن عمر يوماً فإستتبعني إلى السوق فقلت له: ما تصنع بالسوق وأنت لاتقف على البيع ولا تسأل عن السلع ولا تسوم بها ولا تجلس في مجالس السوق؟ وأقول: إحلس بنا ههنا نتحدث، فقال: ياأبا بطن – وكان الطفيل ذا بطن – إنما نغدو من أحل السلام نسلم على من لقيناه من لقيناه ...



١ [ رواه البخاري " ٣٢١٧ "، ومسلم " ٢٤٤٧ " ].

٢ [ رواه البخاري " ١٢ "، ومسلم " ٣٩ " ].

<sup>` [</sup> رواه مالك في الموطأ، وصححه الالباني في الادب المفرد " ٧٧٠ " ].



#### سلام المرآة على الرجل أو الرجل على المرآة:

إن كانت المرآة زوجة للرجل أو محرماً من محارمه، فهما كالرجل مع الرجل، فيسن على كــل واحد منهما أن يبدأ الاخر بالسلام و وجب على الاخر الرد، لانه قد أمنت الفتنه بينهما، فــلا وجه للمنع.

وإن كانت أجنبيه، فإن كانت جميلة يخاف الافتتان بها، لم يسلم الرجل عليها، ولو سلم، لا يجب عليها رد الجواب، ولم تسلم هي عليه إبتدأ، فإن سلمت، لم تستحق جواباً، فإن أجابها كره له ' لانه يخاف وقوع الفتنه فهو من باب درء المفاسد مفدم على جلب المصالح، كما أن نبينا صلى الله عليه وسلم أمر بإتقاء الشبهات، وحذر من الرعى حول الحمى لانه يوشك أن يقع فيه، لذلك فالافضل الامتناع عن السلام بين الرجل والمرآة الاجنبيه في زماننا الذي أصبح الاختلاط سمه من سماته، لان السلام يجلب المحبه ولا محبه بين الرجل والمرآة الاجنبيه.

أما المرآة العجوز والتي لاتفتتن بها، جاز للرجل أن يسلم عليها وعليها رد السلام والعكس، وكذالك الامر بالنسبه للجمع من النساء مع الرجل أو الجمع من الرجال مع المرآة الواحدة إذا أمنت الفتنه من جميع الوجوه وهذا هو الثابت من فعل الرسول صلى الله عليه وسلم.

عن أُم هانى بنت أبى طالب – رضى الله عنها – قالت: أتيت النبى صلى الله عليه وسلم يـوم الفتح وهو يغتسل وفاطمة تستره بثوب فسلمت . وعن أسماء بنت يزيد – رضى الله عنها – قالت: مر علينا النبى صلى الله عليه وسلم فى نسوة فسلم علينا .

وعن سهل بن سعد - رضى الله عنه - قال: كانت فينا إمرآة، وفى روايه: كانت لنا عجوز - تأخذ من أصول السلق فتطرحة وتكركر حبات من شعير، فإذا صلينا الجمعه، وإنصرفنا نسلم عليها فتقدمه إلينا .



ا [ الاذكار – للنووى نفلاً عن أبو سعد المتولى " ص ٢٥٢ " ].

 $<sup>^{1}</sup>$  [  $^{1}$  ( $^{1}$   $^{1}$   $^{2}$   $^{1}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$ 

<sup>&</sup>quot; [ رواه أبو داود، وصححه الالباني في صحيح أبي داود " ٤٣٣٦ " ].

<sup>ً [</sup> رواه البخاري " ٥٤٠٣ "، " ٦٢٤٨ " ].



#### القاء السلام على المسلم العاصى: -

قال بعض العلماء إن المبتدع ومن إقترف ذنباً عظيماً كترك الصلاة وعدم شكر الله على نعمت وإضمار الحقد للناس ينبغى ألا يلقى عليه السلام كما قال الامام " البخارى " وغيره من العلماء، معتجين بحديث رواه البخارى في قصه كعب بن مالك حين تخلف عن غزوة تبوك هو وصاحباه من غير عذر، حيث نحى النبي صلى الله عليه وسلم عن كلامهم.. ....قال البخارى: وقال عبد الله بن عمرو: لا تسلموا على شاربي الخمر، ذلك إن مقاطعتهم من أساليب تغير المنكر، ومن هذا يعلم أن الفسقه لايستحقون أن يلقى عليهم السلام، فإن بدءو هم بالتحيه وجب الرد عليهم، مع إظهار الامتغاض منهم وعدم البشاشه في وجوههم أو الترحيب بهم، وذلك كله إذا لم يخف الانسان مفسدة تلحقه في بدنه أو ماله، أو تضره في دينه ودنياه، عند إلقاء السلام عليه يكون إضطراراً ".

عن عبد الله بن كعب قال: سمعت كعب بن مالك يحدث حين تخلف عن تبوك ولهى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأسلم عليه فأقول فى نفسى هل حرك شفتيه برد السلام أم لا حتى أكتملت خمسون ليله وآذن النبى صلى الله عليه وسلم بتوبة الله علينا حين صلى الفجر ٢.

#### السلام على غير المسلمين:

له وجوه:

#### ١. إبتدائهم بالسلام:-

ذهب أكثر العلماء إلى تحريم إبتداء الكفار المشركين بالسلام وصيغته المعروفه، وقال بعض العلماء: ليس بحرام ولكنه مكروه، لقول النبي صلى الله عليه وسلم في حديث أبي هريرة، قال: " لاتبدءوا اليهود ولا النصاري بالسلام، فإذا لقيتم أحدهم في طريق فإضطروه إلى أضيقه " ".



 $<sup>^{&#</sup>x27;}$  [ فتاوى الازهر  $^{-}$  عطيه صقر  $^{-}$  مايو  $^{'}$   $^{'}$   $^{'}$   $^{'}$   $^{'}$   $^{'}$   $^{'}$   $^{'}$   $^{'}$ 

٢ [ رواه البخاري " ٦٢٥٥ "، ومسلم " ٢٧٦٩ " ]

<sup>&</sup>quot; [رواه مسلم " ۲۱۶۷ "، والترمذي، وأبو داود ].



#### ٢. الرد عليهم:

إما إن بدئوا هم بالسلام، فالرد عليهم واحب ولكن بالصيغه التي علمنا إياها النبي صلى الله عليه وسلم، وهي أن يقول "وعليكم"، للحديث الذي رواه أنس – رضى الله عنه – عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: " إذا سلم عليكم أهل الكتاب فقولوا: وعليكم " '، وعن عبد الله بن عمر – رضى الله عنهما – أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " إذا سلم عليكم اليهود فإنما يقول أحدهم: السام عليك، فقل: وعليك "  $^{7}$ .

#### ٣. السلام على جماعه فيهم مسلمين وكفار: -

يستحب إلقاء السلام في مثل هذه الحاله " يقصد بسلامه المسلمين "، لانه الثابت من فعله صلى الله عليه وسلم، فعن أسامه - رضى الله عنه - أن النبي صلى الله عليه وسلم مر على مجلس فيه أخلاط من المسلمين والمشركين - عبدة الاوثان واليهود - فسلم عليهم النبي صلى الله عليه وسلم "".

#### ٤. تحيتهم بغير السلام: -

قال النووى: قال أبو سعد: لو أراد تحية ذمى، فعلها بغير السلام، بأن يقول: هداك الله، أو أنعم الله صباحك، قلت: هذا الذى قاله أبو سعد لابأس به إذا إحتاج إليه فيقول: صبحت بالخير، أو السعادة، أو العافية، أو صبحك الله بالسرور، أو بالسعادة والنعمه أو بالمسرة أو ما أشبه ذلك، وأما إذا لم يحتاج إليه، فالاختيار أن لا يقول شيئاً، فإن ذلك بسط له وإيناس وإظهار صورة ود، ونحن مأمورون بالاغلاظ عليهم ومنهيون عن ودهم فلا تظهره، والله أعلم أ.

#### اعاده السلام:



١ [ رواه البخاري " ٦٢٥٧ "، ومسلم " ٢١٦٣ " ].

<sup>ً [</sup> رواه البخاري " ٦٢٥٧ "، ومسلم " ٢١٦٤ " ].

<sup>&</sup>quot; [ رواه البخاري " ٦٢٥٤ "، ومسلم " ١٧٩٨ " ].

الاذكار، ص " ٢٥٤"].



من السنة إعاده السلام حتى يسمع الملقى عليهم، لاسيما إن كان المُسلَّم عليهم جمع كـبير، فيكرر عليهم السلام حتى يسمعوه ويجيبوه بالرد، فعن أنس – رضى الله عنه – أن النبى صلى الله عليه وسلم كان إذا تكلم بكلمة أعادها ثلاثاً حتى تفهم عنه، وإذا أتى على قوم فسلم عليهم سلم عليهم ثلاثاً " '.

#### ❖ تكرار السلام:

يستحب إعادة السلام على من تكرر لقاؤه على قرب، بأن دخل أحدهما ثم خرج أو دخل في الصلاة وخرج منها أو حال بينهم شجرة ونحوهما، مسارعة في الخير وزيادة في المحبه، وليس كما يقول أولياء الشيطان "كثرة السلام تقلل من المعرفه "، بل إن من لا ينطق عن الهوى علمنا أنه يرسخ المحبة ويزيد في المؤانسة والملاطفة، فلا داعى للإستجابة لمثل هذه الأفكار المسمومة، فعن أبي هريرة - رضى الله عنه - أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " إذا لقى أحدكم أخاه فليسلم عليه، فإن حالت بينهم شجرة أو جدار أو حجر ثم لقيه فليسلم عليه " أ، وعنه آيضاً في حديث المسئ صلاته أنه جاء فصلى ثم جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فسلم عليه فرد السلام فقال: " إرجع فصلى فإنك لم تصل " فرجع فصلى، ثم جاء فسلم على الله عليه وسلم على الله عليه وسلم حتى فعل ذلك ثلاث مرات ".

#### إلقاء السلام على الاطفال:

يستحب إلقاء السلام على الاطفال، لما روى أنس – رضى الله عنه – أنه مر على صبيان فسلم عليهم وقال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعله ، وهذا الحديث من الاحاديث الستى تدل على الاعجاز التربوى في السنه النبويه، حيث تشير الدراسات والابحاث التربويــه الان إلى



ا [ رواه البخاري " ٩٤، ٩٥ "، والترمذي ].

<sup>` [</sup> رواه أبو داود، وصححه الالباني في الصحيحه " ١٨٦ " ].

<sup>&</sup>quot; [  $(e^{-1})^{-1}$  [  $(e^{-1})^{-1}$  ].

<sup>[</sup> رواه البخاري " ٦٢٤٧ "، ومسلم " ٢١٦٨ " ]

اها

ضرورة معامله الاطفال معامله يسودها المحبه والالفه، والاهتمام بهم، ومعاملتهم على ألهم أفراد لهم شخصياتهم المستقلة، مما ينمى فيهم شعور الثقه بالنفس وتحمل المسئوليه، والالفه والمحبه مع أفراد مجتمعهم، وبالتالي يشعرون بدورهم الاجتماعي.

#### ❖ السلام عند دخول البيت:

يستحب إلقاء السلام عند دخول البيت، قال تعالى: " فَإِذَا دَخَلْتُمْ بُيُوتًا فَسَلِّمُوا عَلَى عَلَى اللهِ عَبْرَ اللهِ مُبَارَكَةً طَيِّبَةً " [ النور: ٦١]، أى أن الله يبارك في هذه التحيه فتزداد المحبه بين الزوجين، وتقوى به الروابط الاسرية.

#### ❖ السلام في حاله القيام من المجلس:

يستحب لمن يجلس في مجلس ما وأراد أن يفارق الجلوس، أن يلقى على جلسائه السلام، لقوله صلى الله عليه وسلم في حديث أبي هريره: " إذا إنتهى أحدكم إلى المجلس فليسلم فإذا أراد أن يقوم فليسلم، فليست الأولى بأحق من الأخرة " \.

#### إن دخل مكاناً فيه أيقاظ ونيام:

السنه في ذلك أن يخفض صوته بالسلام حتى لا يوقظ النائم وفي نفس الوقت يسمع اليقظان، فلا يزعج أخيه المسلم بإيقاظه من نومه فر بما كان متعب و بحاجة إلى الراحة، فيكون بخفضه صوته قد جمع بين ثواب السلام وإيثار أحيه بالراحة، فلا ضرر ولا ضرار عن المقداد – رضى الله عنه في حديثه الطويل قال: كنا نرفع للنبي صلى الله عليه وسلم نصيبه من اللبن فيجئ من الليل فيسلم تسليماً لا يوقظ نائماً ويسمع اليقظان، فجاء النبي صلى الله عليه وسلم فسلم كما كان يسلم " من وهذا لون من الادب الرفيع وسمو الاخلاق الذي حرص النبي صلى الله عليه وسلم عليه ليس فقط الالتزام به، بل و تعليمه لاصحابه رضوان الله عليهم.



ا [رواه أبو داود، والترمذي، وصححه الالباني في صحيح الجامع " ٤٠٠ "].

<sup>[</sup> رواه مسلم " ۲۰۵۵ " ، والترمذي ].



#### التسليم بالاشاره دون الكلام:

قال الامام الصعانى فى سبل السلام: تكره أو تحرم الاشاره باليد والرأس، لما أخرجه النسائى بسند جيد عن جابر مرفوعاً " لا تسلموا تسليم اليهود فإن تسليمهم بالاكف والرؤس والاشاره " \. لأن فيه تشبهاً باليهود، فضلاً عما فيه من إستهانة بالمسلم عليهم، وعدم إظهار التوقير والإحترام، الذى هو لب الأمر.

#### التحية بغير السلام:

شاع فى عصرنا عبارات آخرى غير السلام مثل صباح الخير، بون سوار بعضها عربى والآخر غير عربى، فمن يستعمل مثل هذه العبارات إن كان يقصد بها تقليداً لغير المسلمين فهو مخالف لعقيده الولاء والبراء، وإن كان إستعماله لها مجرد عاده تعود عليها ممن حوله ولا يقصد من ورائها تقليداً لغير المسلمين، فقد حرم نفسه من ثواب السلام، ولا يجب الرد عليه لانه لم يأتى بالصيغه التي شرعها الله ورسوله.

يرى الشيخ عطيه صقر فى الفتاوى: أن له ثواب الدعاء بالخير، ولا يجب الرد عليها، فلو رد بمثل هذه العبارات كان مجرد دعاء، وهو حر بقوله أولا بقوله.

ويرى النووى: أن الافضل عدم الرد بهذه العبارات زحراً لمن بدأ بها فى تخلفه وإهماله تحيــه الاسلام، وتأديباً له ولغيره فى الاعتناء بالابتداء بالسلام.



<sup>&#</sup>x27; [ رواه النسائي، وصححه الالباني في الصحيحه " ١٧٨٣ " ].



# المصافحة

المصافحة باليد بين الرجال سنة، كان يفعلها الصحابة وأقرها النبى صلى الله عليه وسلم، بل حبب إليها، كمظهر من مظاهر الحب والالفه وتقويه الروابط الاجتماعية بين المسلمين وإدخال السرور على المتصافحين، ومن الجدير بالذكر أن المختصين بتنمية الموارد البشرية في عصرنا هذا من شدة إهتمامهم بها وإدراكهم لأثارها النفسية و الاجتماعية، حدا بهم الأمر إلى أن يطلقوا عليها " فن المصافحة ".

فعن حذيفة – رضى الله عنه – أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " إنالمؤمن إذا لقي المؤمن فسلم عليه وأخذ بيده فصافحه تناثرت خطاياهما كما يتناثر ورق الشجر " '.

وعن قتادة قال: قلت لأنس أكانت المصافحة في أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم؟ قال: نعم ...
نعم ...

قال بن مسعود علمني النبي صلى الله عليه وسلم " التشهد وكفي بين كفيه "، وقال كعب بـن مالك: دخلت المسجد فإذا برسول الله صلى الله عليه وسلم فقام إلى طلحه بن عبيد الله يهرول حتى صافحني وهناني ".

#### المصافحة بين الجنسين:

حرم العلماء مصافحة الجنسين بدون حائل، لإمتناع النبي صلى الله عليه وسلم عن ذلك عند مبايعة النساء، كما تقرر أن مس المرأة الاجنبية من زنا اليد، فكل من حرم النظر إليه حرم مسه



ا [ رواه الطبراني في الاوسط، وصححة الالباني في الصحيحة " ٢٦٩٢ " ].

<sup>[</sup> رواه البخاري " ٦٢٦٣ "، والترمذي " ٢٧٢٩ " ].

<sup>[</sup> البخارى - باب المصافحه " ج ٣"، " ص ١٩٥ " ].



قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لأن يطعن في رأس رجل بمخيط من حديد خير له من أن يمس امرأة لا تحل له " '.

أما المصافحة فى وجود حائل، فيقول الشيخ إبن العثيمين: مصافحة المرأة للرجل غير المحرم سواء كانت من وراء حائل أو مباشرة حرام لما يفضى إليه المس من الفتنة وقد وردت فى ذلك أحاديث فى الوعيد عليه وإن كانت غير قوية السند ولكن المعنى يؤيدها، والله أعلم ٢. فهو من باب درء المفاسد مقدم على جلب المصالح.

#### ❖ ما يلازم المصافحة:

ويستحب أن تصاحب المصافحة الإبتسامة وبشاشة الوجه وطلاقته مع إظهار الاهتمام، لقــول النبى صلى الله عليه وسلم لابى ذر " لا تحقرن من المعروف شيئًا ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق "

ولا يخفى ما تحدثه البشاشه والابتسامة من زيادة الالفة والمحبة، وفى المقابل لا ينبغى أن تصاحب المصافحة العبوس أو الاعراض، أو إظهار عدم الاهتمام وما إلى ذلك من السلوكيات التي تـــأتى بالوحشة وعدم المحبة والمؤانسة بين المتصافحين.

#### الانحناء والمعانقة:

قال النووى: وأما المعانقة وتقبيل الوجه لغير الطفل ولغير القادم من سفر ونحوه، فمكروهان، نص على كراهتهما أبو محمد البغوى وغيره من أصحابنا .



ا [ رواه الطبراني، وصححه الالبايي في الصحيحه " ٢٢٦ " ].

<sup>ً [</sup> فتاوى المرأة " ص ٢١٤ "، وزارة الشئون الاسلاميه والدعوة ].

<sup>&</sup>quot; [ رواه مسلم " ۲۶۲۶ "، والترمذي " ۱۸۳۳ "، وإبن ماجه " ۳۳۹۲ " ].

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> [ الاذكار " ص ٢٦٥ " ].



أما بالنسبة للقادم، فلا كراهة فية، لحديث جابر بن عبد الله، قال: لما قدم جعفر من الحبشة عانقة النبي صلى الله عليه وسلم '، وعن أنس - رضى الله عنه - قال: كان أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم إذا تلاقوا تصافحوا، وإذا قدموا من سفر تعانقوا ".

قال الامام البغوى في شرح السنه ؟ بعد أن ذكر حديث جعفر وغيره من مظاهر الاختلاف: " فأما المكروه من المعانقة والتقبيل فما كان على وجه الملق والتعظيم، وفي الحضر، فأما المأذون فيه فعند التوديع وعند القدوم من السفر، وطول العهد بالصاحب وشدة الحب في الله، ومن قبل فلا يقبل الفم، ولكن اليد والرأس والجبهة، وإنما كره ذلك في الحضر فيما يرى لانه يكثر ولا يستوجبه كل واحد، فإن فعله الرجل ببعض الناس دون بعض وجد عليه اللذين تركهم، وظنوا أنه قصد بحقوقهم وآثر عليهم، وتمام التحية المصافحة " أ. فيحصل ما لا يبغيه الإسلام مسن الوحشة والمنافرة، وغيرهما من الأمراض التي تذهب بهيبة المجتمع المسلم وتضعف روابطه، فضلاً عن أن كثرة المعانقة ربما تكون سبباً في نقل الأمراض بالعدوى، لذلك يؤكد الأطباء على عدم التعانق إلا في أضيق الحدود، لسهولة وسرعة انتقال الأمراض عن طريق الفم والأنف أو مسن خلال احتكاك وتلامس بشرتي الوجه الرقيقة، وذلك من الطب الوقائي النبوى.



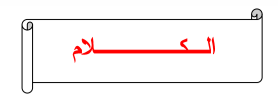
ا [ رواه الترمذي وإبن ماجه، وحسنه الالباني في صحيح الترمذي " ٢٧٢٨ " ].

 $<sup>^{1}</sup>$ [ أخرجه أبو يعلى في مسنده، وصححه الالباني في الصحيحه "  $^{1}$ 7 [ أخرجه أبو يعلى في مسنده، وصححه الالباني في الصحيحة "

<sup>&</sup>quot; [ رواه الطبراني في الاوسط، وصححه الالباني في الصحيحه " ٢٦٤٧ " ].

أ أنظر تعليق الالباني على حديث " ٢٦٤٧ " السابق ].





يقضى معظم الناس أوقاتاً هائلة من أعمارهم في التحدث والإستماع، وتستغرق المحادثة العادية تقريباً حوالي أربعة آلف أو خمسة آلاف كلمة في الساعة، لذلك فإن الشخص الذي يتكلم لمدة ساعة ويستمع لمدة ساعة فمن الممكن أن يستغرق حوالي خمس وعشرون ألف كلمة في ذلك الوقت، ومن الممكن أن يرتفع هذا المعدل يومياً عن مائة ألف كلمة في اليوم.

ومن هنا تبدو خطورة وأهمية الحديث، فحديث الفرد يعتبر مقياساً حقيقياً لشخصيتة، وتعبيراً واضحاً لخبراتة بالحياة، وما يكنه بداخله ويطويه في صدره، إذاً يصبح من المستحيل ألا يظهر في حديث الفرد شيئاً مما يكنه ويطويه، فالقدور تغلى بما فيها، وكل إنسان ينضح بما فيه، وقد قال أحد الفلاسفة، كما أن الأنية تمتحن بأطنالها، فيعرف صحيحها من مكسورها، فكذلك الإنسان يعرف حاله من منطقه.

وقال ابن المبارك:

وهذا اللـسان بريـد الفـؤاد يـدل الرجال على عـقلـه

وما دام الأمر كذلك فليس من الغريب أن يصبح تعلم مهارات الحديث وآدابه أحد فروع المعرفة، والذى يلقى إقبالاً غير عادى بين أوساط مختلفة من الناس، وصنف فى السنوات الأخيرة العديد من المؤلفات العربية والأجنبية فى هذا الفن.

ولن نجد أفضل من الآداب والمهارات التي وضعها الإسلام للحديث متمثلة في كلام رب العالمين، وهدى من بعثه الله لإخراج الناس من ظلمات الجاهلية إلى نور الإسلام، من حياة البدو وصلفهم، إلى حياة الإسلام الذي جعل الحكمة ضالة المؤمن.

وآداب الحديث موهبة ترتكز على مواهب ذهنية وجسدية وتتأثر بحالة المتحدث النفسية إستقراراً أو إضطراباً، ولا يمنع ذلك من أن آداب الحديث تصقل بالتربية والتوجيه، فلا وجود لإنسان يخلوا من النقص ويوصف بالعصمة بعد موت المصطفى صلى الله عليه وسلم الذى أدبه ربه





فأحسن تأديبه، فكل إنسان له أخطائه، ولكن الإختلاف هنا بين من يـــدرك خطئـــه وينـــهض لتجاوزه، وبين من يستكين لخطئه فلا يبادر بالتوبة.

نظراً لحاجة الناس إلى الجلوس والحديث سواء كانت أحاديث علم أو نصح أو بيع أو شــراء أو زواج أو حتى سمر

نظراً لأهمية الكلام وخطورته، وضع الإسلام له قواعد وأصول تعبر عن أهميته وتحد من خطورته.





# أولاً: قواعد وأصول الكلام

وضع الاسلام للكلام ضوابط تدل على فائدته وتحد من خطره، وآداب تحث على الاحترام والتكريم والتوقير، بما يزيد من المحبه والالفه والمؤانسة بين الجالسين والمتحادثين، كما تعمل على نبذ الكره والبغض والفرقه، آداب تعمل على تجنب الضرر والاذى للمتحادثين.

#### ١. الحرص على الصمت وصون اللسان:

الأصل في الكلام الصمت وطول السكوت، قال تعالى: " مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلُ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ " [ق. ١٨]، فلا كلام إلا عند الضرورة وإذا دعت الحاجة لأن كل لفظ مرقوب ومحسوب. ومن هنا فمتى استوى الكلام وتركه في المصلحة فالسنة الإمساك عنه، فإن كثرة الكلام في المباح تقود شيئاً فشيئاً إلى المكروه ومنه إلى الحرام، وقد أوصى النبي صلى الله عليه وسلم بإمساك اللسان، فعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: "كنت مع النبي (صلى الله عليه وسلم) في سفر فاصبحت يوما قريبا منه ونحن نسير فقلت: يارسول الله أحبرني بعمل يدخلني الجنة ويباعدني من الله قال: لقد سألتني عن عظيم وأنه ليسير على من يسره الله عليه: تعبد الله ولا تشرك به شيئا وتقيم الصلاة وتوتي الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت ثم قال: ألا أدلك على الواب الخير؟ الصوم جنة والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار وصلاة الرجل في حوف الليل قال: ثم تلا ( تتحافى جنوبهم عن المضاجع ) حتى بلغ ( يعملون ) ثم قال: ألا أحبرك برأس الأمر وعموده وذروة سنامه؟ قلت: بلى يارسول الله: قال: رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد ثم قال: ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟ قلت: بلى يا نبي الله فأخذ بلسانه قال: كف عليك هذا فقلت: يا نبي الله وإنا لمو آخذون بما نتكلم به فقال: ثكلتك بالناس في النار على وجوههم أو على مناذ تعجبه أيما إنكار، فالكلام عامل ألكناء عامل ". فهكذا يربي رسول الله أمته، فقد أنكر على معاذ تعجبه أيما إنكار، فالكلام عامل ألسنتهم " ". فهكذا يربي رسول الله أمته، فقد أنكر على معاذ تعجبه أيما إنكار، فالكلام عامل ألسنتهم " ". فهكذا يربي رسول الله أمته، فقد أنكر على معاذ تعجبه أيما إنكار، فالكلام عامل

ا [رواه الترمذي، وابن ماجه، وأحمد، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير (٩٢٦٧)]





من أهم العوامل التي تؤدى إلى الخسران في الدنيا من حدوث الصراعات وفقد العلاقات وقطيعة الإرحام وقد تنشأ الحروب نتيجة كلمة لا يدركها قائلها.

لذلك شرط النبى صلى الله عليه وسلم على من كان يؤمن بالله و اليوم الأخر أن يلزم الصمت وألا يتفوه إلا بالخير، فعن أبى هريرة – رضى الله عنه – عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: " من كان يؤمن بالله واليوم الاخر، فليقل خيراً أو ليصمت '.

فمما لا شك فيه أن المستمع (قليل الكلام) أقوى من من المتكلم، لأن المتكلم لا يمكنه أن يخفى مكنون نفسه و حبايا روحه، فيعبر بلا تعمد عن مدى ثقافته ومقدار حبرته، فيلقى بأفكاره ويطرح أرائه فتصبح فى متناول المستمع، وفى الجهة الأخرى فالذى يطيل السكوت ولا يلقى بكلامه إلا بعد أن يستمع إلى الأخرين فيجمع الأفكار ويقلب الآراء فيحوز خبرة غيره فضلاً عن حبرته فيكون دقيق الكلام صحيح الرأى، ومن ثم فهو مثار إهتمام الناس ومحط أنظارهم يترقبون كلامه، فيكسى بالهيبة ويحط بالوقار ويعامل بتقدير واحترام.

قال الامام على – رضى الله عنه –: إذا تم العقل نقص الكلام، وبكثرة الصمت تكون الهيبه، وقال عمرو بن العاص – رضى الله عنه –: الكلام كالدواء إن أقللت منه نفع، وإن أكثرت منه قتل، وقال بن مسعود ما رأيت أحوج إلى طول سجن من اللسان، وقال الحسن: أعقل لسانك إلا عن حق تقيمه، أو باطل تدحضه، أو حكمة تنشرها، أو نعمة تذكرها.

وقال حكيم: كن صموتاً وصدوقاً فالصمت حرز، والصدق عز، ومن أكثر مقاله سئم، ومن أكثر سؤاله حرم، صمت تسلم به، خير من نطق تندم عليه، ومن قال مالا ينبغي سمع مالا يشته...

#### ٢. وجوب الكلام في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:-

إذا كان الإسلام قد استحسن الصمت وحرض عليه، فإنه قد أوجب الكلام وحرض عليه او الخالات عليه الله الإصلاح والخير ؛ كأن يكون أمراً بمعروف أو نهياً عن منكر، أو دفعاً لظله، أو شهادة حق، ففي هذه الحالات يكون السكوت فيها إثماً والكلام فرضاً، قال تعالى: " لُعِنَ اللّذِينَ



ا [ رواه البخاري " ٦٠١٨ "، ومسلم " ٤٧ " ].



كَفُرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ، كَانُوا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنْكَرِ فَعَلُوهُ لَبَئْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ" [ المائـدة: ٧٩، ٧٩]، وقـال تعالى: "وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ" [ البقرة: ٢٨٣]، وقال تعالى: "وَلْتَكُنْ أَمَدُ لَاء المصلحون الثواب العظيم والأحر الكبير، فهم المفلحون، قال تعالى: "وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ " مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ " [ آل عمران: ٤٠٤]، وقد وصف الله تعالى قولهم قائلاً: " وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنِّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ " [ فصلت: ٣٣].

ومنه قول سعيد:

وانطق بحيث العي مستقبح واصمت بحيث الخير في سكتتك

#### ٣. الإخلاص:-

هذا الأصل هو حلية المسلم وبغيته وهو سبب عزه وكرامته، وهو الذى يسموا بالكلام من مجرد حروف تخرج من بين الشفاة بدافع غريزى إلى الربانية تلك الغاية التى استحق بها الإنسان التكريم والتفضيل والتى من أجلها خلق، وهى الخاصية التى يرتفع بها المسلم عن متناول الشيطان، "قال ربّ بِمَا أَغُويَتني لَأُزيِّننَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَأُغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ، إلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُحْلَصِينَ " وَلَا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُحْلَصِينَ" [الحجر:٣٩، ٤٠] فالمسلم لا يتكلم إظهاراً لعلم أو تعبيراً عن ثقافة أو تعاليا على مستمع أو مرآئة للحاضرين، إنما يتكلم إرضاء لربه وينئى عن الكلام طاعة لربه، فالله تعالى يقول: "قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢٦٢) لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا وَلَ الْمُسْلِمِينَ " [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣].

#### ٤. الرفق ولين الكلام وطيب العبارة:-

حث الإسلام على التفوه بالطيب من الكلام واللين من الحديث الذى يخرج من روح المسلم فيعبر به عن سمته وحسن خلقه وسماحة دينه، لأن المسلم شامة بين الناس يسعى بينهم بالخير ويحثهم على الفضائل وينهاهم عن القبائح.



كما أن صاحب الكلام اللين والعبارة الطيبة، يأنس به الناس ويطمئنون له ويسكنون إليه، فضلاً عن إقتناعهم بكلامه وإقبالهم على مقاله، فما أحوج العالم لمثله في عصر كثرت فيه الشكوك وظهر القلق وغاب الأنيس، فشاعت العيادات النفسية، وزداد تردد الناس إليها ليستمعوا إلى من يريح أعصابهم ويهدأ من روعهم، بالكلام الطيب والعبارات المسكنة التي تدعوا إلى التفاؤل. لذلك أمر الله تبارك وتعالى موسى وهارون – عليهما السلام – بمراعاة الرفق واللين مع أطغسى أهل الارض، وأكثرهم كفراً وإستكباراً في الارض " فرعون " فما بالك أخى المسلم وأنست تتحدث مع مسلماً موحداً أخاً لك، فكيف يكون لينك معه في الكلام؟ قال تعالى: " فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيّنَا لَعَلَهُ يَتَذَكّرُ أَوْ يَخْشَى " [ طه: ٤٤ ]، كما وصف سبحانه الكلمة الطيبة بالشحرة الطيبة، التي لها أصل ثابت وفرع شامخ، ينتفع الخلق بثمارها ويستظلون بظلها ويستدفنون بورقها، أما الكلمة الخبيثة فهي كالشجرة الخبيثة تؤذى الناس بشوكها وتقطع عليهم طريقهم فكان إقتلاعها من جذورها أمر نافذ لتجنب حبثها، قال تعالى: " أَلَمْ تَرَ كَيْفَ صَرَبَ اللّهُ مَثلًا ويَصْرُبُ اللّهُ مَثلًا فكليةً كَشَجَرَةٍ خَبِيثةٍ أَصُلُها ثَابت وَفَرْعُها فِي السَّمَاء، تُؤثِي أُكُلها كُلَّ حِين بإذْنِ رَبِّها ويَصْرُبُ اللّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَهمْ يَتَذَكَّرُونَ وَمَثلُ كَلِمَةٍ خَبِيثةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثةٍ اجُتَثَتُ مِن مِن فَوْرار" [ إبراهيم: ٢٤ ) ٢٠ ٢٠ ٢ ]

وعن عدي بن حاتم رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنه ذكر النار فتعوذ منها وأشاح بوجهه ثلاث مرار، ثم قال: " اتقوا النار ولو بشق تمرة فمن لم يجد فبكلمة طيبة " وعن أبي مالك الأشعري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إن في الجنة غرفا يـرى ظاهرها من ظاهرها من ظاهرها أعدها الله لمن آلان الكلام وأطعم الطعام وتابع الصـيام

وقيل: لا يجد العجول فرحاً، ولا الغضوب سروراً، ولا الملول صديقاً، كلام المرء بيان فضله وترجمان عقله، فأقصره على الجميل، وإقتصر منه على القليل.

وصلى بالليل والناس نيام "".



ا البخاري (٦٠٢٣)، ومسلم (١٠١٦)

آرواه البيهقي في شعب الإيمان، وصححه الألباني في المشكاة (١٢٣٢) ]

äsi **ägii** www.alekoh.ne

وقد حبب الرسول صلى الله عليه وسلم إلى حسن الخلق وحذر من الفحش في الكلام، فعن أبي الدرداء – رضى الله عنه – قال: إن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " ما من شئ أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من حسن الخلق، وإن الله يبغض الفاحش البذئ " \. والبذئ: هو الذي يتكلم بالفحش وردئ الكلام.

قال تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: " وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ " [ القلم: ٤]، وعن عبدالله بن عمرو – رضى الله عنهما – قال: لم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم فاحشاً ولا متفحشاً، وكان يقول: " إن من خياركم أحسنكم أخلاقاً " ٢.

### ثانياً: آداب ومهارات الكلام

#### الإعتدال وضبط مستوى الصوت:

يترك مستوى الصوت أول إنطباع لدى المستمع تجاه المتحدث، وهو ما يسمى في علم النفس "بتكنيك الحديث"، فإن كان منخفضاً إلى درجة إستسماع المخاطب دل ذلك على ضعف ثقة المتحدث بنفسه، وقلة السيطرة، وضعف اليقين، مما يدفع المخاطب إلى الضجر، وانعدام الرغبة في المتابعة، فإن كان مضطراً إلى الإستماع تغشاه النعاس.

أما إذا كان الصوت مرتفعاً صاحباً أوحى بالريبة والقلق وعدم الثقة بالنفس، فمن الصعب أن يقنع المستمع ببراعة وتوفيق صاحب الصوت الصاحب المرتفع، مما حدا ببعض المشاهير مثل الرئيس المريكي "جورج بوش" إلى تلقى تدريبات صوتية، بعد باء بالفشل في إنتخابات الرئاسة عام ١٩٨٨ فقد كان صوته يتسم بالحدة والعنف، وبالمثل فعلت رئيسة الوزراء البريطانية "مارجريت تاتشر"، فقد تلقت تدريبات لتخفيض حدة صوتها، رغبة في فرض نفوذها بشكل فعال.

وقد شبه سبحانه وتعالى الصوت المرتفع بأبشع الصور وأقبح الأصوات، بصوت الحمير، تأكيداً للنهي وتوبيخاً للفعل، حثاً على الإقلاع عنه ودفعاً للإتزان والإعتدال، حيث أن أصوات الحمير



ا [ رواه الترمذي، وصححه الالباني في الصحيحه " ٨٧٦ " ].

<sup>[</sup> البخاري " ٦٢٠٣ "، ومسلم " ٢١٥٠ " ].

بدة الألوكة

ومدح القرآن المؤمنون الذين يغضون ولا يرفعون أصواهم فى مجلس الرسول صلى الله عليه وسلم فقال: " إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُواتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَئِكَ الَّذِينَ امْ تَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ فقال: " إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُواتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَئِكَ الَّذِينَ امْ تَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ فقال: " إِنَّ اللَّذِينَ امْ تَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوبَى لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ " [ الحجرات: ٣ ].

ويشير علماء النفس إلى أن علو الصوت يدل على بطلان حُجة صاحبه، وأن الصوت الهادئ المعتدل يدل على صدق صاحبه، وقوة حُجتة، وثقته بنفسه.

فى حين أن الصوت المتزن الذى يتسم بالهدؤ ويعبر عن الثقة فى النفس والتحكم فى العبارات ووضوح النبرات ومرونة الأداء ودقة المعانى، فإن الناس تقبل عليه وتصغى له، لا يشغلهم شاعل ولا يطاردهم وقت.

فضلاً عن أن الصوت المعتدل يزيد من الالفه والطمأنينة وكذلك الاحترام المتبادل، مما يعمل على زيادة العلاقات الاجتماعية، وتوسيع دائرتها.

وذلك هو الثابت من هدى نبينا صلى الله عليه وسلم، إذ يقول ابن القيم: كان إذا تكلم تكلم بكلام مفصل مبين يعده العاد ليس بهذ مسرع لا يحفظ ولا منقطع تخلله السكتات بين أفراد الكلام بل هديه فيه أكمل الهدي، وكان صلى الله عليه وسلم يوجه صحابته ويوصيهم بالتوازن والإعتدال في مستوى الصوت وإن كانوا يقرؤن القرآن، عن أبي قتادة قال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج ليلة فإذا هو بأبي بكر يصلي يخفض من صوته ومر بعمر وهو يصلي رافعا صوته قال: فلما اجتمعا عند النبي صلى الله عليه وسلم قال: " يا أبا بكر مررت بك وأنت تصلي تخفض صوتك "قال: قد أسمعت من ناجيت يا رسول الله وقال لعمر: " مررت بك وأنت تصلي رافعا صوتك " فقال: يا رسول الله أوقظ الوسنان وأطرد الشيطان فقال النبي صلى الله عليه وسلم: يا أبا بكر ارفع من صوتك شيئا " وقال لعمر: " اخفض من صوتك شيئا " '.

#### إيضاح الكلام (الفصاحة والبيان):



ا [رواه أبو داود، الترمذي، وأحمد، وصححه الألباني في المشكاة "٢٠٤"]



البيان هو اسم حامع لكل ما يكشف عن المعنى ويدل على المقصود، أما الفصاحة فهي تعين خلو الكلام من التعقيد، وبعدة عن التداخل في الألفاظ والمعاني.

ومن هنا ينبغى إستخدام الكلمات الواضحة، والعبارات الفصيحة، والألفاظ المستحسنة التي يفهمها المخاطب، والحروف المتمكنة في مخارجها غير قلقة ولا مكدودة، لأن ذلك يدل على البراعة في الأداء ويعبر عن الثقة في النفس، ويحفز المستمع على المتابعة و الإصغاء، أما استخدام الكلمات الضعيفة والألفاظ الهزيلة والعبارات الغامضة، فإلها تدل على ضحولة الثقافة وقلة المعرفة والدراية بموضوع الحديث، كما تعكس مشاعر الخمول والكسل والتوتر والإنفعال ومن ثم عدم الرغبة في المتابعة.

وقالت عائشة – رضى الله عنها – في صفة كلام نبينا صلى الله عليه وسلم: "كان كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم كلاماً فصلاً يفهمه كل من يسمعه .

وقال الله تعالى فى معرض المن وذكر النعم: "الرَّحْمَنُ، عَلَّمَ الْقُرْآَنَ، خَلَقَ الْإِنْسَانَ، عَلَّمَـهُ الْبَيَانَ، " [ الرحمن: ١، ٢، ٣، ٤]. وقد وصف النبى صلى الله عليه وسلم البيان بالسحر الذي يأسر القلوب ويملك العقول، حيث قال فى حديث عبد الله بن عمرو: " إن من البيان لسحرا "".

وقال ابن المعتز البيان ترجمان القلوب وصيقل العقول، وسئل معاوية عمرو بن العاص، من أبلـغ الناس؟ قال: أقلهم لفظاً، وأسهلهم معنى، وأحسنهم بديهة.

وهناك بعض الكلمات التى قد يستخدمها المتحدث ولا يفهمها المستمع من أول وهلة، لذلك ينبغى التكرار حتى يحصل المقصود وهو الفهم والإستيعاب، فعن أنس – رضى الله عنه – أن النبى صلى الله عليه وسلم كان إذا تكلم بكلمة أعادها ثلاثاً حتى تفهم عنه، وإذا أتى على قوم فسلم عليهم شلم عليهم ثلاثاً  $^{7}$ . ومن الخطأ الزيادة على الثلاث، لأنه ينافى المقصود ويبعث على الرتابة والملل، فضلاً عن أنه الثابت من فعل النبي صلى الله عليه وسلم.



<sup>[</sup> رواه أبو داود، وصححه الالباني في صحيح أبي داود " ٤٠٥١ " ].

٢ [ رواه البخاري"٥٧٦٧"]

<sup>&</sup>lt;sup>"</sup>[ رواه البخاري " ٩٥ " ].



#### ♦ النهى عن الثرثره:

نعى النبى صلى الله عليه وسلم عن الثرثرة وهى كثرة الكلام تكلفاً، لأنها تبعث على الملك الخمول، وتثير الضجر والإزدراء، فضلاً عن كثرة الوقوع في الهفوات وارتكاب الأخطاء، إضافة إلى أنها تعبيراً عن الأنانية والأثرة والإكتراث بالذات وعدم المبالاة بالأخرين، مما يؤدى إلى النفور والقطيعة، وذلك يتنافى مع مبادىء الإسلام، لذلك فقد وضح النبى صلى الله عليه وسلم قبح هذه الخصلة، وأعلن أن صاحبها هو أبغض وأبعد الناس منه يوم القيامة.

عن جابر – رضى الله عنه – أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " إن من أحبكم إلى، وأقربكم منى مجلساً يوم القيامة، أحاسنكم أخلاقاً، وإن أبغضكم إلى وأبعدكم منى يوم القيامة، الثرثارون، والمتشدقون، والمتفيهقون " قالوا: يا رسول الله قد علمنا الثرثارون والمتشدقون، فما المتفيهقون، قال: " المتكبرون " '، وقد مدح النبي صلى الله عليه وسلم قصر الخطبة مع البيان، فعن عمار قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مئنة من فقهه فأطيلوا الصلاة واقصروا الخطبة وإن من البيان سحرا ""

لذلك ينبغى الإبتعاد عن التطويل الممل أو الإقتتضاب المخل لأن الإكتفاء بعبارات مبتورة تـــثير استياء المخاطبين وتشعرهم بالإستخفاف بهم.

وزن الكلام إذا نطقت ولا تكنثرثارة في كل ناد تخطب

#### ♦ التواضع والبعد عن التشدق:

قد حث الإسلام على التواضع في الحديث ولين الكلام، ودعى إلى استخدام الكلمات المألوفة والعبارات الدارجة المفهومة، ولهى عن التقعر والتشدق في الكلام باستخدام الكلمات الغريبة والعبارات المعقدة، وقد حذر كل الحذر من هذه الصفة الذميمة التي لا تؤدى إلى بغض الناس فحسب، بل بغض الله عز وجل ايضاً، وذلك هو الخسران المبين.



ا [ رواه الترمذي، وصححه الالباني في الصحيحه " ٧٩١ " ].

٢ [ رواه مسلم "٨٦٩"، وأحمد ]

بخة **الألوكة** 

قال الله تعالى موصياً نبيه بالتواضع: " وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ" [ الحجر: ٨٨]، وقال تعالى مبيناً جزاء التواضع: " تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَكَ قَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ " [ القصص: ٨٣].

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الحديث السابق: وإن أبغضكم إلى وأبعدكم منى يـوم القيامة، الثرثارون، والمتشدقون، والمتفيهقون "قالوا: يا رسـول الله قـد علمنـا الثرثـارون والمتشدقون، فما المتفيهقون، قال: "المتكبرون.

وعن عبد الله بن عمرو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال " إن الله عز وجل يبغض البليغ من الرجال، الذي يتخلل بلسانه تخلل الباقرة بلسالها "". أى الذى يظهر التفصيح ويتعمد التشدق، فيتقعر ويتعمق في الكلام ويتكلفه، إستعلاء على الغير، ورغبة في التقدير والوجاهة، وحباً في الظهور، وهذه صفات المتكبرون الذين يمقتهم الله عز وجل، لذلك شبههم بالبقرة ووجه الشبه في إدارة لسانه حول أسنانه وفمه حال التكلم كما تفعل البقرة بلسالها حال الأكل وخص البقرة من بين البهائم لأن سائرها تأخذ النبات بأسنالها والبقرة لا تحتش إلا بلسالها.

ومن صور التشدق، التكلم بلغة المثقفين في حضرة أنصاف المستعلمن والعامة، واستخدام المصطلحات والعبارات التي يقتصر فهمها على فئة معينة، بحضرة من لا يدركونها، كأن يستخدام الطبيب المصطلحات الطبية في خطابه مع عامل بسيط استعلاءً عليه، ومن ذلك ايضاً استخدام الألفاظ الأجنبية ادعائاً للثقافة والمعرفة، فكلها أمور تثير الغضب والنفور، فمن غير المعقول أن يقبل الإنسان على من يتعالى ويتشدق عليه، وأن يأنس به ويطمئن اليه، فمن تواضع لله رفعه وأحبه ومن أحبه وضع محبته في قلوب الخلق فما زاد الله عبداً بالتواضع إلا عزا.

تواضع تكن كالنجم لاح لناظر على صفحات الماء وهو رفيع ولا تك كالدخان يعلو بنفسه على طبقات الجوّ وهو وضيع

فمن أراد أن يأسر القلوب ويجذب العقول وتصغى له الآذان فعليه أن يكون التواضع منهجه والبساطة قبلته والرفق بغيته، وأن يكون التكبر مرزول لديه والتشدق ممقوت عنده، إذا هابه أحد



 $<sup>[ [ ( \</sup>wedge \wedge ) ]^{1} ]$  أخرجه أبو داود و الترمذي و أحمد ، وصححه الألباني في الصحيحة (  $( \wedge \wedge \wedge ) )$ 



هون عليه أمره، وقد أتى النبي صلى الله عليه وسلم رجل فكلمه فجعل ترعد فرائصه فقال لـــه" هون عليك فإني لست بملك إنما أنا ابن امرأة تأكل القديد'"

فقد كره النبى صلى الله عليه وسلم إيذاء المخاطب سواء بكثرة الكلام حتى لا يدع له فرصة يبدى فيها المخاطب رأيه، وكذلك بأن يتكبر على جلسائه ويتشدق عليهم بالالفاظ والكلام، فهؤلاء هم أبعد المسلمين عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم القيامة.

#### ❖ ترك مالا يعنيه:

ينبغى للمتحدث ألا يتحدث في أمور الناس الخاصة، التي لا تعنيه، بحيث لا يضره السكوت عنها ولا ينفعه الكلام فيها، فعن أبي هريرة – رضى الله عنه – عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من حُسن إسلام المرء تركه مالا يعنيه " \(^\). يعد المحدثين هذا الحديث من الأربعة أحاديث الستى جمعت فأوعت، فهو يدعوا إلى عدم تتبع العورات، وحفظ الخصوصيات، والإقتصار على الذات، فهو منشأ الإحترام والتوقير ومصدر الهيبة والكرامة، وهو مكمن العزة.

إزهد فيما عند الناس تستعبد قلو بهم.. . فطالما استعبد الإنسان إحسان

كل إنسان له عالمه الخاص الذى لايريد من أحد أن يتدخل فيه، وإذا بادر شخص ما واقتحم عالمه بغير رضاه فسوف يحاول التصدى له بكل ما يستطيع، فيقع ما يبغضه الإسلام من الكراهية والبغضاء، ناهيك عن إهدار الوقت، والتعب والتغيص الذى يحصل له، فى حين أنه بإعراضه عن التدخل فى أمور الناس واقتحام أسرارهم تحصل له الطمأنينة وراحة البال، وكما قيل من تدخل فيما لايعنيه سمع ما لا يرضيه

وذكر مالك أنه بلغه أنه قيل للقمان: "ما بلغ بك ما نرى؟ " يريدون الفضل فقال: " صدق الحديث وأداء الأمانة وترك ما لا يعنيني ". "

وروى عن الحسن قال: "من علامة إعراض الله تعالى عن العبد أن يجعل شعله فيما لا يعنيه".



ا [ رواه ابن ماجة، وابن سعد في الطبقات وصححه الألباني في الصحيحة (١٧٨٦) ]

<sup>· [</sup> رواه الترمذي، وإبن ماجه، وصححه الالباني في صحيح الترمذي " ٢٣١٧ " ].

<sup>° [</sup>ذكره ابن دقيق العيد في شرحه للأربعون النووية، ص١٢٦]



قال الامام الشافعي لصاحبه الربيع: ياربيع لا تتكلم فيما لا يعنيك، فإنك إذا تكلمت بالكلمـــه ملكتك ولم تملكها.

وقيل: من عرف شأنه، وحفظ لسانه، وأعرض عما لا يعنيه، وكف عن عرض أخيه، دامــت سلامته، وقلت ندامته، وإياك وفضول الكلام فإنه يظهر من عيوبك ما بطن، ويحرك من عــدوك ما سكن.

إحفظ لسانك لا تقول فتبتلى إن البلاء مُوكلُ بالمنطق

#### التؤدة والإطمئنان في الكلام:

المتحدث اللبق هو الذى يتسم كلامه بالترتيل والترسيل، فضلاً عن التؤدة والتمهل، ليفهم متحدثه مقصوده من الكلام، لاسيما ونحن نعيش في عصر إختلطت فيه الجنسيات وتنوعت فيه اللهجات، وتعددت فيه اللغات، وتعقدت أمور الحياة مع كثرة مطالبها.

وقد كان نبينا صلى الله عليه وسلم يزين كلامه ويترسل فيه ليترك الفرصة لمستمعه عن التفكر والتدبر، بحيث يمكنه التعلق على فحوى الكلام إذا أراد، لاسيما وقد أكد العلم الحديث على أن الإنسان لايمكنه التركيز وإستيعاب الكلام السريع الذي لايتخلله السكون والتؤدة والتمهل، فعن عائشة – رضى الله عنها – قالت: "إن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن يسرد الحديث كسردكم كان يحدث حديثاً لو عده العاد لأحصاه "، أي لو أراد المستمع عد كلماته وحروف لأمكنه ذلك، لذلك إستوعب الصحابة كلام النبي صلى الله عليه وسلم وحفظوه '.

عن عائشة قالت ألا يعجبك أبو هريرة جاء فجلس إلى جنب حجرتي يحدث عن النبي صلى الله عليه وسلم يسمعني ذلك وكنت أسبح فقام قبل أن أقضي سبحتي ولو أدركته لرددت عليه إن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن يسرد الحديث كسردكم أ.

ولكن هناك بين الترسل والتأنى والبطء الشديد المصاحب للحذلقة، فالأخير يــؤدى إلى نفــور السامع وضجره، لان كلام متحدثه يسير الملل.



١ [ رواه البخاري " ٣٥٦٧ "، ومسلم " ٣٤٩٣ " ].

<sup>ً [</sup> رواه البخاري " ٣٥٦٨ "، ومسلم " ٣٤٩٣ " ].



#### ❖ يبدأ الكلام الأكبر والأعلم:

من الأدآب التي ينبغي مراعاتها في الحديث عدم تصدر حديثي السن للكلام وإبداء الرأى في حضرة من هم أكبر سناً وأكثر علماً، وهذا أمر ترتضيه الفطرة وتكاد تتفق عليه المجتمعات على اختلافها، فبئس القوم الذين لا يبغون تحصيل خبرات من سبقوهم علماً أو سناً، ويرتضون خوض التجارب وتحمل النتائج.

وقد أفرد الإمام البخارى في صحيحه باباً أسماه إكرام الكبير، وقال فيه: ويبدأ الأكبر بالكلام والسؤال.

وقد نص النبى صلى الله عليه وسلم على ذلك، وأنكر على من خالف، ففى حديث سهل بن أبي حثمة قال انطلق عبد الله بن سهل ومحيصة بن مسعود بن زيد إلى خيبر وهي يومئذ صلح فتفرقا فأتى محيصة إلى عبد الله بن سهل وهو يتشمط في دمه قتيلا فدفنه ثم قدم المدينة فانطلق عبد الرحمن بن سهل ومحيصة وحويصة ابنا مسعود إلى النبي صلى الله عليه وسلم فذهب عبد الرحمن يتكلم فقال كبر كبر وهو أحدث القوم فسكت فتكلما فقال تحلفون وتستحقون قاتلكم أو صاحبكم قالوا وكيف نحلف و لم نشهد و لم نر قال فتبريكم يهود بخمسين فقالوا كيف نأخذ أيمان قوم كفار فعقله النبي صلى الله عليه وسلم من عنده '، والشاهد قول كبر كبر، وقال بعض أهل العلم فيه دلالة على اعتبار الكبر، وجمعوا بينه وبين أحاديث اليمين بأن القوم إذا كانوا في المواجهة يقدم الأكبر، أما إن كانوا عن اليمين والشمال قدم الإيمن تبركاً.

وهنا يتضح مدى حرص الإسلام على شيوع الإحترم والتوقير بين أفراد المحتمع المسلم، ومراعاة النظام ونبذ والعشوائية والهمجية.

تعظيمك الناس تعظيم لنفسك في قلوب الإعداء طراً والأدواء من عظم الناس يعظُم في النفوس بلا مؤونة وينل عز الأعزاء

#### التأكد من صحة الكلام وعدم ترويج الشائعات:

ينبغى على المتحدث أن يراعى صحة ما يقوله ويحكية، فيتثبت من كلامــه ويــرد الأمــور إلى مصادرها الصحيحة، فلا يتلفظ إلا بما هو ثابت عنده، لان الكلمة ربما تخرج من لسانه فلا يدرى



ا [رواه البخاري "٣١٧٣"، ومسلم "١٦٦٩"]



بها، فيأخذها غيره فيبنى عليها أموراً لاحد لخطورتها، فترويج الإشاعات يؤدى غالباً إلى حدوث النكبات والأزمات التي تلحق بالأفراد والجماعات.

وقد تضاعفت خطورة الإشاعات مع التقدم التكنولوجي والثورة الهائلة في عالم الإتصالات، فقد ساهم ذلك أيما إسهام في سرعة وسهولة إنتقال المعلومات عن ذي قبل، لذلك فقد أضحي تصديقها أكثر شراً وأسواء مصيراً، وقد عاين العالم كله الأزمة الإقتصادية التي شاهدتما البورصات الإمريكية التي نتجت عن إشاعة.

لذلك قال الله تعالى: " وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ " [ الاسراء: ٣٦ ]، وقال تعالى أيضاً: " " مَا يَلْفِطُ مِنْ قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ " [ ق: ١٨ ]، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " كفى بالمرء كذباً أن يحدث بكل سمع " '، فقد إعتبره الرسول صلى الله عليه وسلم كذاب.

#### تجنب الحلف بغير الله:

القسم تعظيم للمقسم به، ولا يجوز للمسلم أن يعظم غير الله تبارك وتعالى لذلك نهى الرسول صلى الله عليه وسلم عن الحلف بغير الله.

عن إبن عمر - رضى الله عنهما - أنه أدرك عمر بن الخطاب فى ركب وهو يحلف بأبيه فناداهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: " ألا إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم فمن كان حالفاً فليحلف بالله وإلا فليصمت " ٢.

#### البعد عن التملق والمداهنة:

من الناس من يتلون، فيأتى هؤلاء بوجه ولسان وهؤلاء بوجه ولسان آحران، فهو سلوك بغيض وخلق كريه، مذموم صاحبه عند الله ورسوله والناس أجمعين، لأنه يمتثل بسلوك يتنافى مع الأمانة والصدق والإخلاص أى صفات المؤمنين الربانيين، ففى مثلهم قال الله تعالى: " يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ الْقَوْلِ وَكَانَ اللّهِ بِمَا النّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ الْقَوْلِ وَكَانَ اللّهِ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحيطًا " [ النساء: ١٠٨ ].



١ [ رواه مسلم " ٢٥ " ].

<sup>[</sup> رواه البخاري " ٦١٠٨ "، ومسلم " ١٦٤٦ " ].



وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " تجدون الناس معادن: خيارهم فى الجاهلية خيارهم فى الاسلام إذا فقهوا، وتجدون خيار الناس فى هذا الشأن أشدهم له كراهية، وتجدون شر الناس ذا الوجهين، الذى يأتى هؤلاء بوجه وهؤلاء بوجه " \. قال القرطبي إنما كان ذو الوجهين شر الناس لأن حاله حال المنافق إذ هو متملق بالباطل وبالكذب مدخل للفساد بين الناس وقال النووي هو الذي يأتي كل طائفة بما يرضيها فيظهر لها أنه منها ومخالف لضدها وصنيعه نفاق ومحض كذب وخداع وتحيل على الاطلاع على أسرار الطائفتين وهي مداهنة محرمة، قال فأما من يقصد بذلك الإصلاح بين الطائفتين فهو محمود، وقال غيره الفرق بينهماأن المذموم من يزين لكل طائفة بكلام فيه لكل طائفة عملها ويقبحه عند الأخرى ويذم كل طائفة عند الأخرى يأتي لكل طائفة بكلام فيه صلاح الأخرى ويعتذر لكل واحدة عن الأخرى وينقل إليه ما أمكنه من الجميل ويستر القبيح

وعن محمد بن زيد أن ناساً قالوا لجده عبدالله بن عمر – رضى الله عنهما –: إنا ندخل علـــى سلاطيننا فنقول لهم بخلاف ما نتكلم إذا خرجنا من عندهم، قال: كنا نعد هذا نفاقاً " <sup>"</sup>.

قل للذی لست أدری من تلونه أنا صح أم علی غش يناجيني إنسى لأكثر مما سمتني عصحباً يد تشجع وأخرى منك تأسونى تغتابنى عند أقوام و تمدحني في آخرين وكل عنك يأتيني هذان شيئان قد نافيت بينهما فاكفف لسانك عن شتمي و تزيني

#### ٠٠٠ ما يفعله من إشتمل كلامه على منهى عنه:

يتعامل الإسلام مع البشر من منطلق عدم العصمة، واحتمال الخطأ ومن ثم فقد وجه المخطأ إلى ما يصلحه حتى لايتمادى فى خطئه ويصعب معه التغاضى عن الخطأ، ومن هنا إذا تكلم شخص بحرام، فليستعذ بالله من الشيطان فإنما هو نزغ منه، قال تعالى: " وَإِمَّا يَنْزَغَنَّ كَ مِنَ مَنْ



ا [ رواه البخاري " ٣٤٩٤، ٣١٧٩ "، ومسلم " ٢٥٢٦ " ].

٢ [تحفة الأحوذي ج٦ ص١٤٥]

<sup>&</sup>quot; [ رواه البخاري " ٧١٧٨ " ، وإبن ماجة ].

الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِدْ باللَّهِ إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ " [ فصلت: ٣٦ ]، وبعد الاستعاذه يبادر بالتوبه والاكثار من الاعمال والاقوال الصالحه، قال تعالى: " أُولَئِكَ جَزَاؤُهُمْ مَغْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنَعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ " [ آل عمران: ١٣٦]، وقال صلى الله عليه وسلم: " من حلف فقال في حلفه: باللات والعزى فليقل: لا إله إلا الله، ومن قال لصاحبه: تعال أقامرك فليتصدق " '، وقال تعالى: " إنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ " [ هود: ١١٤ ].

وللتوبه أركان: أن يقلع عن المعصيه، وأن يندم عليها، وأن يعزم على ألا يعود إليها، ولو تعلق الذنب بحق آدمي فلابد من البراءة منه.



<sup>` [</sup> رواه البخاري " ٤٨٦٠ "، ومسلم " ١٦٤٧ " ].



# الاستماع

يجهل معظم الناس اليوم أهمية الإصغاء، وخاصة في ظل التطورات الإقتصادية والسلوكية وما يلزم تلك التطورات من سرعة واستغلال للوقت، فضلاً عن سرعة دوران عجلة الزمان "غياب البركة في الوقت"، ورغم ذلك فإن الإصغاء له تأثير عظيم في مجال العلاقات الإجتماعية والعملية والدبلوماسية، ومن هنا فالإنصات الجيد جزء لا يتجزء من الحديث الفعال، فهو وسيلة لكسب ثقة الناس وتأييدهم، الأمر الذي دعى خبراء التنمية البشرية إلى الإعتقاد بأن الإصغاء فن وأنه أساس كل حديث جيد.

والأن نعرض لأهم آداب الأصغاء من خلال منهجنا الإسلامي:

#### ❖ الانصات باهتمام وتركيز:-

أول آداب الاستماع هو الانصات ومتابعة المتحدث وعدم مقاطعته، فهذا من قبيل الاحترام والتقدير وهو وسيلة فعالة في كسب القلوب وترك انطباعاً جيداً واثراً حسناً، فإن المتحدث يشعر بالإيناس والطمأنينة إذا بدا على مستمعه الإنصات والرغبة في الإستماع، فكم من شخصية ترجع حاذبيتها الى قدرتها على الإنصات بتركيز وإقبال، وظهورها بمظهر المهتم بما يقال، وفي المقابل كم من شخصية لا يحب الناس مجالستها ويغتمون لحضورها ليس إلا أن صاحبها لا ينصت لهم فيشعرون بأنه لايقدر حديثهم ولا يعبأ بكلامهم، والإنسان بطبعه يهتم بنفسه وبرغباته أكثر من أي شيء أخر، وكما قبل إذا أردت أن تكون مهماً فكن مهتماً.

ولنا في رسولنا صلى الله عليه وسلم أسوة، فما قاطع متحدثاً قط حتى مع المخالفين له في الرآى والاعتقاد، كان يسمع وبعد أن ينتهوا، يرد عليه بما يناسبهم.

وكان العلماء يقولون: أول أبواب العلم الاستماع. ومن الحقائق المتعارف عليها في علم النفس، أن الإنسان يفكر بأضعاف السرعة التي نتحدث بها، لذلك فإن العقول تكون في حالة سباق مع الصمت، ومن ثم فالمستمع أقوى من المتحدث، وقد وجه القرآن الى المسلمين الأمر





بَالإِنصات أمام القرآن، للتفكر والتبدبر ونيل الرحمة والهداية، قال تعالى " وَإِذَا قُرِئَ الْقُـــرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُوْحَمُونَ" [الأعراف: ٢٠٤].

ومن الجدير بالذكر أن الإنصات ليس بالشيء الهين، فالإنسان مجبول على الكلام ومدفوع إلى الرغبه في الصدارة والتميز، فتحد الكثيرين لا يصبرون أمام هذا الدافع فيحاولون التحدث بدلاً من الإستماع، والعاقل هو الذي يتذكر اثار الإنصات فيكبت جماح نفسه، ومن هنا كانت التأكيد على أهمية الصبر.

# ❖ تجنب الاستماع إلى الغيبه، الكلام القبيح:

كما حرم الشرع أن يغتاب المسلم أخاه، حرم كذلك أن يستمع إلى غيبه أحيه دون أن ينكر على على قائلها، قال تعالى: " وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّعْوِ مُعْرِضُونَ " [ المؤمنون: ٣]، وقال تعالى: " إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا " [ الاسراء: ٣٦]، وعن أبى الدرداء – رضى الله عنه – أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " من رد عن عرض أحيه، رد الله عن وجهه الناريوم القيامه " \.

فمن تمام المرؤة وحسن الخلق، أن يذب المرء عن عرض أخيه وأن يدفع عنه ما يسؤه في غيبوبته، لأن عدم الذب فيه إقرار، والمقر بالشيء كمن فعله أو شارك فيه.

وسمعك صن عـن سماع القبيح كصون اللسان عن النطق به

فإنك عند سماع القبيح شريك لقائله فانتيه

# ❖ البشاشة والوجه الطلق:

من آداب الاستماع تحلى المستمع بالبشاشه والوجه الطلق، وتجنب العبوس والكأبة، فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تحقرن من المعروف شيئاً، ولو أن تلقى أخاك بوجه طليق



ا [ رواه الترمذي، وصححه الالباني في صحيح الجامع " ٦٢٦٢ " ].



" '، وقال صلى الله عليه وسلم: " تبسمك في وجه أخيك صدقة وأمرك بالمعروف ونهيك عن المنكر صدقة الحديث '.

الإبتسامة تبث الطمأنينة والإرتياح، تعمل على توسيع دائرة العلاقات الإجتماعية، ولها تــأثير فعال في المتصاص الغضب وكسر الحدة والعنف، لذلك قال الصينيون إذا لم تستطع أن تبتسم فلا تفتح دكاناً.

#### ❖ حفظ السر: -

السر عهد يعهد به المتحدث إلى المخاطب، والله أمر بالوفاء بالعهود، قال تعالى: " وَأَوْفُو إِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدِ كَانَ مَسْئُولًا " [ الاسراء: ٣٤]، وقال تعالى: " إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي اللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ " [ النور: ١٩ فِي اللَّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ " [ النور: ١٩ ].

إفشاء الإسرار من أخطر الوسائل التي تثير الفتن وتفضى الى البغض لأنه ما سمى سراً إلا لخطروة انتشاره وذيعه، والأنسان بطبعه يميل إلى الفضفضة بالهموم والملمات لعله يجد من يريح عنه ويطمئنه، لذلك جعل الإسلام السر أمانة. ومن هنا تجد الأمين على الأسرار يقبل عليه الناس ويفتحون له قلوهم ثقة فيه.

قال أنس بن مالك أسر إلى النبى صلى الله عليه وسلم سراً فما أخبرت به أحداً بعده ولقد سألتنى أم سليم فما أخبرتما به  $^{7}$ . وعن جابر بن عبدالله  $^{7}$  رضى الله عنه  $^{7}$  قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إذا حدث الرجل بالحديث ثم التفت فهي أمانه "  $^{3}$ .



<sup>&#</sup>x27; [ رواه مسلم " ٢٦٢٦ "، والترمذي، وإبن ماجة ].

<sup>[</sup> رواه الترمذي وإبن حبان في صحيحه، وحسنه الالباني في صحيح الترغيب والترهيب " ٣٣٢١ " ].

<sup>&</sup>quot; [ رواه البخاري " ٦٢٨٩ "، ومسلم " ٢٤٨٢ " ].

<sup>[</sup> رواه أبو داود والترمذي، وصححه الالبايي في الصحيحه " ١٠٩٠ " ].



وقيل: كتمان الاسرار يدل على جواهر الرجال، وكما أنه لا خير في آنيه لانمسك ما فيها، فكذلك لا خير في إنسان لا يمسك سره.

قال الحسين بن عبد الله:

لا يكتم السر إلا كل ذي خطر والسر عند كرام الناس مكتوم والسر عندي في بيت له غلق قد ضاع مفتاحه والباب مردوم



# هيئة الجلوس

#### ❖ صفة الجلوس:

صفة الجلوس وهيئته لها ثأثير بالغ على الفرد وجلسائه، حيث أن الجلسة التي لايراعي فيها راحة الإعضاء واستقامتها يبدوا على صاحبها الإضطراب والتوتر وعدم الإستقرار والثقة بالنفس، مما يؤثر على أسلوبه في الحديث وطريقة تفكيره وتفاعله مع جلسائه، و الجلسة التي توحى بالغرور وعدم الإكتراث بالجلساء لا شك ألها تؤدى إلى النفور والبغض بين الجالسين، وعلى النقيض فإن الجلسة المعتدلة توحى بالإحترام والتقدير للأخرين، وتعبر عن الثقة بالنفس.

لذلك ينبغى أن يراعى فى الجلوس راحة الأعضاء واستقرارها، والتواضع فى الجلوس بما لا يفضى إلى النفور والكراهية، ولنا فى رسول الله أسوة حسنة، فقد كان صلى الله عليه وسلم إذا حلس تواضع فى جلسته و لم يترفع فيها، وكان يستقيم ظهره فى جلسته وتستقر باقى الاعضاء، فكانت جلسته تتسم بالسكون والخشوع، حتى أن من يراه لأول وهله ربما إرتعد من هذا السكون، فقد كان يجلس محتبياً ومتربعاً.





وكان من تواضعه ألا يمد قدمه في وجوه الجالسين بل كان يجلس عيهما، يدل على ذلك حديث جبريل، يقول عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال بينما نحن جلوس عند رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر لا يرى عليه أثـر السـفر ولا يعرفه منا أحد حتى جلس إلى النبي صلى الله عليه وسلم فأسند ركبتيه إلى ركبتيه ووضع كفيـه على فخذيه فقال يا محمد أخبرني عن الإسلام فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت..

ومن صور التواضع ايضاً ألا يميز نفسه بشيء دون الجالسين، ففي قصة اسلام عدى بن حاتم، يروى أنه قدم علي النبي صلى الله عليه وسلم فدعاه إلى مترله فألقت إليه الجارية وسادة يجلس عليها فجعلها بينه وبين عدي وجلس على الأرض. قال عدي: فعرفت أنه ليس بملك وكان. وعن قيلة بنت مخرمة أنها رأت رسول الله صلى الله عليه وسلم في المسجد وهو قاعد القرفصاء. قالت: فلما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم المتخشع أرعدت من الفرق أ. وعن جابر بن سمرة – رضى الله عنه – قال: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا صلى الفحر حلس في مصلاه حتى تطلع الشمس أ، وهذه الجلسه، يوصى بما المختصين اليوم ويسمونها بجلسه " اليوجا "، ويعددون من فوائدها، وقد وجهنا النبي صلى الله عليه وسلم إليها من أكثر من ألف عام. وكان النبي صلى الله عليه وسلم إليها من أكثر من ألف عام. وكان النبي صلى الله عليه وسلم يجلس محتبياً، والاحتباء كما قال إبن منظور هوأن يضم الإنسان رجليه إلى بطنه بقوب يجمعها به من ظهره ويشد عليها، قال: وقد يكون الاحتباء باليدين عوض الثوب وإنما نمى عنه لأنه إذا لم يكن عليه إلا ثوب واحد ربما تحرك أو زال الثوب فتبدو عورته ومنه الحديث والاحتباء حيطان العرب أى ليس في البرارى حيطان فإذا أرادو أن يستندوا إحتبوا لان الاحتباء يمنعهم من السقوط ويصير لهم كالجدار.



<sup>[</sup> [رواه مسلم  $(\Lambda)$ )، وأصحاب السنن إلا النسائي [

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> [رواه أبو داود، والترمذي، وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٤٨٤٧)]

<sup>&</sup>quot;[ رواه مسلم " ٦٧٠ "، وأبو داود، وصححه الالباني في صحيح الجامع " ٤٧٤٧ " ].

agill www.alukah.ae

وقد نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن التحامل على أحد الاعضاء تحاملاً يضر بهذا العضو، عن الشديد بن سويد – رضى الله عنه – قال: مر بى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا جالس هكذا، وقد وضعت يدى اليسرى خلف ظهرى وإتكأت على أليه يدى، فقال: " أتقعد قعدة المغضوب عليهم '.

# من كان متكئاً وأراد الحديث فليقعد:

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتكأ من تعب أو للراحه، فإذا حدثه أحد وأراد أن يجيبه قعد، وقد صنف البخارى باباً خاصاً بهذا الامر سماه " من إتكأ بين يدى أصحابه "، قال خباب: أتيت النبي صلى الله عليه وسلم وهو متوسد برده قلت: ألا تدعو الله؟ فقعد.

عن عبدالرحمن بن أبي بكرة، عن أبيه، قال: كنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: " الأشراك بالله وعقوق الوالدين " ألا أُخبركم بأكبر الكبائر؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: " الاشراك بالله وعقوق الوالدين " وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم متكئاً فجلس فقال: " ألا وقول الزور " فما زال يكررها حتى قلنا ليته سكت أ، وفي الباب أحاديث أخرى نكتفي بما ذكرناه.

وهذا من عظيم خلقه صلى الله عليه وسلم أن يعتدل لمن يحدثه، وصدق الله إذ يقول: " وَإِنَّــكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيم " [ القلم: ٤ ]، ولنا فيه أُسوة حسنه.

# أكرم المجالس جهه القبله:

عن أبي هريره — رضى الله عنه — أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " إن لكل شي سيداً، وإن سيد المجالس قبالة القبله " ".

لانما الجهه التي يتوجه إلى الله بما، وهي جهة الصلاة، فتحصل بركه الجلوس بالتوجه إليها.

#### ♦ الاستلقاء:



 $<sup>^{\</sup>prime}$  [ رواه أبو داود، وصححه الالباني في صحيح أبي داود " ٤٠٥٨ " ].

٢ [رواه البخاري " ٦٢٧٣ " " ٦٢٧٤ "، ومسلم " ٨٧ " ].

<sup>&</sup>quot; [ رواه الطبراني في الاوسط وصححه الالباني في الصحيحه " ٢٦٤٥ " ].

www.alukah.net



ورد في الاستلقاء أحاديث ظاهر الاختلاف منها: –

عن جابر بن عبدالله أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نمى عن إشتمال الصماء والاحتباء في ثوب واحد وأن يرفع الرجل إحدى رجليه على الاحرى وهو مستلق على ظهره '.

وعن عبدالله بن زيد – رضى الله عنه – أنه رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم مستلقياً في المسجد واضعاً إحدى رجليه على الاخرى ٢.

يدل ظاهر الحديثين على الاختلاف، لكن المحققين من العلماء وفقوا بينهم، فقد قال النووى في شرحه للحديث الاول (شرح صحيح مسلم) ؛ قال العلماء: أحاديث النهى عن الاستلقاء رافعاً إحدى رجليه على الاخرى محمولة على حالة تظهر فيها العورة أو شئ منها، وأما فعلم صلى الله عليه وسلم فكان على وجه لا يظهر منها شئ، وهذا لابأس به، ولاكراهه فيه على هذه الصفحه.

ولابد أن يؤخذ في الاعتبار أن إستلقاء الرسول صلى الله عليه وسلم كان في وقت الاستراحه لا عند إجتماع الناس، ولا عند حديثه معهم، لما هو معروف عنه صلى الله عليه وسلم من الجلوس بين الناس بالوقار والسكينه.



ا [ رواه مسلم " ٢٠٩٩ "، وأصحاب السنن ].

<sup>&#</sup>x27; [ رواه البخاري " ٤٧٥ "، ومسلم " ٢١٠٠ " ].



# صفات المجلس

وضع الإسلام صفات للمجلس الصالح والمجلس السيىء صيانة للمؤمن ووقاية له، نظراً للآثار البالغة التي تلحق بالفرد من جلسائه خيراً كان أو شراً، فالإنسان يتأثر بأفكار قرنائه لا محالة، لذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم محذراً: " الرجل على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل النبي صلى الله عليه وسلم من يخالل المنافقة الم

# عدم مجالسة العصاة والسفهاء ومجالسة الصالحين: -

مثل النبى صلى الله عليه وسلم الأثار التى تلحق الفرد من جلسائه بحامل المسك ونافخ الكير، فالجلوس مع حامل المسك آثاره طيبة أقلها الرائحة الطيبة التى تشرح الصدر وتبعث على السرور والبهجة، أما الجلوس مع نافخ الكير فأقل ضرر ينجم عنه الرائحة الخبيثة، التى تثير الغم والهمم. قال صلى الله عليه وسلم فى حديث أبي موسى رضي الله عنه: " إنما مثل الجليس الصالح والجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير فحامل المسك إما أن يحذيك وإما أن تبتاع منه وإما أن تجد منه ريحا خبيثة ""

وقد أمر الله عز وجل بالابتعاد وعدم مجالسة العصاة والمستهزئين بالدين، قال تعالى: " وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنْسِيَنَّكَ رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنْسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ " [ الانعام: ٦٨ ].

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من قعد مقعداً لم يذكر الله تعالى فيه كانت عليه من الله ترة الله ترة " ". ترة، ومن إضطجعاً لا يذكر الله تعالى فيه كانت عليه من الله ترة " ".

# ٠ الحرص على ذكر الله:



<sup>[</sup>رواه أبو داود والترمذي وصححه الألباني في صحيح في صحيح أبي داود (٤٨٣٣) ]

۲ [رواه البخاري (۵۳٤)، ومسلم(۲۶۲۸) ]

<sup>&</sup>quot; [ رواه ابو داود، وصححه الالباني في صحيح أبي داود " ٤٠٦٥ " ].



ينبغى على الجلوس أن يراعوا أن لا يخلوا مجلسهم من ذكر الله تبارك وتعالى، حتى لا يأتى هذا المجلس عليهم حسرة وندامة يوم القيامة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " ما من قوم يقومون من مجلس لا يذكرون الله تعالى فيه إلا قاموا عن مثل جيفة حمار وكان لهم حسرة " '، فقد شبه مثل هذه المجالس الخاليه من ذكر الله بجيفة الحمار، كأبشع ما يكون حالها.

وقال صلى الله عليه وسلم أيضاً: " ما جلس قوم مجلساً لم يذكروا الله تعالى فيه و لم يصلوا على نبيهم فيه إلا كان عليهم ترة، فإن شاء عذبهم، وإن شاء غفر لهم " ٢.

ومما لاشك فيه أن ذكر الله يكسب النفوس الطمأنينه، والسكون، قال تعالى: " السنين آمَنُسوا وتطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ أَلَا بِذِكْرِ اللّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ " [ الرعد: ٢٨]، فإن إطمأنت قلوبهم سلمت أقوالهم من الغيبه والنميمه وقلوبهم من الغل والحقد والحسد.

#### الاقبال على مجالس الذكر والعلم: -

حث النبى صلى الله عليه وسلم صحابته على الاقبال على مجالس الذكر والعلم ومجالس العلماء والصالحين، فمثل هذه المجالس تهذب النفوس وتجدد الايمان وتقويه، وهي في الجمله لاتخلوا من منفعة، فعن أبي سعيد الخدري – رضى الله عنه – أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "لا يقعد قوم يذكرون الله عز وجل إلا حفتهم الملائكه، وغشيتهم الرحمه ونزلت عليهم السكينه، وذكرهم الله فيمن عنده " ".

وعنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: " ما جلس قوم يذكرون الله عز وجل إلا ناداهم مناد من السماء: قوموا مغفور لكم قد بدلت سيأتكم حسنات " ، والاحاديث في هذا الموضوع كثيره نكتفي بما ذكرناه.



<sup>&#</sup>x27; [ رواه أبو داود، وصححه الالبايي في صحيح أبي داود " ٤٠٦٤ " ].

 $<sup>^{1}</sup>$  (رواه الترمذي، وصححه الالباني في صحيح الترمذي "  $^{1}$  7791 ].

<sup>&</sup>quot; [ رواه مسلم " ۲۷۰۰ "، والترمذي، وأبو داود، وإبن ماجة ].

اً [رواه الطبراني في الاوسط، وصححه الالباني في الصحيحه " ٢٢١٠ "].



# الجالسين: مراعاة نفسيات الجالسين:

نهى النبى صلى الله عليه وسلم ألا يتحدث إثنين من الجلوس فى أُمور خاصه ويتركوا ثالثهم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إذا كانوا ثلاثة فلا يتناجى إثنان دون واحد " '.

أما إذا كانوا أكثر من ثلاثة فلا بأس إن تناجى ويسر إثنين منهم لبعضهم البعض، قال صلى الله عليه وسلم: " إذا كنتم ثلاثة فلا يتناجى رجلان دون الاخر حتى تختلطوا بالناس من أجلل أن يحزنه " ٢.

فبينت هذان الحديثان مدى رحمه النبى صلى الله عليه وسلم بأمته ومراعاته لأحاسيسهم ومشاعرهم، كما يبدوا من هذان الحديثان أيضاً مدى حرصه صلى الله عليه وسلم على درء البغض والكراهيه والوقايه من أمراض النفوس التي تنشأ من جراء الاستهانه بمثل هذه الادآب.



 $<sup>^{\</sup>prime}$  [ رواه البخاري " ٦٢٨٨ "، ومسلم " ٢١٨٣ " ].

۲ [ رواه البخاري " ٦٢٩٠ "، ومسلم "٢١٨٤ " ].





# آداب الدخول على الجماعة والجلوس بينهم

# التوسع في المجالس:

قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللَّهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ انْشُزُوا فَانْشُزُوا يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ انْشُزُوا فَانْشُزُوا يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ " [ المحادله: ١١]، هذه الايه تحث المسلمين على عدم المزاحمه وتضيق المحالس، خاصه المحالس التي يلتف فيها الناس حول واحد منهم، الاولى أن توسع المحالس حيى يأخذ الكل حقه في المتابعه والمشاركه في المحلس إن اتيح.

ففيها فوائد عظيمة لهذه الامه منها الرحمة ونشر المودة والتعاون ومراعاة الاخرين، فالمسلمين ينبغى أن يراعى بعضهم بعضاً حتى في المجالس، حتى يفسح الله لهم في الدنيا والاخره، ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: " خير المجالس أوسعها " \.

# كراهه قيام الرجل من مجلسه والجلوس فيه:

غى النبى صلى الله عليه وسلم على من جاء إلى المجلس أن يقيم أحداً من مكانه ليجلس فيه، فعن إبن عمر - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله صلى اله عليه وسلم: " لا يقيمن أحدكم رجلاً من مجلسه ثم يجلس فيه ولكن توسعوا وتفسحوا " وكان إبن عمر إذا قام له رجل من مجلسه لم يجلس فيه  $^{7}$ .

هكذا تتجلى عظمة هذا المنهج في المساواه بين الناس ومراعاة الحقوق، قال الامام بن حجر في شرحه لهذا الحديث: والحكمه في هذا النهى منع إستنقاص حق المسلم المقتضى للضغائن، والحث على التواضع المقتضى للمواددة، وأيضاً فالناس في المباح كلهم سواء، فمن سبق إلى شئ إستحقه،



ا [ رواه أبو داود، وصححه الالباني في صحيح الجامع " ٣٢٨٥ " ].

<sup>ً [</sup> رواه البخاري " ٩١١ "، ومسلم " ٢١٧٧ " ].

www.alukah.net



ومن إستحق شيئاً فأخذ منه بغير حق فهو غصب والغصب حرام، فعلى هذا قد يكون بعض ذلك على سبيل الكراهة وبعضه على سبيل التحريم.

# حال الجلوس بين إثنين:

لا يجوز لرحل أن يفرق بين إثنين في الجلوس بينهما إلابإذهما، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديث عمرو بن شعيب: "لا يحل لرجل أن يفرق بين إثنين إلا بإذهما "وفي روايه أخرى لابي داود "لا يجلس بين رجلين إلا بإذهما "'، وذلك من كمال الادب وحفظ المودة ونبذ الكراهيه ومراعاة الخصوصيات، وقد شدد النبي صلى الله عليه وسلم في النهى حيث قال "لا يجوز "إدراكاً لما يحدثة هذا السلوك المشين من آثاراً نفسيه وإجتماعيه.

#### جلوس الرجل حيث ينتهى به المجلس:

عن جابر بن سمرة — رضى الله عنه — قال: كنا إذا أتينا النبى صلى الله عليه وسلم جلس أحدنا حيث ينتهي ٢.

ففى هذا الحديث تنبيه على أدب من آداب المحالس، حرص عليه الصحابه رضوان الله عليهم وأهملناه فى عصرنا هذا ؛ فينبغى أن يجلس الرجل حيث ينتهى المحلسس ولا يـزاحم الجالسـين ويتخطى رقابمم.

وعن سلمان الفارسى – رضى الله عنه – قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لا يغتسل رجل يوم الجمعة ويتطهر ما إستطاع من طهر ويدهن من دهنه أو يمس من طيب بيته ثم يخرج فلا يفرق بين إثنين ثم يصلى ما كتب له ثم ينصت إذا تكلم الامام إلا غفر له ما بينه وبين الجمعة الاحرى " "، فقد حرص رصول الله صلى الله عليه وسلم على ألا يفرق بين المسلمين أحد حتى ولو كان للصلاة.



ا [ رواه ابو داود، والترمذي، وصححه الالباني في صحيح الجامع " ٧٦٥٦ " ].

٢ [ رواه أبو داود، والترمذي، وصححه الالبايي في صحيح أبي داود " ٤٠٤٠ " ].

<sup>&</sup>quot; [ رواه البخاري " ٨٨٣ " وأطرافه " ٩١٠ "، وأحمد ].



# إذا رجع الرجل فهو أحق بمكانه:

عن أبي هريرة - رضى الله عنه - أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " إذا قام أحدكم من مجلسه ثم رجع إليه فهو أحق به " \.

من مراعاة الحقوق، أن المرء أحق بمجلسه إذا عاد إليه، فقد نبه النبي صلى الله عليه وسلم على هذا الحق، لان مثل هذه الممارسات قد تثير الغضب والكره بين المسلمين، فقضى النبي صلى الله عليه وسلم عليها.

وقد نكر النبى صلى الله عليه وسلم المجلس ليفيد عموم مجالس المسلمين، وأن هذا الحق ثابت في جميع مجالس المسلمين، لان آثاره ثابته لا تتغير من مجلس لآخر.

وللعلماء رأيين فى حكم مفارقة من قعد إذا رجع الاول، البعض على أنه مستحب وهو مــــذهب الامام مالك، والبعض حمله على الوجوب، ورجح الامام النووى الاخير.

#### القيام للداخل: -

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من أحب أن يتمثل له الناس قياماً، فليتبوأ مقعده من النار " ٢.

وقال العلامه الالباني في تعليقه على هذا الحديث قال: فقه الحديث:

دلنا هذا الحديث على أمرين:

الاول: تحريم حب الداخل على الناس القيام منهم له، وهو صريح الدلاله بحيث أنه لايحــتج إلى بيان.

والآخو: كراهة القيام من الجالسين للداخل، ولو كان لا يحب القيام، وذلك من باب التعاون على الخير، وعدم فتح باب الشر، وهذا معنى دقيق دلنا عليه راوى الحديث معاويه – رضي الله

<sup>[</sup> رواه أبو داود، والترمذي ، والطحاوي في شكل الاثار، وصححه الالبابي في الصحيحه " ٣٥٧ " ].



<sup>&#</sup>x27; [ رواه مسلم " ٢١٧٩ "، وأبو داود، وإبن ماجة ].



عنه -، وذلك بإنكاره على عبد الله بن عامر قيامه له، وإحتج عليه بالحديث وذلك من فقه الدين، وعلمه بقواعد الشريعه، التي منها " سد الزرائع "، ومعرفته بطبائع البشر، وتاثرهم بأسباب الخير والشر، فإنك إذا تصورت مجتمعاً صالحاً كمجتمع السلف الاول، ولم يعتادو القيام بعضهم لبعض، فمن النادر أن تجد فيهم من يجب هذا القيام الذي يرديه في النار، وذلك لعدم وجود ما يذكره به وهو القيام نفسه، وعلى العكس من ذلك إذا نظرت إلى مجتمع كمجتمعنا اليوم، قد إعتادوا القيام المذكور، فإن هذه العادة لا سيما مع الاستمرار عليها فإلها تذكره به، ثم إن النفس تتوق إليه وتشتهيه حتى تحبه، فإذا أحبه هلك، فكان من باب التعاون على البر والتقوى أن يترك القيام، حتى لمن نظنه أنه لا يجبه خشية أن يجره قيامنا له إلى أن يحبه، فنكون قد ساعدناه على هلاك نفسه وهذا لا يجوز.

# ❖ القيام من المجلس:

وعي من أراد القيام من الجلس، أن يسلم على جلسائه، سبق الاشاره إليه في آداب السلام،

# ❖ كفارة المجلس:

جعل رسول الله صلى الله عليه وسلم، الذي لاينطق عن الهوى، للمسلمين حال قيامهم من بحالسهم دعاء هو بمثابة الكفارة للمجلس الذي ربما إشتمل على لغط.

فعن أبي هريره – رضى الله عنه – قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من جلس فى محلس قكثر فيه لغطه فقال قبل أن يقوم من مجلسه ذلك: سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك، إلا غُفر له ما كان فى مجلسه ذلك " '.

وعن أبي برزه – رضى الله عنه – قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول بــآخره إذا أراد أن يقوم من المجلس: " سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتــوب



اً [ رواه الترمذي، وصححه الالباني في صحيح الجامع " ٦١٩ " ].



إليك، فقال رجل: يا رسول الله إنك لتقول قولاً ما كنت تقوله فيما مضى؟ قـــال: "ذلــك كفارة لما يكون في المجلس " \.



اً [ رواه أبو داود، والحاكم في مسندركه، وصححه الالباني في الصحيحه " ٤٠٦٨ " ].



# آداب الطريق

الطريق هو عباره عن ممر عام من حق الجميع أن يستفيدوا منه دون أن يتعرضوا للأذى أو المضايقات، لهذا حذر الشرع الحكيم من الجلوس في الطرقات، حتى لايعرض الجالسين الماره لآى مضايقات، ونظراً لحاجه الناس إلى الجلوس في الطرقات من بيع وشراء أو غير ذلك من ضروريات الحياة، وخص النبي صلى الله عليه وسلم الجلوس فيها رحمة منه بالمسلمين، ولكن مع مراعاة الاداب المتعلقه به.

جمعها النبى صلى الله عليه وسلم فى حديث واحد، فعن أبى سعيد الخدرى – رضى الله عنه – عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: "إياكم والجلوس فى الطرقات "قالوا: يارسول الله مالنا بد إنما هى مجالسنا نتحدث فيها، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "فإذا أبيتم إلا المجلس، فأعطوا الطريق حقها "قالوا: وما حق الطريق يارسول الله؟ قال: "غض البصر، وكف الاذى، ورد السلام، وامر بالمعروف ولهى عن المنكر " '.

وعن أبي طلحه زيد بن سهل - رضى الله عنه - قال: كنا قعوداً بالأفنيه نتحدث. فجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فقام علينا فقال: " ما لكم ولجالس الصعدات؟ إجتنبوا مجالس الصعدات " فقلنا: إنما قعدنا لغير ما بأس: قعدنا نتذاكر ونتحدث. قال: " إما لا فأدوا حقها، غض البصر، ورد السلام، وحسن الكلام " ٢.

وعن عمر – رضى الله عنه – قال: " إياكم والجلوس فى الصعدات ( وفى روايه: الطرق ) فإن كنتم لابد فاعلين، فاعطوا الطريق حقه"، قيل: وما حقه؟ قال: " غض البصر، ورد السلام وإرشاد الضال " ".



<sup>· [</sup> رواه البخاري " ٢٤٦٥ " وأطرافه " ٦٢٢٩ "، ومسلم " ٢١٢١ " ].

٢ [ رواه مسلم " ٢١٦١ "، وأحمد ].

<sup>[</sup> رواه النسائي في السنن الكبرى، وصححه الالبابي في السلسلة الصحيحة " ٢٥٠١ " ].



وذكر الالباني في تعليقه على الاخير عدة روايات، وفي روايه لأحمد: عن أبي سعيد به لكنه ذكر مكان كف الاذي، وأرشدوا السائل، ولفظ أبي طلحه ( ذكرناه )...، وورد عن أبي هريرة بلفظ: غض البصر وإرشاد الضال وتشميت العاطس إذا حمد الله ورد التحيه، وفي حديث البراء بلفظ: فردوا السلام وأعينوا المظلوم وأهدوا السبيل، وفي حديث إبن عباس ولفظه: فردوا السلام وغضوا البصر وإهدوا السبيل وأعينوا على الحموله.... وفي حديث وحشى بلفظ: فردوا السلام وغضوا ابصاركم وإهدوا الاعمى وأعينوا المظلوم.

#### وهذه الآداب هي:

- ١. غض البصر
- ۲. رد السلام
- ٣. كف الاذي
- ٤. الامر بالمعروف والنهى عن المنكر
  - ٥. إرشاد الضال أو إبن السبيل
    - ٦. حسن الكلام
- ٧. تشميت العاطس إذا حمد ورد التحيه
  - إعانه المظلوم
  - ٩. الاعانه عي الحموله
  - ١٠. هداية الاعمى
  - ١١. ذكر الله كثيراً

فهذه إحدى عشر خصله مستقاة من كلام سيد المرسلين تمثل آداب الجلوس فى الطرقات والافنيه التي تعم جميع المسلمين، وإذا كانت هذه الآداب موجهه إلى الجيل الذى عاصر الوحى وصاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فما بالنا بهذا الجيل، الذى إنتشر فيه الفساد وغابت القيم والآداب الاسلاميه من حياتهم إلا من رحمه الله، فحرى بنا أن نلقن آبنائنا وطلابنا هذه الآداب في البيوت والمؤسسات العلميه والاجتماعيه ليشبوا عليها ويعتادوها، حتى نقضى على بعض





الظواهر المنحرفه التي ظهرت وتفشت في طرقاتنا وما يفعله شباب النواصي من مضايقات ومعاكسات للماره.

كما أن هذه الآداب تدل على حضارة هذه الامه وصلاحيتها لقيادة العالم إذا تمسكت بدينها، فما ينادى به أصحاب الحريات والحقوقيين أقل بكثير من هذه الحقوق التي وضعها المعصوم عليه الصلاة والسلام.



# \* الاعتدال في المشي:

قال تعالى: "وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ" [لقمان: ١٩]، فالاعتدال والتوسط شأن الاسلام من كل شئ حتى في المشي، لان في الاسراع تعريض الانسان نفسه بذلك للتهلكه وعدم الاكتراث بما يقابله، وإذا فوجئ بعارض في الطريق من جدار أو دابه أو إنسان أو غير ذلك، ربما لايستطيع مع الاسراع أن يتحكم في رد فعله، كما أن في الابطاء ضياع للوقت وتأخير للمواعيد، وربما أدى به طول الوقت إلى النظر حوله فلا يأمن مع ذلك الفتنه، فكان الاقتصاد أولى.

# وإليك بعض الاحاديث التي تصف مشيه رسول الله صلى الله عليه وسلم: -

عن على بن أبى طالب – رضى الله عنه – قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم.... إذا مشى تكفأ تكفؤاً كأنما ينحط من صبب لم أر قبله ولا بعده مثله صلى الله عليه وسلم '، وفى روايه: إذا مشى تقلع.

وعن إبن عباس – رضى الله عنهما – مرفوعاً أنه صلى الله عليه وسلم "كان يمشى مشياً يعرف فيه أنه ليس بعاجز أو كسلان " <sup>٢</sup>.



\_

ا [رواه الترمذي، وصححه الالبايي في في المشكاه " ٥٧٩٠ " ].

<sup>· [</sup> رواه المخلص في فوائد المنتقاه، وصححه الالباني في الصحيحه " ٢١٤٠ " ].

بخة **الألولة** www.alekah.ne

تدل هذه الاحاديث على أن مشية رسول الله صلى الله عليه وسلم كانت مشيه تكفؤ وقد وصف الامام على – رضى الله عنه – هذه المشيه، بأنه كانما ينحط من صبب، والصبب هو الموضع المنحدر، أما التقلع فهو الارتفاع من الارض، فكان يرفع رجليه رفعاً بائناً، وقال بن منظور في لسان العرب: قال إبن عباس أراد به أنه قوى البدن فإذا مشى فكأنه يمشى على صدر

#### قدميه من القوة وأنشد:

الواطئين على صدر نعالهم يمشون في الدفئ والابراد

وقال إبن القيم: والتقلع: الارتفاع من الارض بجملته، كحال المنحط من الصبب، وهي مشية الهوج أولى العزم والهمة والشجاعة، وهي أعدل المشيات وأروحها للاعضاء، وأبعدها من مشية الهوج والمهانة والتماوت، فإن الماشي، إما أن يتماوت في مشية ويمشي قطعة واحدة كأنه خشبة محمولة، وهي مشية مذمومة قبيحة، وإما أن يمشي بإنزعاج وإضطراب مشي الجمل الاهوج، وهي مشيه مذمومة أيضاً، وهي دالة على خفة عقل صاحبها، ولا سيما أن كان يكثر الالتفات حال مشيه يميناً وشمالاً '.

وكره بعض السلف المشى البطئ الذى يشعر بضعف صاحبه، فكان عمر بن الخطاب إذا مشكى أسرع، ورأى - رضى الله عنه - شاباً يمشى رويداً، فقال: ما بالك أأنت مريض؟ قال: لا يا أمير المؤمنين، فعلاه بالدرة وأمره أن يمشى بقوه "

ومما لاعجب فيه ولا دهشة لاننا تعودنا أن كل ما كان يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم، يأتى به العلم الحديث على سبيل الاختراع والابتكار، ولا يعلم أصحاب هذه الابحاث أن الاسلام سبق العلم إليها، فيوصى علماء التربية الرياضية من خلال ما توصلوا إليه من أبحاث بهذه المشيه التي دعا إليها ديننا الحنيف.

#### ❖ النسلان لمن يشكو التعب من المشى:



١ [زاد الميعاد، ج " ١ "، ص " ٧٠ " ].



وجه النبى صلى الله عليه وسلم أصحابه حينما شكوا إليه التعب من المشى إلى مشيه النسلان، وهى الاسراع فى المشى، فمن آداب المشى الاسراع فيه لمن يمشى مسافات طويله حيى لا يجد مشقه وإعياء فيه، وهى وصيه رسول الله صلى الله عليه وسلم لأصحابه، ويوصى بها المختصون اليوم، فمن يسرع فى المشى يكون كل همه فى الاسراع وبالتالى لا يشعر بمشقة المشى.

فعن جابر بن عبد الله – رضى الله عنه – قال: شكا ناس إلى النبى صلى الله عليه وسلم المشـــى فدعا بهم وقال: "عليكم بالنسلان " فنسلنا فوجدناه أخف علينا '.

وغجتمع المشاه من أصحابه، فقالوا نتعرض لدعوات رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد إشـــتد السفر، وطالت المشقه، فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إستعينوا بالنسل، فإنه يقطع عنكم الارض، وتخفون له "، قال ( جابر بن عبد الله روى الحديث ) ففعلنا، فخففنا له أ.

# المشى فى سكينة ووقار:

قال تعالى: " وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَــالُوا سَلَامًا " [ الفرقان: ٦٣]، مدح الله تبارك وتعالى أولئك الذين يمشون مشياً هيناً أى في سكينه ووقار، وشرفهم سبحانه أيما تشريف بإن إضافتهم إلى إسم من أسمائه.

ومن آداب المشى أيضاً بالاضافه إلى المشى فى وقار وسكينه أن يصاحب ذلك بالعفو وعدم الاكتراث بالجاهلين، الذين يبتعون إزعاج الناس ومضايقاتهم بالقول أو بالفعل، فالمؤمن ينبغى أن لايقف عند كل هفوه ويقيم عليها مشكلة، فمثل هذه المشكلات كثيرة جداً فى طرقاتنا ووسائل المواصلات، تقوم المعارك بين المسلمين بسبب إصطدام أحد الركاب بالاحر وهكذا.

فقد غابت عن أكثرنا إلا من رحمه الله ثقافة الاعتذار وقبول الاعتذار، وهذا لايتناسب مع قوله تالى: " وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا " [ الفرقان: ٦٣ ]، فينبغى على المسلمين أن يلتزموا بهذا الادب القرآني.

<sup>[</sup> رواه بن حبان في صحيحه، وأبو يعلم في مستنده، وصححه الالباني في الصحيحه " ٢٥٧٤ " ].



ا رواه الحاكم في مستدركه وقال صحيح على شرط مسلم و لم يخرجاه، والبيهقي في السنن الكبرى، والطبراني في الاوسط، خزيمه في صحيحه، وصححه الالباني في الصحيحه " ٤٦٥ " ].



#### ♦ عدم الالتفات:

من آداب المشى عدم الالتفات يميناً ويساراً، لان ذلك يتنافى مع السكينه والوقار، وربما وقع بصره على عورة غيره، كما أنه قد يؤذى نفسه كأن يتعثر فى حجر لم يراه أو يقع فى حفره أو غير ذلك.

وبالاضافه إلى ذلك فكثرة الالتفات من شيم اللصوص، فينبغى للمسلم أن يتأنى بنفسه عن هـذه الخصله القبيحة.

فعن جابربن عبدالله أن رسول الله صلى الله عليه وسلم "كان إذا مشى لم يلتفت " '، وعن إبن عباس أيضاً أن النبي صلى الله عليه وسلم "كان إذا مشى مشى مجتمعاً ليس فيه كسل " '.

# إذا إضطر الالتفات إلتفت جميعاً:

فى هذه الحاله ينبغى الالتفات بجميع الجسد، إقتداء بالنبى صلى الله عليه وسلم، فعن عوف أن النبى صلى الله عليه وسلم "كان لايضحك إلا تبسماً ولا يلتفت إلا جمعاً " ".

فهذا هو سمت النبي صلى الله عليه وسلم فإذا أراد أن يلتفت لعارض ما لم يلوى رأسه فقط بـــل يلتفت بجميع حسده، فإن في الالتفات بالرأس فقط يدل على خفه وطيش صاحبه.

#### المشى مع الناس:

إذا كان إثنين:



ا [رواه الحاكم في المستدرك، والالبابي في الصحيحه وصححه" ٢٠٨٦ "].

<sup>· [</sup> رواه أحمد، وصححه الالباني في تصحيحه للحديث السابق " ٢٠٨٦ " ].

<sup>&</sup>quot; [ رواه بن سعد، وقال الالباني مرسل صحيح في تعليقه على الحديث السابق ].



قال إبن عقيل: من مشى مع إنسان فإن كان أكبر منه وأعلم مشى عن يمينه يقيمه مقام الامام في الصلاه وإذا كان سواء إستحب أن يخلى له عن يساره حتى لايضيق عليه جهة البصاق والامتخاط.

#### أما إذا كانوا جماعة:

فلافضل أن يمشوا على جانب أكبرهم وأعلمهم تقديراً وإحتراماً له وإحتفاء به ففى مسلم فى أول حديث فى كتاب الايمان أن يجيى بن يعمر وحميد بن الرحمن أكتفا عبدالله بن عمر أحدهما عـن يمينه والاخر عن شماله، فهكذا فعل هذين التابعين مع إبن عمر – رضى الله عنهما – الصاحبي.

# التواضع وعدم التبختر والتخايل:

حرم الله سبحانه وتعالى الكبر، وذم المتكبرين وتوعدهم بأشد العذاب، ووصى الله تبارك وتعالى المسلمين على لسان لقمان – عليه السلام – في وصيته لابنه، بعدم التخايل والتبختر في المشي، قال تعالى: " وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُور " [لقمان: ١٨].

وقال تعالى أيضاً موصياً نبيه صلى الله عليه وسلم: " وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ الْجَبَالَ طُولًا " [ الاسراء: ٣٧ ]، والمرح هو شدة الفرح، أى لاتمشى فرحاً معجباً بنفسك متكبراً، ثم يعلل سبحانه عن ذلك للنبى بقوله: " وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبُلُغَ الْجِبَالَ طُولًا " أى بوطئك عليها، فحرى بك التواضع وعدم الكبر والتحايل.

# الله: عض البصر عما حرم الله:

فيحرم عليه النظر إلى الاجنبيات والكشف عن عوراتهم، قال تعالى: "قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ " [ النور: ٣٠]، وكذا الحال مع النساء فقال تعالى: " وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْ نَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَ " [ النور: ٣١].





وعن أبى هريره – رضى الله عنه – عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: " إن الله كتب على إبن آدم حظه من الزنا أدرك ذلك لا محالة فزنا العين النظر وزنا اللسان المنطق والنفس تمنى وتشتهى والفرج يصدق ذلك كله أو يكذبه " \.

#### ♦ إلقاء السلام:

سبق الحديث عنه في آداب السلام.

# مراعاة نظافة الطريق وسلامته:

من الاداب التي حث عليها الاسلام، المحافظه على الطريق بكل ما تشمله هذه الكلمه من المعان وأساليب، فمنها إزالة الاذى من أحجار وقاذورات وغيره، وكذلك عدم رش الطرقات بالماء والاشياء التي تسبب الانزلاق، وكذلك عدم إحداث الضوضاء وإشعال النيران لما تحدثه من دخان وسخونه، لقوله صلى الله عليه وسلم فيما رواه بن عباس: "لاضرر ولا ضرار "٢.

ويستحب لكل من رآى أذى بالطريق أن يزيله إن إستطاع، لان إماطه الاذى عن الطريق إحدى شعب الإيمان.

فعن أبى هريره - رضى الله عنه - عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: " الايمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبه فأفضلها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطه الاذى عن الطريق والحياء شعبه من الايمان " ".



ا [ رواه البخاري " ٦٢٤٣ " وأطرافه " ٦٦١٢ "، ومسلم " ٢٦٥٧ " ].

٢ [ رواه بن ماجه والدارقطني وصححه الالبايي في الارواء " ٨٩٦ " ].

<sup>&</sup>quot; [ رواه البخاري " ٩ "، و مسلم " ٣٥"].



وجعل البخارى لهذا الموضوع باباً فى كتاب المظالم والغصبه سماه إماطه الاذى، وروى فيــه عن أبى هريره – رضى الله عنه – عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: " يميط الاذى عــن الطريق صدقه ".





# الاستئذان

قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَـــى أَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ " [ النور: ٢٧ ].

- ❖ على كل مؤمن أن يستأذن قبل الدخول على بيت غيره، للنهى الصريح في الآيــه،
   ويرى جمهور الفقهاء أن الاستئذان واحب أما السلام فهو مندوب.
- ❖ وإن رأى القادم أحداً من أهل البيت سلم ثم إستأذن، وإن لم يرى أحداً قَدم الاستئذان
   على السلام.
- ❖ الاستئذان یکون ثلاث مرات فقط، فإن لم یؤذن للداخل بعدها إنصرف، قال رسول
   الله صلی الله علیه وسلم: " إذا إستأذن أحدكم ثلاثاً فلم یؤذن له فلیرجع " '.
- \* بعد المره الثالثه إن لم يرد عليه أحد، أو قيل له إرجع، فليرجع ولا يدحل، لان في الرجوع طهارة ورقى في خُلق الداخل، لان في الالحاح وكثرة الاستأذان كسر لحياء أصحاب البيت وإحراجاً لهم، ربما تكون أحوالهم لاتسمح بدخول أحد عليهم، ومن الممكن مع كثرة الاستإذان يأذنوا له ويبدوا منهم أمامه ما يكره، فتسؤ العلاقه بينهم وهذا لايتماشي ولا يتوافق مع مبادئ الشريعه الاسلاميه، قال تعالى: " فَإِنْ لَمْ تَجدُوا فِيهَا أَحَدًا فَلَا تَدْخُلُوهَا حَتَّى يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِنْ قِيلَ لَكُمُ ارْجِعُوا فَارْجِعُوا هُوَ أَزْكَى لَكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ " [ النور: ٢٨].
- ❖ ظاهر الآيه يدل على أن أصحاب البيوت " الزوج والزوجه " ليس عليهم إســـتئذان لانه يجوز يجوز بينهم من الامور ما لايجوز مع غيرهم، ولكن الافضل الاستئذان حــــتى لايفاجئ أحدهما الاخر بما يكره أن يراه عليه، وذلك حتى لايكون القصد مـــن ذلـــك



البخاري " ٦٢٤٥ "، ومسلم " ٢١٥٤ " ].



تخوين بعضهم البعض وإلتماس العثرات، عن جابر بن عبد الله – رضى الله عنهما – قال: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكره أن يأتي الرجل أهله طروقاً " '، وهذا الحديث وغيره يوضح مدى حرص النبي صلى الله عليه وسلم على دعم العلاقه بين الزوجين والحفاظ على الثقه التي بينهم، حتى لا تضطرب الحياه الزوجيه كما أن معظم الخلافات الزوجيه تنشأ من فقدان الثقه بين الزوجين.

- ❖ ينبغى للمستأذن ألا يقف مواجهاً للباب، ولكن يقف على يمينه أو يساره، حتى إذا فتح الباب لا ينكشف أمامه شيئ، ولان غض البصر هو الغايه التي من أجلها شرع الاستإذان، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إنما جعل الاستئذان من أجل البصر " أ، وعن عبد الله بن بشر قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أتى باب قوم لم يستقبل الباب من تلقاء وجهه ولكن من ركنه الايمن أو الايسر ويقول: "السلام عليكم السلام عليكم " وذلك أن الدور لم يكن عليها يومئذ ستور "، وقد لهي الرسول صلى الله عليه وسلم أن يتعمد الرجل النظر في بيت غيره، عن عمر - رضى الله عنه -قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لو أن رجلاً إطلع وقال مره لو أن إمــرأ إطلع بغير إذنك فحذفته بحصاه ففقأت عينه ما كان عليك جُناح " ، ويتجلي من خلال هذا الحديث حرص النبي صلى الله عليه وسلم على ســتر العــورات، وحفــظ الخصو صيات.
- ❖ ومن آداب الاستإذان آيضاً أن لايقول المستأذن " أنا " في الرد على صاحب المترل وإنما يذكر إسمه، بما يجعله يدرك شخصيته، حتى لايختلط الامر على صاحب البيت، وذلك من تمام الاستئذان الذي شرعه الله، عن جابر – رضي الله عنه – قال: أتيت النبي صلى الله عليه وسلم فدفقت الباب، فقال: " من هذا؟ " فقلت: أنا، فقال: " أنا أنا؟ " كأنه



١ [ البخاري " ٣٤٣٥ "، ومسلم " ٢١٥ " ].

<sup>· [</sup> رواه البخاري " ٦٢٤٢ "، ومسلم " ٢١٥٣ " ].

<sup>&</sup>quot; [ رواه أبو داود، وصححه الالباني في صحيح أبو داود " ١٨٦ ٥ " ].

<sup>· [</sup> رواه أحمد، والبيهقي في الكبري، وصححه الالباني في الارواء " ١٤٢٨ " ].



كرهها '، وعن أبى ذر - رضى الله عنه - قال: خرجت ليله من الليالى فإذا برسول الله صلى الله عليه وسلم، يمشى وحده، فجعلت أمشى فى ظل القمر، فإلتفت فرآن، فقال: " من هذا؟ " فقلت: أبو ذر '.

- ♣ هذه بالنسبه للبيوت المسكونه، أما البيوت التي ليس بها سكان أو الاماكن العامه فـــلا
   حرج في دخولها بغير إستئذان.
- ♣ أما الاطفال الذين لم يبلغوا الحلم، الذين هما فى مرحله الصبا، و لم يصلوا إلى سن التكليف إلا ألهم يعرفون معنى العورة، فهؤلاء مسموح لهم بالدخول بدون إذن فى جميع الاوقات إلا فى أوقات الراحه التي يهئ الانسان نفسه فيها للنوم فيتحلل من ملابسه.

وهي ثلاث أوقات سماهم القرآن عورات وهما: -

- ١. قبل صلاة الفجر.
  - ٢. وقت القيلوله.
- ٣. بعد صلاة العشاء.
- ❖ فهذه الاوقات لا يجوز للصبيان الدخول فيها بدون إذن، كما يجب على الاولياء والمربين
   تعويدهم على أداب الاستئذان في هذه الاوقات.



١ [ رواه البخاري " ٦٢٥٠ "، ومسلم " ٢١٥٥ " ].

<sup>ً [</sup> رواه البخاري " ٦٤٤٣ "، ومسلم " ٩٤ " ].





الزيارة من أهم عوامل جلب المحبة والألفة بين المسلمين، وتقوية الوابط والعلاقات الإجتماعية، وهي مستحبة في الظروف العادية بخلاف المجاملة في الأفراح أو المرض أو العزاء، هذه الزيارات لها أحكام خاصة، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " من عاد مريضاً أو زار أخاً نادى مناد: أن طبت وطاب ممشاك وتبوأت من الجنة مترلاً " \.

وقيل: المحبة شجرة أصلها الزيارة، وقيل أيضاً ثلاثة تورث المحبة: الزيارة – الأدب – الهدية، وقال بعض البلغاء: الزيارة عمارة المودة.

وقد عبر عنها الشاعر قائلاً:

أزور محمداً فإذا التقينا تكلمت الضمائر في الصدور

فأرجع لم ألمه و لم يلمني وقد رضي الضمير عن الضمير

وحتى تأتي الزيارة بثمارها المرجوة، فلها آداب لابد أن تؤخذ في الاعتبار:

# أن يكون الغرض منها المحبة في الله:

فعن معاذ بن حبل قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " يقــول الله تعــالى: وحبت محبتي للمتحأبين في والمتبادلين في والمتزاورين في اليوم أظلهم في ظلي يوم لا ظل إلا ظلي " ٢

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: أن رجلاً زار أخاً له في قريــة أخرى فأرصد الله له على مدرجته ملكاً. فلما أتي عليه قال: أين تريد؟ قال: أريد أخاً لي في



١ [ رواه الترمذي، وحسنه الالبابي في صحيح الترمذي " ٢٠٠٨ " ].

٢ [ رواه أحمد، وصححه الالباني في المشكاه " ٥٠١١ ٥ " ].



هذه القرية. قال: هل لك عليه من نعمة تربها؟ قال: لا غير أني أحبه في الله عز وجل. قال فناداني رسول الله إليك بأن الله قد أحبك كما أحببته فيه ". '

هذه هي الزيارة التي يثيب الله تبارك وتعالى عليها، أما ما يفعله بعض الماديين وأرباب الدنيا من تغير هذا الهدف إلى هدف مادي بحت، فهؤلاء إذا انقطعت أو انتهت المصالح بينهم بينهم فلا زيارة ولا سؤال، فتنقطع بينهم العلاقة بمجرد إنتهاء المصالح، فهؤلاء قد قال فيهم النبي صلى الله عليه وسلم قال " من كانت نيته طلب الآخرة ععلى الله عليه وسلم قال " من كانت نيته طلب الآخرة ععلى الله غناه في قلبه وجمع له شمله وأتته الدنيا وهي راغمة ومن كانت نيته طلب الدنيا جعل الله الفقر بين عينيه وشتت عليه أمره ولا يأتيه منه إلا ما كتب له ألى وقد صدق رسول الله فالا المعثرون مشتون مضطربون لا تجد لهم ولياً حميماً، لا يثقون في أحد، محملون بالهموم والغموم.

# تحدید موعد مسبق للزیارة:

من آداب الزيارة الاطمئنان والإحساس بتقبل المزور لهذه الزيارة، ويتم ذلك بتحديد موعد مسبق لهذه الزيارة حتى يستعد لها المزور بتفريغ وقت لها وتجهيز مكاناً للزيارة وإعداد ما يلزم لها قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى قال تعالى: " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى قَالَى اللهِ اللهِ قَلْكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ " ( النور: ٢٧ ).

فقد فسر بعض العلماء الاستئناس بأنه الاستئذان قبلها بوقت كاف والبعض الآخر قال المراد به الاستئذان وهو واقف أمام البيت وعلى كلا فقد سهلت وسائل الإعلام والاتصالات الحديثة من عملية الاستئذان، فينبغي يستئذن الزائر قبل الخروج من بيته متجهاً إلى بيت المزور، فإن أحسس



١ [ رواه مسلم " ٢٥٦٧ " وغيره ].

<sup>[</sup> رواه أحمد، والترمذي، و صححه الألباني في الصحيحة" ٤٠٤" ]



في كلامه الترحيب والسرور قدم والا فلا، لأنه ربما كان على موعد آخر وتحرج من رفض الزيارة، فينبغى أن يلحظ ذلك الزائر في الاستئذان. والله أعلم.

# ❖ مراعاة آداب الاستئذان عند الوصول:

وسبق الكلام عنها بالتفصيل في آداب الاستئذان.

#### اختيار الوقت المناسب للزيارة:

من آداب الزيارة أن يتحين الزائر الوقت المناسب للزيارة فلا تكون في أوقات الراحة ولا أوقات العمل فهناك أوقات يتعارف عليها الناس تصلح للزيارة وتختلف باحتلاف البيئات، فينبغي التماسها، وكذلك تخير الأيام المناسبة، فلا تكون في أوقات صلة الرحم فمعلوم أن بعض الناس يخيرون يوماً لصلة الرحم يتنوع بتنوع البيئات والظروف أيضاً.

# ♦ لتكن الزيارة غباً:

ومن آدابها أيضاً الإقلال منها وعدم تكرارها قبل مرور وقت تشتاق فيه النفوس إليها، فالهدف منها المحبة والشيء إذا زاد عن حده انقلب الى ضده وقد كره الله الإسراف والمسرفين.

وقد حث النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك حتى تزداد المحبة بين المسلمين وتــأتى الزيــارة بثمارها، فعبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " زر غباً تزدد حباً " '. وقال الشاعر:

عليك بإغباب الزيارة إلها إذا كثرت صارت إلى الهجر مسلكاً ألم تر أن الغيث يسأم دائماً ويسال بالأيدي إذا هو أمسكا



١ [رواه الطبراني بإسناد حيد وصححه الألباني في صحيح الترغيب " ٢٥٨٣ "].



ويقال: الإكثار من الزيارة ممل، والإقلال منها مخل، وقيل: قلة الزيارة أمان من الملالة والملامة.

# الإقلال من وقت الزيارة:

ينبغي على من زار قوماً ألا يطول في وقت الزيارة، وأن يراعي ظروف المزور وألا يثقل عليه بالتطويل في وقتها، حتى لا يسأم ويمل المزور من الزائر، فربما كان مشغولاً بأمور تهمه، أو احتاج إلى قضاء حاجة، أو له ارتباطات أخرى.

فعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال لما تزوج رسول الله صلى الله عليه وسلم زينب بنت جحش دعا القوم فطعموا ثم جلسوا يتحدثون وإذا هو كأنه يتهيأ للقيام فلم يقوموا فلما رأى ذلك قام فلما قام قام من قام وقعد ثلاثة نفر فجاء النبي صلى الله عليه وسلم ليدخل فإذا القوم جلوس ثم إنهم قاموا فانطلقت فجئت فأخبرت النبي صلى الله عليه وسلم أنهم قد انطلقوا فجاء حتى دخل فذهبت أدخل فألقى الحجاب بيني وبينه فأنزل الله: "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْر نَاظِرِينَ فَانْزل الله: "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَنْ يُؤْذُنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْر نَاظِرِينَ إِنَّا أَنْ يُؤْذُنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْر نَاظِرِينَ إِنَّا أَنْ يُؤُذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَحْيي مِن الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ يَعْدِهِ أَبِكُمْ وَاللّه لَا يَسْتَحْيي مِنَ الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِن الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِن بَعْدِهِ أَبُدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا رَسُولَ اللّه وَلَا اللّه وَلَا أَنْ تُؤَدُّوا رَسُولَ اللّه وَلَا أَنْ تَوْدُوا أَرْواجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبُدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ كَكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا رَسُولَ اللّه وَلَا أَنْ اللّه عَظِيمًا " [الاحزاب: ٣٥] ١.

# لا يدخل الزائر إلا في وجود المزور:

ينبغي ألا يدخل الزائر بيت المزور في غيابه، حتى لو كانوا أقارباً للزوجة لما رواه عبد الله بـن عمرو بن العاص، أن نفراً من بني هاشم دخلوا على أسماء بنت عميس، فـدخل أبـو بكـر الصديق، وهي تحته يومئذ فرآهم، فكره ذلك فذكر ذلك لرسول الله صلى الله عليـه وسـلم



۱ [البخاری (۲۹۱)، ومسلم (۲۲۸)]



وقال: لم أر إلا خيراً. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم " إن الله قد برأها من ذلك " ثم قام رسول صلى الله عليه وسلم على المنبر فقال: " لا يدخلن رجل بعد يومي هذا، على مغيبة، إلا ومعه رجل أو اثنان " \

# إطعام الزائر:

يستحب للمزور أن يطعم زائره فقد وردت أحاديث صحيحة تفيد فى أن الصحابة كانوا يأكلون إذا تزاوارو، وقد أفرد الامام البخاري باباً فيمن زار قوماً فطعم عندهم في كتاب الأدب أورد فيه أن سلمان زار أبا الدرداء في عهد النبي صلى الله عليه وسلم فأكل عنده، وقال ابن بطال في شرحه لهذا الباب من تمام الزيارة أن يقدم للزائر ما قصر، وهو مما يثبت المودة ويزيد في المحبة.

# دعاء الزائر للمزور إذا أكل عنده:

يجوز أن يأكل الزائر إذا قدم له المزور الطعام، ويستحب للزائر أن يدعوا للمزور.

فعن أنس بن مالك -رضي الله عنه - أنا رسول الله صلى الله عليه وسلم - زار أهل بيت من الإفطار فطعم عندهم طعاماً فلما أراد أن يخرج أو بمكان من البيت فنصح له على بساط فصلى عليه ودعا لهم أ. وذلك نوع من الإعتراف بالفضل واسداء الجميل وشكر المحسن ودعوة لإستمرار المودة ورسوخها.



١ [رواه مسلم ( ٢١٧٣ )، والترمذي ( ٢٩ ) ]

 $<sup>^{\</sup>mathsf{T}}$  [رواه البخاري "  $^{\mathsf{T}}$  ، أبو داود، ابن ماجة ].





#### ❖ حكمها:

قال النووي: قد اجمع المسلمون على الضيافة، وألها من متأكدات الاسلام، ثم قال الشافعي ومالك وأبو حنيفة -رحمهم الله تعالى - والجمهور: هي سنة ليست بواجبة، وقال الليث وأحمد: هي واجبة يوماً وليلة، وقال أحمد - رضى الله عنه - هي واجبة يوماً وليلة على أهل البادية وأهل القرى دون اهل المدن، وتأول الجمهور هذه الأحاديث وأشباهها على الاستحباب ومكارم الاخلاق وتأكد حق الضيف كحديث " غسل الجمعة واجب على كل محستلم " أي متأكد الاستحباب، وتأولها الخطأبي - رضى الله عنه - وغيره على المضطر، والله أعلم '.

#### ❖ الحكمة منها:

إكرام الضيف من مكارم الاخلاق، التي مدح الله تعالى أصحابها، وحث النبي صلى الله عليه وسلم عليها، وأرسى قواعدها، تعبيراً عن قيمة الرحمة، وامتثالاً للايثار والمواساة وترسيحاً للأخوة، فهي صلة للأرحام، ومودة بين الأخوان والجيران وإعانة لابن السبيل والمحتاج، فهي تبث المحبة في نفوس المسلمين، وتنشر المودة والالفة بينهم فيتحقق معها الوحدة والتماسك الاجتماعي.

#### ♦ فضلها:

مدح الله تبارك وتعالى ابراهيم عليه السلام قائلاً: " وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيذٍ " [ هود: ٦٩ ]، وقال تعالى: " هَــلْ أَتَــاكَ



<sup>&#</sup>x27; [  $\dot{m}_{c}$   $\sigma$  | lite  $\sigma$  |  $\sigma$ 

اللولة اهداء

حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكْرَمِينَ " [ الذاريات: ٢٤ ]، وكان ابراهيم عليه السلام أول من ضيف الضيوف، فعن أبي هريرة مرفوعاً: "كان أول من ضيف الضيف ابراهيم، وهو أول من اختتن على رأس ثمانين سنة واختتن بالقدوم " \.

وعلى ذلك فاكرام الضيف سنة قديمة من سنن الانبياء وحث عليها النبي صلى الله عليه وسلم ونفر من تركها فقال: " لا خير فيمن لا يضيف " ٢.

# آدابــها:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه حائزته يوم وليلة والضيافة ثلاثة أيام فما بعد ذلك فهو صدقة ولا يحل له أن يثوي عنده حتى يحرجه " ".

# فمن هذا الحديث يتبين لنا آداب الضيافة:

- اتحاف الضيف واكرامه في اول يوم بليلته من اقامته عنده، فيتكلف له بالبر والالطاف
   والاكرام.
- ٢ وما بقي من الثلاثة ايام يقدم له ما حضره ولا يزيد على عادته، واختلف العلماء فيما
   إذا كان اليوم الاول داخل ضمن الثلاثة ايام ام لا.
- الزيادة على الثلاثة ايام صدقة يجزي عليها صاحب البيت وذلك إذا لم يكره صاحب
   البيت هذه الزيادة ولا يحل للمضيف ان يزيد على الثلاثة الا باذنه.

# الطعام: حنع الطعام:

من آداب الضيافة تقديم الطعام الى الضيف والتكلف له وفق طاقته وقدر استطاعته فقد قال الحق تبارك وتعالى حكاية عن ابراهيم عليه السلام: " وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا



١ [ أخرجه الالباني في الصحيحة و حسنه "٧٢٥ " ].

٢ [رواه أحمد، وصححه الألباني في الصحيحة " ٢٤٣٤ " ].

٣ [ سبق تخريجه ].

سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيذٍ " [هود: ٦٩]، وقد أورد البحاري باباً في صحيحه بعنوان صنع الطعام والتكلف للضيف، وذكر فيه حديث أبي الدرداء فرأى أم الدرداء فقال لها: ما شانك؟ قالت: أخوك أبو الدرداء ليس له حاجة في الدنيا فجاء أبو الدرداء فصنع له طعاماً.. ...." ل

# ♦ استعمال أحسن الأخلاق، وترك الضجر عند الضيف:

من كرم الضيافة أن يحسن المضيف التعامل مع أضيافه، وأن يستعمل معهم أحسن الاحسلاق، وأن يترك الغضب والضجر أماهم، حتى لا يشعر الضيف بأنه غير مرغوب فيه من قبل المضيف. فقد روى البخاري في باب ( ما يكره من الغضب والجزع عند الضيف، حدثنا عياش بن الوليد حدثنا عبد الأعلى حدثنا سعيد الجريري عن أبي عثمان عن عبد الرحمن بن أبي بكر رضــــي الله عنهما أن أبا بكر تضيف رهطا، فقال لعبد الرحمن: دونك أضيافك فإني منطلق إلى النبي صلى الله عليه وسلم فافرغ من قراهم قبل أن أجيء. فانطلق عبد الرحمن فأتاهم بما عنده فقال: اطعموا فقالوا: أين رب مترلنا؟ قال: اطعموا! قالوا: ما نحن بآكلين حيى يجيء رب مترلنا. قال: اقبلوا عنا قراكم فإنه إن جاء ولم تطعموا لنلقين منه. فأبوا، فعرفت أنه يجد على فلما جاء تنحيت عنه فقال: ما صنعتم؟ فأخبروه. فقال: يا عبد الرحمن. فسكت، ثم قال: يا عبد الرحمن. فسكت، فقال يا غنثر أقسمت عليك إن كنت تسمع صوتي لما جئت فخرجت فقلت: سل أضيافك. فقالوا: صدق أتانا به. قال: فإنمــا انتظرتمــويي والله لا أطعمه الليلة، فقال الآخرون: والله لا نطعمه حتى تطعمه. قال لم أر في الشر كالليلة ويلكم



البخاري " ٦١٣٩ "، والترمذي " ٢٤١٣ " ].



ما أنتم لم لا تقبلون عنا قراكم هات طعامك فجاءه فوضع يده فقال باسم الله الأولى للشيطان فأكل وأكلوا " \.

# يؤخد من هذا الحديث جملة من الآداب منها:

- جواز ترك المضيف ضيوفه مع من ينوب عنه، إذا كان لديه أمر هام، وهذا ما فعله الصديق رضى الله عنه فلا أهم من مقابلة رسول الله صلى الله عليه وسلم.
  - تربية الابناء على الكرم وعلى حسن معاشرة الخلق
- ان يحرص المضيف على تناول الطعام مع اضيافه، وهذا السلوك من تمام الكرم والاحسان الى الضيف، وبه تتحقق المودة.
  - ينبغى للمضيف أن يلوم أهله إذا احس منهم بالتقصير في بر الضيوف
  - من تمام البر بالاضياف ان يترل المضيف على رغبتهم، وأن يترك التمادي في الغضب.

# عدم تقدم الضيف على صاحب المنزل في أمر من الأمور

لا ينبغي للضيف أن يتقدم على صاحب المترل برأي أو في أمر من الأمور، بل ينبغي للضيف أن يصبر الى ما يحمله عليه المضيف، لحديث ابن مسعود رضى الله عنه قال: قال لنا رسول الله عليه الصلاة والسلام: " يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله وأقدمهم قراءة، فإن كانت قراءهم سواء، فليؤمهم أقدمهم هجرة فإن كانوا في الهجرة سواء فليؤمهم أكبرهم سناً، ولا يؤمن الرحل في أهله ولا في سلطانه، ولا تجلس على تكرمته في بيته، إلا أن يأذن لك أو بإذنه " \".



١ [ البخاري "٦١٤٠ "، ومسلم " ٢٠٥٧ " ].

٢ [ مسلم " ٦٧٣ " وأصحاب السنن ].



يقرر النبي صلى الله عليه وسلم بهذا الحديث أن صاحب البيت أمير في بيته، فينبغي ألا ينازعه في إمارته أحد، حفظاً للود، ووقاية مما قد يثار من كراهية قد يكون منشأها التضييق على صاحب البيت في إدارته لأمر بيته وهذا الحق يدل على مدى سماحة الإسلام وعدله وحثه على احترام الحقوق وترتبيبه للأولويات.

# الأكل مع الضيف:

الأصل أن الأكل مع الضيف ليس من الواجبات، لحديث أنس — رضي الله عنه — قال كنت غلاماً أمشي مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فدخل رسول الله صلى الله عليه وسلم على غلام له خياط فأتاه بقصعة فيها طعام وعليه وباء فجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يتتبع الدباء قال: فلما رأيت ذلك جعلت أجمعه بين يديه قال: فأقبل الغلام على عمله قال أنس: لاأزال أصب الدباء بعد ما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم صنع ما صنع أ، ففي اقبال الغلام على عمله واقبال النبي صلى الله عليه وسلم على الطعام دلالة على ذلك، ولكن يستحب أن ياكل المضيف مع ضيفه إذا علم أن ذلك يكرمه وانه يستحسن منه ذلك، لحديث أبي بكر السابة.

#### التكلف للضيف:

نهى رسول صلى الله عليه وسلم أن يتكلف المضيف لضيفه بما هو فوق طاقته، ويزيد على استطاعته وقدرته، لحديث سلمان رضي الله عنه عن رسول الله صلى عليه وسلم انه قال: "لا يتكلف أحد لضيفه ما لا يقدر عليه " \"، والحديث له طرق فمن طرقه، عن شقيق قال دخلت أنا وصاحب لى على سلمان رضى الله عنه، فقرب الينا خبزاً وملحاً، فقال: لولا أن رسول الله



١ [البخاري "٥٤٣٥"، ومسلم "٢٠٤١ "].

<sup>· [</sup>رواه الألباني وصححه في الصحيحة " ٢٤٤٠ ].



صلى الله عليه وسلم نهانا عن التكلف، لتكلفت لكم، فقال صاحبي: لو كان في ملحنا سعتر، فبعث بمطهرته الى البقال، فرهنها، فجاء بسعتر، فألقاه فيه، فلما أكلنا قال صاحبي: الحمد لله الذي قنعنا بما رزقنا. فقال سلمان: لو قنعت بما رزقت لم تكن مطهرتي مرهونة عند البقال

ومن آداب الضيافة أيضاً أن لا يضار المضيف بضيفه، كأن يستدين له، أو أن يقدم له رأس ماله، كأن يذبح له ما يتغذى هو وأهله على لبنها، أو أن يرهن ماله من أجله، فهذا يتنافى مع قاعدة ( لا ضرر ولا ضرار ) كما أن فيه تكليف للنفس فوق طاقتها ولا يكلف الله نفساً الا وسعها، ولانه يؤدي الى استثقال الضيف، ويحمل على الكراهية، وهذا يتنافى مع مقصود الضيافة.



ا [ نفس التخريج السابق ].





# ❖ حکمها:

قال الصنعاني في سبل السلام: أما قوله " إذا مرض فعده " ففيه دليل على وحـوب عيـادة المسلم للمسلم وحزم البخاري بوحوبها فقيل يحتمل إنها فرض كفاية، وذهب الجمهور الى الهـا مندوبة، ونقل النووي الإجماع على عدم الوحوب. انتهى.

واليك بعض النصوص الواردة فيها:

- عن أبي موسى الاشعري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " أطعمــوا الجــائع
   وعودوا المريض وفكوا العاني " \(^1\).
- وعن البراء بن عازب رضي الله عنهما قال: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بسبع وهانا عن سبع نمانا عن خاتم الذهب ولبس الحرير والديباج والاستبرق وعن القس والميشرة وأمرنا أن نتبع الجنائز ونعود المريض ونفشي السلام " ".
- وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال حق المسلم على المسلم محلى المسلم خمس: رد السلام، وعيادة المريض، واتباع الجنائز، وإجابة الدعوة، وتشميت العاطس "



الحديث "حق المسلم على المسلم ست: إذا لقيته فسلم عليه و إذا دعاك فأجبه و إذا استنصحك فانصح له و إذا عطس فحمد الله فشمته و إذا مرض فعده و إذا مات فاتبعه "صححه الألباني في صحيح الجامع "٢٦٢٥. ..

٢ [رواه البخاري " ٥٦٤٩ "، أبو داود "٣١٠٥ " ].

<sup>&</sup>quot; [رواه البخاري "٥٦٥٠ "، ومسلم "٢٠٦٦ " ].

<sup>\* [</sup>رواه البخاري "١٢٤٠ "، ومسلم "٢١٦٢ "].

الألوكة

وعنه أيضاً رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " إن الله عز وجل يقول يوم القيامة: يا ابن آدم مرضت فلم تعدني، قال: يارب كيف أعودك أنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أن عبدي فلاناً مرض فلم تعده، أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده؟.

والأحاديث التي وردت في الامر بما كثيرة نكتفي بما أوردناه.

# ♦ أما فضلها:

عن ثوبان رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " إن المسلم إذا عاد أخاه المسلم لم يزيل في خرقة الجنة حتى يرجع " قيل: يا رسول الله وما خرقه الجنة؟ قال: جناها " ٢.

وعن علي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " ما من مسلم يعود مسلماً غدوة الا صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح وكان له خريف في الجنة " "، الحزين: هو الثمر المجتبى.

وعن جابر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من عاد مريضاً لم يزل يخوض الرحمة حتى يجلس فإذا جلس اغتمس فيها " <sup>3</sup>.

وعن معاذ بن حبل رضي الله عنه قال عهد الينا رسول الله صلى الله عليه وسلم في خمس من فعل واحدة منهن كان ضامناً على الله عزوجل من عاد مريضاً او خرج في جنازة او خرج غازياً في سبيل الله او دخل على امام يريد ذلك تعزيزه وتوقيره او قعد في بيته فسلم وسلم الناس منه °.

<sup>° [</sup> رواه أحمد، والبزار، والطبراني، وابن خزيمة، وابن حبان، وصححه الألباني في الترغيب والترهيب " ١٢٦٨ " ]



۱ [ رواه مسلم "۲۵۶۹" ].

۲ [رواه مسلم " ۲۵۸۲ "].

<sup>&</sup>quot; [رواه الترمذي، وصححه الألباني في صحيح الجامع "٥٧٦٧ " ].

<sup>\* [</sup> رواه مالك، أحمد، وصححه الألباني في المشكاة "١٥٨١ " ].

بجة الألوكة

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه انه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "خمس من عملهن في يوم كتبه الله من أهل الجنة، من عاد مريضاً وشهد جنازة وصام يوماً راح الى الجمعة وأعتق رقبته" \.

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من عاد مريضاً نادى مناد من السماء طبت وطاب ممشاك وتبوأت من الجنة متزلاً " ٢.

#### ♦ الحكمة منه:

زيارة المريض تعد عامل من عوامل شفائه حيث يروِّح بها عن المريض وفيها تسلية ومواساة له، يستشعر من خلالها المريض مترلته عند الناس، نتيجة إهتمامهم به وانزعاجهم لمرضه، مما يؤدى به إلى التفاؤل وارتفاع معنوياته ومقاومته للمرض وعدم استسلامه له، و يولي العلم الحديث أمر الراحة النفسية للمريض عناية فائقة حيث يعد الأطباء الاستقرار النفسي للمريض بأنه أول مراحل الشفاء، ولا يجدي العلاج مع القنوط واليأس مهما بلغ قوته.

فضلاً عن أنها تزيد من ارتباط افراد المجتمع المسلم وتعمق شعور الإحساس بالجسد الواحد فهي تبعث على المحبة وتزيد منالألفة و هي تعبيراً وامتثالاً للرحمة التي يجب أن تكون بين المسلمين.

فضلاً عن اشتمالها على فوائد للعائد، فهي تذكره بنعم الله عليه، حينما يرى من باله الله بالمرض فيستشعر نعمة الصحة ويتذكر ويشكر ربه ومن ثم يبادر بالتوبة إن كان مسيئاً وفيها أيضاً حث على الإكثار من عمل الخيرات وفعل الطاعات.

وقد اعتل الفضل بن سهل بخراسان ثم برأ فجلس للناس فهنئوه بالعافية وتصرفوا الكلام فلما فرغوا أقبل على الناس فقال: إن في العلل نعماً ينبغي للعاقل أن يعرفها: تمحيص الذنب



ا [رواه ابن حبان في صحيحه، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب "٣٤٩٦"].

 $<sup>^{</sup>T}$  [ رواه ابن ماجة، وصححه الألباني في صحيح ابن ماجه "١٤٤٣ ].



والتعرض للثواب والايقاظ من الغفلة والاذكار بالنعمة في حال الصحة الاستدعاء للتوبة والحض على الصدقة وفي قضاء الله وقدره الخيار.

# الرجال عيادة النساء الرجال

قال الإمام البخاري في صحيحه - باب عيادة النساء الرجال، "وعادت أم الدرداء رجلاً من أهل المسجد من الأنصار - حدثنا قتيبة عن مالك عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة أنحا قالت لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة وعك أبو بكر وبلال رضي الله عنهما قالت فدخلت عليهما قلت يا أبت كيف تجدك ويا بلال كيف تجدك قالت وكان أبو بكر إذا أخذت الحمى يقول:

كل امرئ مصبح في أهله والموت أدبى من شراك نعله وكان بلال إذا أقلعت عنه يقول:

وهل تبدون لي شامة وطفيل بواد وحولي إذخر وجليل وهل أردن يوما مياه مجنة ألا ليت شعري هل أبيتن ليلة

قالت عائشة فجئت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبرته فقال اللهم حبب إلينا المدينـــة كحبنا مكة أو أشد اللهم وصححها وبارك لنا في مدها وصاعها وانقل حماها فاجعلها بالجحفة "

ومما سبق يجوز عيادة المرأة، ولكن إذا آمنت الفتنة، كأن تكون كبيرة في السن مثل أم الدرداء، وتكون العيادة في المسجد، أو أن تكون بحضرة محرم مثلما فعلت السيدة عائشة رضي الله عنها مع بلال رضي الله عنه فكان بحضرة أبيها ومعلوم أن بلال كان خادماً لأبيها وأعتقه، أما إذا لم



<sup>&#</sup>x27; [رواه البخاري "٢٥٤٥ "، ومسلم "١٣٧٦ " ].

www.alukah.net



تأمن الفتنة فلا، لأنها من باب سد الذرائع، فربما عادت رجلاً وأحس منها بالاهتمام فحدث نفسه وتحرك قلبه نحوها وذلك ما يأباه الإسلام.

# عيادة الرجل المرأة:

تحوز بنفس الشرط السابق فلا خلاف بين الموطنين.

عن أم العلاء رضي الله عنها قالت عادي رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا مريضة فقال: أبشري يا أم العلاء فإن مرض المسلم يذهب الله به خطاياه كما تذهب النار خبث الفضة " '.

#### الصبيان:

عن أسامة بن زيد قال: كنا عند النبي صلى الله عليه وسلم فأرسلت اليه إحدى بناته تدعوه وتخبره أن صبياً لها أو ابناً لها في الموت. فقال للرسول: "ارجع اليها فأخبرها أن الله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى. فمرها فلتصبر ولتحتسب "فقال الرسول فقال: "إلها قد أقسمت لتأتينها "قال: فقام النبي صلى الله عليه وسلم وقام معه سعد بن عبادة ومعاذ بسن جبل وانطلقت معهم. فرفع اليه الصبي ونفسه تقعقع كألها في شنة ففاضت عيناه فقال له سعد: ما هذا يا رسول الله؟ قال: "هذه رحمة حبلها الله في قلوب عباده وإنما يرحم الله من عباده الرحماء " .

ويؤخذ من الحديث جواز عيادة الصبيان مواساة أهله، بدليل مصاحبة سعد ومعاذ وأسامة للنبي صلى الله عليه وسلم.

# ❖ عيادة الكافر:



ا [رواه أبو داود، وصححه الألباني في الترغيب الترهيب " ٣٤٣٨ " ].

<sup>· [</sup> رواه البخاري "٥٦٥٥ "، ومسلم واللفظ له " ٢٩٢٣ " ].

عن أنس رضي الله عنها أن غلاماً ليهود كان يخدم النبي صلى الله عليه وسلم فمرض فأتاه النبي صلى الله عليه وسلم يعوده فقال " أسلم "، فأسلم " \.

وقال البخاري في باب عيادة المشرك قال سعيد بن المسيب عن أبيه: لما حضر أبو طالب جار النبي صلى الله عليه وسلم قال ابن حجر: قال ابن بطال: انما تشرع عيادته إذا رجي أن يجيب الى الدخول في الاسلام، فأما إذا لم يطمع في ذلك فلا. انتهى. والذي يظهر ان ذلك يختلف باختلاف المقاصد فقد يقع بعيادته مصلحة أخرى. قال الماوردي عيادة الذمي حائزة، والقربة موقوفة على نوع حرمة تقترن بها من جوار أو قرابة أ. انتهى.

ويبدو أن ما ذهب اليه ابن بطال هو الارجح لأنه صلى الله عليه وسلم دعا الصبي وأسلم ودعا عمه أيضاً، ولم يرد خلاف ذلك، والله أعلم.



ا [رواه البخاري "٥٦٥٧ "، وأبو داود].

<sup>· [</sup> فتح الباري في شرح صحيح البخاري، باب عيادة المشرك].





# آداب العيادة

# ١. هي حقاً للمسلم يعرفه أو لا يعرفه:

الأحاديث التي وردت في الأمر للعيادة، عامة، لا تخص القريب عن البعيد ولا من يعرفه على من لا يعرفه، لذلك فحكمها ينسحب على كل مريض.

#### ٢. تخفيف العيادة:

يستحب ألا يطول العائد مدة العيادة. لئلا يثقل على المريض، الا إذا رغب المريض في ذلك.

# ٣. تبدأ العيادة مع ظهور المرض:

هذا هو الظاهر من الاحاديث الواردة فيها، أما الأحاديث التي وردت في أن العيادة لا تكون الا بعد ثلاث فكلها ضعيفة.

# ٤. أوقات العيادة:

يستحب أن تكون العيادة في أول النهار وفي آخره، للحديث الذي رواه الامام على بن أبي طالب في بيان فضل العيادة في الابكار والعشي والذي سبق ذكره، وكره العلماء العيادة في وسط النهار، وقال الامام أحمد هو ليس وقت عيادة، ونص الامام على أن العيادة في رمضان تكون ليلاً، لأنه ربما رأى من المريض ما يضعفه ولأانه أرفق بالعائد.

# ٥. الدعاء للمريض:

يستحب أن يدعو العائد للمريض بالشفاء والعافية، فعن عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعود بعض أهله يمسح بيده اليمني ويقول " اللهم رب الناس، اذهب البأس، اشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك، شفاءً لا يغادر سقماً " '.



ا [رواه البخاري " ٥٧٤٣"، ومسلم " ١٢٩١ " ].



وعن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه - قال: عادين رسول الله صلى الله عليه وسلم - فقال: " اللهم اشف سعداً " '.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم – قال: " من عاد مريضاً لم

يحضره أجله فقال عنده سبع مرات: اسأل الله العظيم لرب العرش العظيم أن يشفيك، إلا عافه الله من ذلك المرض " ٢.

# ٦. استحباب تسلية المريض:

عن ابن عباس –رضي الله عنه – أن النبي صلى الله عليه وسلم – دخل على أعـــرابي يعـــوده، وكان إذا دخل على من يعوده قال: " لا بأس، طهور إن شاء الله " ".

و السنة أن يتكلم العائد مع المريض بما يسليه ويهون عليه مصيبة مرضه، وأن يوصيه بالصـــبر، وأن يطيب نفسه بالكلمات الطيبة، وأن يذكره بأن المرض يكفر للذنوب إذا صبر المريض مـــن غير سخط.

# ٧. استحباب ترقية المريض:

عن أبي سعيد الخدري – رضي الله عنه – أن جبريل أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا محمد اشتكيت؟ قال: نعم، قال: بسم الله أرقيك من كل شيء يؤذيك، من شر كل نفس أو عين حاسد، الله يشفيك، بسم الله أرقيك "  $^{3}$ .



١ [ البخاري "١٢٩٦ "، ومسلم "١٦٢٨ " ].

 $<sup>^{1}</sup>$  [ رواه أبو داود، والترمذي، وصححه الألباني في صحيح الجامع " $^{1}$ 

<sup>&</sup>quot; [ رواه البخاري "٣٦١٦"، "٢٥٦٥ " ].

<sup>؛ [</sup> رواه مسلم " ۲۱۸٦ " ].

www.alukah.net



وعن أنس -رضي الله عنه - أنه قال الثابت رحمه: ألا أرقيك برقية رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: بلى، قال: اللهم رب الناس، مذهب البأس، اشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك، شفاء لا يغادر سقماً " \.

# ٨. توجيه المريض الى ما يصلحه:

عن أبي عبد الله عثمان بن أبي العاص -رضي الله عنه - أنه شكا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وجعاً يجده في جسده. فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: ضع يدك على الذي تألم من جسدك وقل: بسم الله ثلاثاً - وقل سبع مرات: أعوذ بعزة الله وقدرته من شر ما أجد وأحاذ, " '

وعن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة رضي الله عنهما: ألهما شهدا على رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: " من قال: لا إله إلا الله والله أكبر صدقه ربه فقال لا إله إلا أنا وأنا أكبر وإذا قال لا إله إلا الله وحده لا قال لا إله إلا الله وحده لا إله إلا الله وحده لا شريك له قال الله لا إله إلا الله وحدي لا شريك له قال الله الا الله له الملك وله الحمد قال الله لا أنا لي الملك ولي الحمد وإذا قال لا إله إلا الله ولا حول ولا قوة إلا بالله قال لا إله إلا أنا ولا حول ولا قوة إلا بالله قال لا إله إلا أنا ولا حول ولا قوة إلا بي وكان يقول من قالها في مرضه ثم مات لم تطعمه النار " ٣.



ا [رواه البخاري " ٧٤٢ "].

۲ [رواه مسلم "۲۲۰۲ "].

<sup>&</sup>quot; [ رواه الترمذي، وصححه الألباني في صحيح الترمذي " ٢٧٢٧ "].



# المصادر والمراجع

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. محمد سيد طنطاوي التفسير الوسيط دار السعادة
- ٣. أنور الباز التفسير التربوي دار النشر للجامعات، مصر (٢٠٠٧)
- \$.الإمام البخاري، صحيح البخاري، الطبعة الاولى: دار البيان الحديثة (٢٠٠٢)
  - الإمام مسلم، صحيح مسلم، الطبعة الاولى: دار البيان الحديثة (٢٠٠٤).
- أبوعبد الله أحمد بن حنبل مسند أحمد الطبعة الثانية: مؤسسة الرسالة ( ١٩٩٩ ).
- ٧٠أبو داود السحستان − سنن أبي داود − تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد، دار إحياء السنة النبوية.
- ٨.محمد بن عيسى الترمذي سنن الترمذي تحقيق عبد الرحمن عثمان، القاهرة: دار الفكر.
- ٩.إبن ماجة أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني سنن إبن ماجة تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، القاهرة: دار الفكر.
- 1. أبو عبد الرحمن بن شعيب النسائي سنن النسائي ترقيم عبد الفتاح أبو غده، الطبعة الأولى، بيروت، (١٩٨٦)
- ۱ . أبو عبد الرحمن بن شعیب النسائی السنن الکبری بیروت: دار الکتب العلمیــة (
   ۱۹۹۱).



#### هداء من شبكة الألوكة ww.alukah.net



- ۱۲. محمد بن عبد الله الحاكم التيسايورى المستدرك على الصحيحين بيروت: دار الكتب العلمية ( ۱۹۹۰ ).
- 11. أبو القاسم سليمان إبن أحمد الطبراني المعجم الأوسط القاهرة: دار الحرمين ( 151 هـ ).
- ١٤ أبو القاسم سليمان إبن أحمد الطبراني المعجم الصغير المكتب الإسلامي، بيروت عمان: دار عمان ( ١٩٨٥ ).
- 1. أبو القاسم سليمان إبن أحمد الطبراني المعجم الكبير الطبعة الثانية، الموصل: مكتبة العلوم والحكم ( ١٩٨٣ ).
  - 11. محمد بن حبان صحيح إبن حبان مؤسسة الرسالة.
- ١٧. أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهان حاية الأولياء وطبقات الاصفياء الطبعة الرابعة، بيروت: دار الكتاب العربي ( ١٤٠٥ هـ ).
- ١٨. أحمد بن الحسين البيهقى السنن الكبرى مكة: مكتبة دار الباز (١٩٩٤). –
   أحمد بن الحسين البيهقى السنن الصغرى مكتبة الدار.
- ١٤١٠ أحمد بن الحسين البيهقي شعب الإيمان بيروت: دار الكتب العلمية (١٤١٠ هـ)
  - ٢. أحمد بن الحسين البيهقي الزهد الكبير موقع جامع الحديث.
- ١٠٠ أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد الملقب بإبن أبي الدنيا التهجد وقيام الليل الرياض: مكتبة الرشيد ( ١٩٩٨ ).
- ٢٢. أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد الملقب بإبن أبى الدنيا الجــوع موقــع جــامع
   الحديث.
- ۳۲. ۱۷- أحمد بن على أبو يعلى الموصلي مسند ابي يعلى دمشق: دار المأمون للتراث ( ۱۹۸۶ ).
  - ١٩ ١٩ مالك بن أنس الموطأ الطبعة الاولى دمشق: دار القلم (١٩٩١).





- ۲۲. على بن عمر أبو الحسن الدارقطني سنن الدارقطني بيروت: دار المعرفة ( ١٩٦٦ ).
  - ٧٢٠ محمد ناصر الدين الالباني السلسلة الصحيحة الرياض: مكتبة المعارف.
- ٨٢. محمد ناصر الدين الالباني − إرواء الغليل − الطبعة الثانية، بيروت: المكتب الإسلامي (
   ١٩٨٥).
- ٣. محمد ناصر الدين الالبابي صحيح أبي داود الكويت: مؤسسة نحراس للنشر والتوزيع ( ٢٠٠٢ ).
- ۱۳. محمد ناصر الدين الالباني صحيح الترغيب والترهيب الطبعة الخامسة، الرياض:
   مكتبة المعارف.
- **٣٣.** محمد ناصر الدين الالبانى صحيح وضعيف الجامع الصغير برنامج منظومة التحقيقات الحديثة الجابى من إنتاج مركز نور الاسلام لأبحاث القرآن والسنة بإلاسكندرية.
- ٣٣. محمد ناصر الدين الالباني صحيح وضعيف أبي داود برنامج منظومة التحقيقات الحديثة الجحاني من إنتاج مركز نور الاسلام لأبحاث القرآن والسنة بإلاسكندرية.
- \* . محمد ناصر الدين الالباني صحيح وضعيف إبن ماجة برنامج منظومة التحقيقات الحديثة المجاني من إنتاج مركز نور الاسلام لأبجاث القرآن والسنة بإلاسكندرية.
- ٣. محمد ناصر الدين الالباني صحيح وضعيف الترمذي برنامج منظومة التحقيقات الحديثة المجاني من إنتاج مركز نور الاسلام لأبحاث القرآن والسنة بإلاسكندرية.
- ٣٦. محمد ناصر الدين الالبان صحيح وضعيف النسائي برنامج منظومــة التحقيقــات الحديثة المجانى من إنتاج مركز نور الاسلام لأبحاث القرآن والسنة بإلاسكندرية.
- ٣٧. تحقيق محمد ناصر الدين الالباني الكلم الطيب لإبن تيمية الطبعة الثالثة، بيروت:
   المكتب الإسلامي ( ١٩٧٧ ).



#### إهداء من شيكة الألوكة

- الألوكة
- $\mathbf{\Lambda}^{\mathbf{T}}$ . سعید أبو جیب القاموس الفقهی لغة وإصطلاحاً الطبعة الثانیة، دمشق سوریة: دار الفکر ( ۱٤۰۸ هـ ).
- ٣٩. محمد رواس قلعجى، حامد صادق قنيبى معجم لغة الفقهاء الطبعة الثانية: دار
   النفائس ( ١٩٨٨ ).
  - ٤. محمد بن مكرم بن منظور لسان العرب بيروت: دار صادر.
  - 1 ٤. السيد سابق فقه السنة، الطبعة الثانية، القاهرة: دار الفتح للإعلام العربي (١٩٩٩).
- ۲ ٤٠ محمد بن إسماعيل الصنعاني سبل السلام الطبعة الرابعة: مكتبة مصطفى البابي الحلمي ( ١٩٦٠ ).
  - ٣٤٠أى حامد الغزالي إحياء علوم الدين، القاهرة: دار الحديث(٢٠٠٤).
- **٤٤. محمد** بن الحسن بن فرقد الشيباني ألإكتساب في الرزق المستطاب، القاهرة: مكتبة الاسرة ( ٢٠٠٨ ).
- ٤. أبى عبد الله محمد بن أبى بكر المعروف بابن قيم الجوزية زاد الميعاد في هدى خير العباد، الطبعة الاولى، القاهرة: مكتبة الرحاب ( ٢٠٠٧ ).
- العادرة: مكتبة التوفيقية.
- ٧٤. أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، الطبعة الاولى، القاهرة: مكتبة الرحاب (٢٠٠٧).
- ٨٤. شهاب الدين محمد الإبشيمى المستطرف في كل فن مستظرف، الطبعة الاولى، القاهرة:
   مؤسسة المختار (٢٠٠٦).
- **93.** محمد بن أحمد بن سالم السفاريني غذاء الألباب شرح منظومة ألآداب، الطبعة الثانية، بيروت: دار الكتب العلمية (٢٠٠٢).
  - • عبد الرحمن بن الجوزى، صيد الخاطر، تحقيق محمد الغزالي، نهضة مصر
- ١ . موســـوعة الإعجــاز العلمــي في القـــرآن والســـنة www.∘a.net



- بجة الألوكة
- ٢٥. روائع الطب الإسلامي، محمد نزار الدقر، موقع موسوعة الإعجاز العلمي فيالقرآن
   و السنة a.net
  - ٣٥٠ بحث قام به د/ محمد نزار الدكرنشرته موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة.
- أبي زكريا يجيى بن شرف النووى، الأذكارالنووية، القاهرة: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.
  - • الإمام أبي زكريا يجيى بن شرف النووى، رياض الصالحين، القاهرة: مكتبة الصفا.
- أحمد بن عبد الرحمن بن قدامة-مختصر منهاج القاصدين -مكتبة الصفا، القاهرة
   ٢٠٠٢).
- ٧٠. مجموعة علماء، حقائق الإسلام في مواجهة شبهات المشككين، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، (٢٠٠٨) الطبعة الخامسة، القاهرة
- ٨٠. مجموعة علماء فتاوى المرأة، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد
   . عنطقة تبوك منفذ حالة عمار (١٤١٤ هـ).
- **www.islamic** بحموعة علماء فتاوى لأزهر إنتاج موقع وزارة الأوقاف المصرية <u>council.com</u> .
  - ٦. إبن مفلح، الآداب الشرعية، موقع الأسلام
- 17. غادة محمد سعيد الكرش وترهلات البطن عند النساء، الطبعة الاولى، القاهرة: دار الرضة (٢٠٠٤).
- **١٦.** فؤاد السيسى كيف تقوى ذاكرتك وتتغلب على النسيان، القاهرة: دار القيروان (٢٠٠٩).
  - ٣٠٠ عائض بن عبد الله القربي، لا تحزن، مكتبة العبيكان، الطبعة الحادية عشر (٢٠٠٩)





