

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية دراسة موضوعية





العنوان: الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية، دراسة موضوعية.

تَأْلِيفُ: أ.د./ حَسَن بن مُحُمدٍ بنِ علي شَبَالَه.

الصفحات: (۷۷ صفحة).

الطبعة: الأولى ١٤٤٧هـ - ٢٠٢٥م.

الحقوق: محفوظة للمؤلف

إخراج فني وإلكتروني: هشام حسين الأهدل.





# **الإحسان** في القرآن الكريم والسنة النبوية

دراسة موضوعية

تَأَلِيْفُ أَ.د/ جَسِكَ برُخْكُمَّدٍ بنِ عَلِي شَكِالَةُ استاذ الحديث والعَسْير في جامعة إب











## خلاصة البحث

يهدف هذا البحث إلى معرفة مفهوم الإحسان وأنواعه وصوره وثهاره من خلال: نصوص القرآن الكريم، والسنة النبوية الصحيحة، وسلكت فيه المنهج الاستقرائي التحليلي، حيث تتبعت لفظ "الإحسان" ومشتقاته في النصوص القرآنية والنبوية، ثم قمت بتحليلها ومعرفة المراد منها، وسبرت معانيها من خلال أقوال المفسرين وشرَّاح الحديث، ثم قسَّمتها إلى عدة عناوين، وجمعت تحت كل عنوان ما يتعلق به، وفق أسلوب التفسير الموضوعي وطريقته.

وقد ورد لفظ "الإحسان" ومشتقاته في القرآن الكريم في (١٥٣) موضعاً، وله معانيه المتنوعة بحسب سياق اللفظ، وكذلك ورد في السنة عدد لا بأس به من الأحاديث الصحيحة التي تبين مفهوم الإحسان وأنواعه وصوره.

وخلص البحث إلى أن مفهوم الإحسان في نصوص القرآن والسنة يرجع إلى ثلاث معان:

فعل الحسنات، أو الإنعام إلى الناس، أو مراقبة الله سبحانه وتعالى.

وقد تنوعت أساليب القرآن والسنة في الدعوة والحث عليه، وصلت إلى خمسة أساليب، كما تعددت أنواع الإحسان في القرآن والسنة، أجملت في أربعة أنواع، وكشف البحث عن أهم ثمار الإحسان على الفرد والمجتمع في الدنيا والآخرة.





المقدمة

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

## أما بعد:

فإن الله أنزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً، وجعله برحمته هدى للناس عموماً، وللمتقين خصوصاً، يخرجهم به من ضلال الكفر والمعاصي والجهل إلى نور الإيهان والتقوى والعلم، وأنزله شفاءً للصدور من أمراض الشبهات والشهوات، وأخبر أنه لا ريب فيه ولا شك بوجه من الوجوه؛ وذلك لاشتهاله على الحق العظيم في أخباره وأوامره ونواهيه، وأنزله مباركاً، فيه الخير الكثير، والعلم الغزير، والأسرار البديعة، والمطالب الرفيعة؛ فكل بركة وسعادة تُنال في الدنيا والآخرة فسببها الاهتداء به واتباعه، وأخبر أنه مصدّقٌ ومهيمنٌ على الكتب السابقة؛ فها يشهد له فهو الحق، وما رده فهو المردود؛ لأنه تضمنها وزاد عليها.

قال الله - تعالى - فيه: ﴿ يَهْدِى بِهِ اللّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوا نَهُ اللّهُ السَّلَامِ ﴾ [سورة المائدة: ١٦]؛ فهو هادٍ لدار السلام، مبينٌ لطريق الوصول إليها، وحاثٌ عليها، وكاشفٌ عن الطريق الموصلة إلى دار الآلام، ومحذرٌ منها.

وقال الله - تعالى - مخبراً عنه: ﴿كِنَابُ أُعْرِكُمَتُ ءَايَنَكُهُ ثُمُّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ [سورة هود: ١]، بين آياته أكمل تبيين، وأتقنها أي إتقان، وفصّلها بتبيين الحق من الباطل





المقدمة

## الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

والرشد من الضلال تفصيلاً كاشفاً للبس؛ لكونه صادراً من حكيم خبير، فلا يُخبر إلا بالصدق والحق واليقين، ولا يأمر إلا بالعدل والإحسان والبر، ولا ينهى إلا عن المضار الدينية والدنيوية(١)..

### سبب اختيار الموضوع وأهميته:

بناءً على ما سبق، وكتطبيق عملي لمنهج التفسير الموضوعي؛ فقد اخترت مفهوماً شرعياً، وهو: "الإحسان" ليكون مادة هذا البحث، لسببين:

١ - أن هذا المفهوم تكرر كثيراً في القرآن والسنة، حيث ورد لفظ: "الإحسان" ومشتقاته في القرآن الكريم في (١٥٣) موضعاً، وله معانيه المتنوعة بحسب سياق

<sup>(</sup>٣) مقدمة تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (١/٤).



<sup>(</sup>١) مقدمة تيسير الكريم الرحمن: للسعدي: (٢٩/١) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أحمد: (١٣٠/٤)، برقم: (١٧٢١٣)، وأبو داوود: (١٠٠٤)، برقم: (٢٠٠٤)، والترمذي:

<sup>(</sup>٥/٨٨)، برقم: (٢٦٦٤)، وقال شعيب الأرنؤوط في تخريجه للمسند: إسناده صحيح، رجاله ثقات.

المقدمة

اللفظ، وكذلك ورد في عدد لا بأس به من الأحاديث النبوية.

٢ - لم أجد بحثاً علمياً مختصاً -بحسب علمي - تتبع نصوص القرآن والسنة التي ورد فيها هذا اللفظ، وفسر ها تفسيراً موضوعياً.

#### خطة البحث:

اقتضت طبيعة البحث أن يكون في: مقدمة، وتمهيد، وثلاثة مباحث، وخاتمة:

المقدمة: وفيها أهمية الموضوع، وخطة البحث، ومنهجي فيه.

التمهيد: في مفهوم الإحسان في اللغة والاصطلاح.

المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى الإحسان.

المبحث الثاني: الإحسان، أنواع وصور.

المبحث الثالث: ثمرات الإحسان وفوائده.

الخاتمة: وفيها ذكر أهم النتائج والتوصيات التي توصلت إليها أثناء البحث.

## منهجي في كتابة البحث:

1- استخدمت في كتابة هذا البحث المنهج الاستقرائي للنصوص؛ فقمت بتتبع لفظ: "الإحسان" ومشتقاته في نصوص القرآن والسنة.

٢- لم أستدل من السنة النبوية إلا بحديث مقبول يُحتج به، ولذلك استبعدت من البحث الأحاديث الضعيفة والموضوعة.

٣- ثم استخدمت المنهج التحليلي لمدلو لات تلك النصوص؛ فسبرت معانيها من خلال أقوال المفسرين، وشرَّاح الحديث.





3- ثم قسمتها إلى عدة عناوين، وجمعت تحت كل عنوان ما يتعلق به، وحرصت أثناء صياغته على أن يكون بعبارة سهلة مختصرة، بعيداً عن التطويل والتعقيد.

#### الدراسات السابقة:

لم أقف على بحث بهذه الصورة عن الإحسان، إلا رسالةً لابن تيمية - رحمه الله - بعنوان: "الحسنة والسيئة في القرآن الكريم"، وهي مطبوعة، وقد تحدّث فيها عن مدلول الحسنة والسيئة في القرآن الكريم، بشيء من التوسع والاستطراد.

وقد أحصيت لفظ الحسنة في القرآن؛ فبلغ (٣١) موضعاً؛ واستبعدتها من مكونات البحث.

أسأل الله أن ينفعني به، ويجعله خالصاً لوجهه الكريم، وينفع به المسلمين، إنه سميع مجيب.

\*\*\*





تمهيد: في مفهوم الإحسان

#### تمهيد:

## في مفهوم الإحسان

ورد لفظ "الإحسان" كثيراً في القرآن والسنة النبوية، وفي كثير من كلام العرب قديماً وحديثاً، ويأتي في سياقات متنوعة، ولكل سياق مدلوله في المعنى اللغوي والاصطلاحي؛ لذلك كان من الضروري قبل الحديث عن الإحسان: أن نقف في هذا التمهيد على معناه في اللغة والاصطلاح، ومعرفة العلاقة بينهما.

#### ١- الإحسان لغة:

الحاء والسين والنون: أصل واحد؛ فالحَسَنُ ضد القبيح (۱)، والإحسان ضد الإساءة (۲)، وهو مصدر أحسن يحسن إحساناً، ويتعدى بنفسه، أو بغيره، تقول: أحسنت كذا، إذا أتقنته، وأحسنت إلى فلان، إذا أوصلت إليه النفع (۳)، والحسن عبارة عن كل مبهج مرغوب فيه... والإحسان يقال على وجهين:

أحدهما: الإنعام على الغير، يقال أحسن إلى فلان.

الثاني: إحسان في فعله، وذلك إذا علم علماً حسناً (٤)، أو عمل عملاً حسناً (٥). والحسنة: يُعبِّر بها عن كل ما يُسِّر من نِعَمِ تنال الإنسان في نفسه وبدنه

<sup>(</sup>٥) ينظر: بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز: للفيروز أبادي: (٢/ ٤٦٥).



<sup>(</sup>١) ينظر: معجم مقاييس اللغة: لابن فارس: (٧/٢)، مادة: (حسن).

<sup>(</sup>٢) ينظر: لسان العرب: لابن منظور: (٣/ ١٧٩)، مادة: (حسن).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح الباري: لابن حجر: (١٦٤/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: مفردات ألفاظ القرآن: للراغب الأصفهاني: (٢٣٥-٢٣٦).

تمهيد: في مفهوم الإحسان

وأحواله<sup>(١)</sup>.

وأما الإحسان: فمعناه اللغوي يرشد إلى أنه التفضل بما لم يجب، كصدقة التطوع، ومن الإحسان فِعْلُ ما يثاب عليه العبد مما لم يوجبه الله عليه في العبادات وغيرها(٢).

مما سبق يتبين لنا: أن الإحسان في اللغة له معنيان: الأول: الإتقان، والثاني: الإنعام.

## ٢- الإحسان اصطلاحاً:

يختلف معنى الإحسان اصطلاحاً باختلاف السياق الذي يرد فيه:

فإذا اقترن بالإيمان والإسلام كان المراد به: الإشارة إلى المراقبة وحسن الطاعة، وقد فسره النبي والمائية بذلك عندما سأله جبريل عليه السلام ما الإحسان؟ فقال والإحسان أن تعبد الله كأنك تراه؛ فإن لم تكن تراه فإنه يراك» (٣)..

يضاف إلى ذلك أن للإحسان معنيان: تقول أحسنت كذا، إذا أتقنته، وأحسنت إلى فلان، إذا أوصلت إليه النفع.

فالأول هو المراد - في الحديث السابق - لأن المقصود إتقان العبادة، وقد يلحظ الثاني، بأن المخلص مثلاً: محسن بإخلاصه إلى نفسه، وإحسان العبادة: الإخلاص فيها والخشوع، وفراغ البال حال التلبس بها، ومراقبة المعبود (٤)..

<sup>(</sup>٤) ينظر: تحفة الأحوذي: للمباركفوري: (٢٩١/٧).



<sup>(</sup>١) ينظر: بصائر ذوى التمييز في لطائف الكتاب العزيز: للفيروز أبادي: (٢٦٤/٢)..

<sup>(</sup>٢) ينظر: فتح القدير: للشوكاني: (٣/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري: (١/ ٢٧)، برقم: (٥٠)، كتاب الإيهان، ومسلم: (١/ ٤٧)، برقم: (٩) كتاب الإيهان، وأبو داود: (٥٩/٥)، برقم: (٤٦٩٥).



## الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

تمهيد: في مفهوم الإحسان

أما إذا ورد الإحسان مطلقاً فإن المراد به: فعل ما هو حسن، والحَسَن وصفٌّ مشتقٌ من الحُسْن (١).

والحسن هو: كون الشيء ملائماً للطبع، كالفرح، أو كون الشيء صفة كمال، كالمدح، أو كون الشيء متعلق المدح في كالمدح، أو كون الشيء متعلق المدح، كالعبادات، وهو ما يكون متعلق المدح في العاجل، والثواب في الآجل(٢).

مما سبق يتبين لنا: أن الإحسان في الاصطلاح يُطلق ويراد به واحدُّ من ثلاثة معاني، وهي (٣):

- المعنى الأول: فعل الحسنات.
- المعنى الثاني: الإنعام على الناس.
- المعنى الثالث: مراقبة الله تعالى.

## ٣- العلاقة بين المعنى اللغوي والإصلاحي:

سبق معنا أن الإحسان في اللغة يُطلق ويراد به أحد معنيين، هما: الإتقان، إن كان: لازماً، والإنعام، إن كان: متعدياً.

أما في الاصطلاح فيراد به أحد ثلاث معان، هي: فعل الحسنات، أو الإنعام، أو المراقبة.

ولا شك أن العلاقة واضحة بين المدلول اللغوي والاصطلاحي لهذه الألفاظ؛

<sup>(</sup>٣) ينظر: التعريفات الاعتقادية: لسعد بن محمد آل عبد اللطيف: (٢٠).





<sup>(</sup>١) ينظر: موسوعة نظرة النعيم: لمجموعة من الباحثين،: (٦٧/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التعريفات: للجرجاني: (١١٧ -١١٨).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية تهيد: في مفهوم الإحسان

فالإحسان فعل ما هو حسن، ومنه فعل الحسنات، وإتقان الشيء: فعله على أكمل وجه، سواء كان ذلك الشيء متعلقاً بالله، مثل: الإيمان والأعمال الصالحة، أو كان متعلقاً بالخلق مثل الحِرَف والصناعات ونحوها، والمراقبة تدخل في لفظ الإتقان، فإن من راقب الله أتقن عمله، ومن الإتقان فعل الحسنات كما أمر الله على.

أما اللفظ الآخر -وهو الإنعام- فواضح العلاقة فيه بين المعنى اللغوي والاصطلاحي بالمطابقة اللفظية، وإن كان ثَمّ فَرْق بين الإحسان والإنعام في بعض الوجوه؛ فالإحسان أعم من الإنعام؛ لأن الإحسان يكون لنفس الإنسان ولغيره، تقول: أحسنت إلى نفسى، وإلى غيري، والإنعام لا يكون إلا للغير(١).

<sup>(</sup>١) ينظر: لسان العرب: لابن منظور: (٣/ ١٨٠).





تظهر أهمية وقيمة الإحسان في اعتناء القرآن الكريم والسنة النبوية بالحديث عنه؛ حيث تنوعت أساليبهما في عرض هذا الموضوع، والدعوة إليه، ومن هذه الأساليب ما يأتي:

الأسلوب الأول: وَصْفُ الله أسهاءه بالحسنى، وإخباره عن أفعاله أنها حسنة:

١ - وصف الله على أسهاءه بالحسنى في أربعة مواضع، هي:

الموضع الأول: قوله عَلى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسَّمَآةُ ٱلْخُسَّنَى ﴾ [سورة الأعراف: ١٨٠].

الموضع الثاني: قوله عَلَى: ﴿ فَلَهُ ٱلْأَسَمَاءُ ٱلْخُسُنَى ﴾ [سورة الإسراء: ١١٠].

الموضع الثالث: قوله عَلى: ﴿ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَى ﴾ [سورة طه: ٨].

الموضع الرابع: قوله ﷺ: ﴿لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَى ﴾[سورة الحشر: ٢٤].

قال الزمخشري<sup>(۱)</sup>.: "أي التي هي أحسن الأسهاء؛ لأنها تدل على معان حسنة: من تمجيد وتقديس وغير ذلك" (۲).. وقال القرطبي<sup>(۳)</sup>.: "سمّى الله أسهاءه بالحسنى؛ لأنها

<sup>(</sup>٣) هو: الشيخ الإمام أبو عبد الله، محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح، الأنصاري الأندلسي القرطبي المفسر، له من التصانيف: كتاب جامع أحكام القرآن، وله شرح أسهاء الله الحسني، وكتاب التذكار في أفضل =



<sup>(</sup>۱) هو: العلامة أبو القاسم، محمود بن عمر بن محمد بن عمر، الزمخشري الخوارزمي، النحوي اللغوي، المتكلم المعتزلي المفسر، يلقب جار الله، لأنه جاور بمكة زمانا، ولد في رجب سنة سبع وستين وأربعائة، له التصانيف البديعة، منها: الكشاف في التفسير، والفائق في غريب الحديث، وأساس البلاغة، وغيرها، مات ليلة عرفة سنة ثهان وثلاثين وخمسائة. ينظر ترجمته في: معجم الأدباء: لياقوت الحموي: (٥٩/٩٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: للزمخشري: (١٦٩/٢).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى

حسنة إلى الأسماع والقلوب؛ فإنها تدل على توحيده وكرمه وجوده ورحمته وأفضاله"(١).

وقال الشوكاني (٢).: "والحسنى تأنيث الأحسن، أي التي هي أحسن الأسماء لدلالتها على أحسن مسمى، وأشرف مدلول" (٣).

وقال ابن عاشور (٤): "والحسن مؤنث الأحسن، وهو المتصف بالحسن الكامل في ذاته، المقبول لدى العقول السليمة المجردة عن الهوى،...، ووصف الأسماء بالحسنى؛ لأنها دالة على ثبوت صفات كمال حقيقي" (٥)..

# ٢- وصف القرآن الذي هو كلامه بأنه: أحسن الحديث.

قال تعالى: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِئنَّبًا مُّتَشَيْبِهَا مَّثَانِي ﴾[سورة الزمر: ٢٣]، ومعنى

<sup>(</sup>٥) ينظر: التحرير والتنوير: لابن عاشور: (٩/١٨٦ -١٨٧).





الأذكار، توفي في شوال من سنة إحدى وسبعين وستهائة. ينظر ترجمته في: الديباج المذهب: لبرهان الدين اليعمري: (٣١٧/١)، وطبقات المفسرين: للداودي: (٢٤٦/١).

<sup>(</sup>١) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: للقرطبي: (٢٠٧/٧).

<sup>(</sup>۲) هو: الإمام محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني، ولد في يوم الإثنين من شهر ذي القعدة سنة ١١٧٣ هم، بِهِجْرَة شوكان، له عدة مصنفات، منها: تفسيره فتح القدير، ونيل الأوطار، وإرشاد الفحول وغيرها، توفي في صنعاء، عام ١٢٥٠ه. ينظر ترجمته في: البدر الطالع: للصنعاني: (٢٠٧/٢)، والأعلام: للزركلي: (٢٩٨/٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح القدير: للشوكاني: (٢٠٦/٢).

<sup>(</sup>٤) هو: محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي، ولد في تونس جمادى الأولى سنة ٢٩٦ ه، له مؤلفات كثيرة في شتى الفنون، منها: تفسيره المسمى بالتحرير والتنوير، ومقاصد الشريعة، وأصول النظام الاجتهاعي في الإسلام، وغيرها، توفي يوم الأحد ١٣ رجب ١٣٩٤ه، في مدينة تونس. ينظر ترجمته في: كتاب شيخ الإسلام الإمام الأكبر محمد الطاهر بن عاشور: للشيخ محمد الحبيب بن الخوجة: (١٩٩١).

المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

كون القرآن أحسن الحديث: أنه أفضل الأخبار؛ لأنه اشتمل على أفضل ما تشتمل على على أفضل ما تشتمل عليه الأخبار، من المعاني النافعة والجامعة لأصول الإيهان والتشريع (١)، ويحتمل وصفه بأحسن الحديث لأمرين، هما:

الأول: لفصاحته وإعجازه. والثاني: لأنه أكمل الكتب، وأكثرها إحكاماً (٢).

فأحسن الحديث كلام الله، وأحسن الكتب المنزلة من كلامه هو: القرآن، وإذا كان هو الأحسن عُلِم أن ألفاظه أفصح الألفاظ وأوضحها، وأن معانيه أجلُّ المعاني؛ لأنه أحسن الحديث في لفظه ومعناه (٣).

ومما ورد في وصف القرآن قول تعالى: ﴿ وَاُتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَبِّكُمْ مِّن وَلِيَ الناسِ مَا أَمْرِكُمْ بِهُ رَبُّكُمْ فِي تَنزيله، واجتنبوا ما نهاكم عنه فيه، وذلك هو أحسن ما أُنزل إلينا من ربنا (٤).

وليس المعنى أن بعض القرآن أحسنُ من بعضٍ من حيث هو قرآن، وإنها هو أحسن كله بالإضافة إلى أفعال الإنسان، وما يلقى من عواقبها (٥).

كما وصف بعض ما فيه من قصص بأنه: أحسن القصص، قال الله تعالى: ﴿ غَنُ اللهُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾ [سورة يوسف: ٣] أي: أبدعه طريقة، وأعجبه أسلوباً، وأصدقه أمثالاً، وأجمعه حِكماً وعدلاً (١٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: محاسن التأويل: للقاسمي: (٦/٦).



<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير: لابن عاشور: (٣٨٥/٢٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: النكت والعيون: للماوردي: (١٢٢/٢)

<sup>(</sup>٣) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: للسعدى: (٣١٨/٤)

<sup>(</sup>٤) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٢٠٢/٢٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المحرر الوجيز: لابن عطية الأندلسي: (٥٣٧/٤).

# ٣- ثناء الله على أفعاله بأنها حسنة، من حيث أنها تتضمن معنى الإتقان.

من ذلك: قول تعالى: ﴿ ٱلَّذِى ٓٱحۡسَنَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [سورة السجدة: ٧]، قال ابن عباس (١): "أتقن كل شيءٍ وأحكمه"، وروي عن مجاهد (٢). أيضاً نحوه، قال ابن عباس: "أما إن است القرد ليست حسنة، ولكنه أحكم خلقها" (٣)..

قلت: واختار هذا القول القاسمي (١٤)(٥).

وقال قتادة (٢): "حسَّن خلق كل شيء"، قال الماوردي (٧): "هو من أقوال

- (۱) هو: عبد الله بن عباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم ولد قبل الهجرة بثلاث سنين، ومات سنة ثهان وستين بالطائف، وهو أحد المكثرين من الصحابة، وأحد العبادلة من فقهاء الصحابة. ينظر ترجمته في: الاستيعاب: لابن عبد البر: (٩٣٣/٣).
- (٢) هو: مجاهد بن جبر -بفتح الجيم وسكون الموحدة أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي ثقة إمام في التفسير وفي العلم، من الثالثة، مات سنة إحدى أو اثنتين أو ثلاث أو أربع ومائة. ينظر ترجمته في: تقريب التهذيب: لابن حجر: (١/ ٥٢٠)، والكاشف: لمحمد بن أحمد الذهبي: (٢/ ٢٤٠).
- (٣) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٧٩/١٨)، وزاد المسير: لابن الجوزي: (١٧٩/٦). والنكت والعيون: للماوردي: (٤/٥٥).
- (٤) هو: جمال الدين: (أو محمد جمال الدين) بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق، إمام الشام في عصره. ولد سنة: ١٢٨٣ هـ، له عدة مصنفات، منها: قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، ومحاسن التأويل في تفسير القرآن الكريم. توفي في دمشق سنة: ١٣٣٢ هـ. ينظر ترجمته في: الأعلام: للزركلي: (١٣٥/٢).
  - (٥) ينظر: محاسن التأويل: للقاسمي: (٩٩/٨).
- (٦) هو: قتادة بن دعامة بن قتادة السدوسي أبو الخطاب البصري، الأعمى الحافظ المفسر، ثقة ثبت، مات سنة بضع عشرة ومائة، ينظر ترجمته في: تقريب التهذيب: لابن حجر: (٥٣/١)، والكاشف: لمحمد بن أحمد الذهبي: (١٣٤/٢).
- (٧) هو: علي بن محمد بن حبيب القاضي أبو الحسن الماوردي البصري، أحد أثمة المذهب الشافعي، من تصانيفه: الحاوي، وكتاب الأحكام السلطانية، النكت والعيون في التفسير، وغيرها، توفي في ربيع الأول سنة خمسين وأربعائة. ينظر ترجمته في: طبقات الشافعية: لابن قاضي شهبة: (١/ ٢٣٠)، وطبقات المفسرين: للداوودي: (١/ ٨٣/١).



ابن عباس" <sup>(۱)</sup>.

**قلت:** واختار هذا القول الزمخشري <sup>(٢)</sup>..

وقول على: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٓ أَحْسَنِ تَقُوبِهِ ﴾ [سورة التين: ٤]، أي: لقد خلقنا الإنسان في أحسن صورة وأعدلها، وإن قوله "أحسن تقويم" نعت لمحذوف، وهو في تقويم حسن، فكأنه قيل: لقد خلقناه في تقويم أحسن تقويم (٣).

وقال البغوي (٤): " أعدل قامة، وأحسن صورة، وذلك: أنه خلق كل حيوان منكباً على وجهه إلا الإنسان، خلقه مديد القامة، يتناول مأكوله بيده مزيناً بالعقل والتمييز "(٥).

وقوله تعالى: ﴿وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾ [سورة غافر: ٢٥، وسورة التغابن: ٣]، أي: فخلقكم في أحسن الأشكال، ومنحكم أكمل الصور، في أحسن تقويم (٢١)؛ أي: جعل كل عضو في مكان يليق به ليتم الانتفاع به (٧)، ﴿فأحسن تفسيريَّة، فالمراد: صوركم أحسن تصوير؛ حيث خلق كلاً منكم منتصب القامة، بادي البشرة، متناسب

<sup>(</sup>٧) ينظر: محاسن التأويل: للقاسمي: (٣١٨/٨).





<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٩٧/١٨).

<sup>(</sup>٢) الكشاف: (٩/٥)، وينظر: النكت والعيون: للماوردي: (٤/٥٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٢٤/١٥٠).

<sup>(</sup>٤) هو: الحسين بن مسعود بن محمد العلامة محيي السنة أبو محمد البغوي، كان إماما في التفسير إماما في الحديث، إماما في الفقه، من تصانيفه: شرح السنة، ومعالم التنزيل في التفسير، والمصابيح، والجمع بين الصحيحين وغيرها، توفي في شوال سنة ست عشرة وخمسائة. ينظر ترجمته في: طبقات الشافعية: لابن قاضي شهبة: (١/ ٢٨١)، وطبقات المفسرين: للداوودي: (٤٩/١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (٤٧٢/٤).

<sup>(</sup>٦) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٢٠٦/٢٠)، وتفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (٢٠٧/١٢)، وفتح القدير: للشوكاني: (٢٠٧/١٤)٠

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

الأعضاء والتخطيطات، متهيئاً لمزاولة الصنائع واكتساب الكمالات (١).

وقوله تعالى: ﴿ وَمَنَ أَحْسَنُ مِنَ ٱللّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [سورة المائدة: ٥٠]، أي: لا أحد أحسن منه حكماً تبارك وتعالى (٢)، والمعنى: أن حُكم الله هو الغاية في الحُسن وفي العدل، وهو استفهام معناه: التقرير، ويتضمن شيئاً من التكبر عليهم (٣).

وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ صِبْغَةً ﴾ [سورة البقرة: ١٣٨]، وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ صِبْغَةً ؛ هذا استفهام، ومعناه النفي، أي: لا أحد أحسن من الله صبغة، "وأحسن " هنا: لا يراد بها حقيقة التفضيل؛ إذ صبغة غير الله منتفٍ عنها الحسن، أو يراد التفضيل باعتبار من يظن أن في صبغة غير الله حُسناً، لا أن ذلك بالنسبة إلى حقيقة الشيء، وانتصاب "صبغة" هنا على التمييز، وهو من التمييز المنقول من المبتدأ،...، والتقدير: ومن صبغة الله؛ فالتفضيل إنها يجري بين الصبغتين، لا بين الصابغين (٤).

أما تضمن أفعال الله تعالى: الإحسان بمعنى الإنعام على الخلق؛ فمنه:

قوله تعالى: ﴿وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ [سورة القصص: ٧٧]، أي: أحسن بطاعته، كما أحسن الله إليك بنعمته (٥).

بل عند التأمل: يتبين: أن خَلْقَ الله الخلق إحسانٌ إليهم (٦)، كما إن إلهامهم كل

<sup>(</sup>٦) ينظر: زاد المسير: لابن الجوزي: (١٧٩/٦)، والبحر المحيط: لأبي حيان الأندلسي: (٤٣٣/٨).



<sup>(</sup>١) ينظر: روح المعاني: للألوسي: (٢٤/ ٨٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز: لابن عطية: (٢٠٣/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: لأبي حيان الأندلسي: (١٦/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: لأبي حيان الأندلسي: (١/٥٨٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (٣٩١/٣)، وفتح القدير: للشوكاني: (٢١٥/٤).



### الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى

ما يحتاجون إليه من إحسانه إليهم وتفضله عليهم، جل وعلا (١)..

## الأسلوب الثاني: الأمر بالإحسان والحث عليه:

أمر الله - سبحانه - عباده بالإحسان إجمالاً، وهذا الأمر يشمل معاني الإحسان كلها من: فعل الحسنات، والإتقان، والإنعام، والمراقبة لله سبحانه، فقال على: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْفَدُلِوَ الْإِحْسَانِ ﴾ [سورة النحل: ٩٠]، قال ابن عطية: "الإحسان: هو فعل كل مندوب إليه؛ فمن الأشياء ما هو مندوب إليه، ومنها ما هو فرض؛ إلا أن حد الإجزاء منه ما دخل في العدل، والتكميل الزائد على حد الإجزاء داخل في الإحسان " (٢).

وقال الألوسي (٣).:" الإحسان: أي إحسان الأعمال، والعبادة: أي: الإتيان بها على الوجه اللائق بها، وهو إما بحسب الكيفية كما يشير إليه ما رواه البخاري (٤)من قوله وله والما يتبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك»(٥)،





<sup>(</sup>١) ينظر: النكت والعيون: للماوردي: (٤/٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز: لابن عطية: (١٦/٣).

<sup>(</sup>٣) هو: محمود بن عبد الله بن الحسين الآلوسي، الملقب بشهاب الدين أبو الثناء، المفسر، وهو من أهل بغداد تقلد الإفتاء ببغداد، فعزل فانقطع للتأليف. سافر خلال حياته للآستانه عاصمة الدولة العثمانية، وبقي هناك قرابة السنتين، وهو صاحب التفسير المشهور المعروف بـ "روح المعاني"، وغيره من المؤلفات الجليلة. ولد سنة: (١٢١٧ه، وتوفي سنة ١٢٧٠ه، ببغداد. ينظر ترجمته في: جلاء العينين في محاكمة الأحمدين: لنعمان بن أحمد الألوسي: (١٨/١).

<sup>(</sup>٤) هو: الإمام محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة، أبو عبد الله الجعفي البخاري، صاحب الجامع الصحيح، ولد في شوال سنة أربع وتسعين ومائة، وتوفي ليلة السبت، عند صلاة العشاء ليلة الفطر، ودفن يوم الفطر بعد صلاة الظهر، يوم السبت، غرة شوال سنة ست وخمسين ومائتين، وعاش اثنتين وستين سنة إلا ثلاثة عشر يوما. ينظر ترجمته في: طبقات الحنابلة: لأبي الحسين ابن أبي يعلى: (١/ ٢٧١)، وسير أعلام النبلاء: لشمس الدين الذهبي: (٣٩٢/١٢).

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه.

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى

أو بحسب الكمية، كالتطوع بالنوافل الجابرة؛ لما في الواجبات من النقص، وجوُّز أن يكون المراد بالإحسان: الإحسان المتعدي بـ"إلى" لا المتعدي بنفسه، فإنه يقال: أحسنه وأحسن إليه، أي: الإحسان إلى الناس والتفضل عليهم" (١).

ومن الأمر بالإحسان عموماً قوله تعالى: ﴿ وَأَحْسِن كُمَا أَحْسَنَ اللّهُ إِلَيْكُ ﴾ [سورة القصص: ٧٧]، فهذا أمر بالإحسان مطلقاً، قال ابن جرير (٢): " وأحْسِن في الدنيا إنفاق مالك الذي آتاك الله في وجوهه وسبله؛ كما أحْسَن الله إليك، ووسع عليك منه، وبسط لك فيه "(٣)، وقال ابن الجوزي (٤): " فيها ثلاثة أقوال هي:

القول الأول: أَعْطِ فضل مالك كما زادك على قدر حاجتك.

القول الثاني: أُحْسِن فيها افترض عليك، كما أحْسَن في إِنعامه إِليك.

القول الثالث: أحْسِن في طلب الحلال، كما أحْسَن إليك في الإحلال (٥).

قلت: الثاني والثالث حكاهما الماوردي(٦)، كما أن جميع المعاني السابقة تندرج

<sup>(</sup>٦) ينظر: النكت والعيون: للماوردي: (٢٦٧/٤).



<sup>(</sup>١) ينظر: روح المعاني: للألوسي: (٢١٧/١٤-٢١٨).

<sup>(</sup>٢) هو: الإمام محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب، أبو جعفر الطبري، كان مولده في سنة أربع وعشرين ومائتين، صنف التاريخ الحافل، وله التفسير الكامل الذي لا يوجد مثله، توفي في شوال سنة عشر وثلاثائة عن ست وثانين، ينظر ترجمته في: البداية والنهاية: لابن الأثير: (١١/٥/١١)، وطبقات الشافعية: لابن قاضي شهبة: (١٠/١١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٨/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٤) هو: الإمام العلامة الحافظ عالم العراق وواعظ الآفاق، جمال الدين، أبو الفرج عبد الرحمن بن أبي الحسن علي بن محمد بن علي ابن الجوري، جمع وصنف ووعظ ودرس، وكان حافظا فاضلا، وكان لا يتقن مولده، وتوفي ليلة الجمعة، ثاني عشر شهر رمضان، من سنة سبع وتسعين وخمسائة. ينظر ترجمته في: تذكرة الحفاظ: للذهبي: (١٣٤٢/٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: زاد المسير: لابن الجوزي: (١١٨/٦).

المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

تحت معنى الآية، ولا تعارض بينها؛ بل كلها مطلوب، والأوْلى حملها على العموم.

ومن الآيات التي أمر فيها بالإحسان قول ه تعالى: ﴿ وَلَا تُلَقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى النَّهُ لُكَةُ وَمَا اللَّهُ اللَّلِمُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللِلْمُواعِ الللْمُواعِ اللللللَّةُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللَّهُ اللَّ

وقد جاء الأمر بالإحسان في صور مخصوصة، منها ما يأتي:

١ - قوله تعالى: ﴿ وَبِأَلُولِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ [البقرة ٨٣، النساء ٣٦، الأنعام ١٥١، الإسراء ٢٣].

٢ - وقوله ١٤ ﴿ وَقُل لِّعِبَادِي يَقُولُوا اللَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [سورة الإسراء: ٥٣].

٣- وكذلك قوله على: ﴿ وَلَا تَجُدِلُواْ أَهْلَ الْكِتَنِ إِلَّا بِاللَّهِ مِنَ أَحْسَنُ ﴾ [سورة العنكبوت: ٤٦].

٤ - وقوله: ﴿ وَقُولُو اللِّنَاسِ حُسْنًا ﴾ [سورة البقرة: ٨٣].

٥ - وأمر برد التحية بأحسن منها فقال ؟ ﴿ وَإِذَا حُبِيَّنُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّواْبِأَحْسَنَ مِنْهَا ﴾ [سورة النساء: ٨٦].

7 - وأمر أن لا يقرب مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن، فقال على: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ اللهِ بِالتي هي أحسن بهال اليتيم، اللهُ بِاللهِ وَتُميرُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي الحديث: «إن الله كتب الإحسان على كل شيء؛ فإذا قَتَلْتُمْ، فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: للزمخشري: (٧٥/٢).





<sup>(</sup>١) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: للسعدي: (١٥٤/١).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

وإذا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الذِبحَة، وَلَيُحِدَّ أحدكم شَفْرَتَهُ، وَلْيُرِحْ ذَبِيحَتَهُ»(١)، أي: أوجب عليكم الإحسان في كل شيء؛ فكلمة (على) بمعنى: في، ومتعلق الكتابة محذوف والمراد بالإيجاب: الندب (١)..

وهذا الأمر عام منه، بالإحسان أولاً، ثم مثَّل بإحسان القتل والذبح بصورة خاصة.

كما أنه والله الم الم الإحسان في صور خاصة، منها ما يأتي:

١ - أمره بتحسين الصوت عند قراءة القرآن، قال رسول الله والله الله المنه المنه المنه المنه المنه المنه القرآن بأصواتكم؛ فإن الصوت الحسن يزيد القرآن حُسناً» (٣)..

٢ - أمره بتحسين الكفن للميت، قال رسول الله والتينية: «إذا كَفَّنَ أحدكم أَخَاهُ فَلْيُحَسِّنْ كَفَنَهُ » (٤)..

٣- أمره بالإحسان إلى الجار، قال رسول الله المُسَلَّدُ: «أحسن إلى جارك تكن مؤمناً» (٥٠). .. وغيرها من الصور التي سنشير إلى بعضها في المبحث الثاني ..

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في المسند: (٢/ ٣١٠)، برقم: (٨٠٨١)، والترمذي في السنن: (١/٥٥)، برقم: (٥٠٢٥)، والطبراني في المعجم الأوسط: (١٢٥/٧)، برقم: (٧٠٥٤)، والبيهقي في شعب الإيمان: (٧٨/٧)، برقم: (٩٥٤٣)، من طريق أبي طارق السعدي، عن الحسن، عن أبي هريرة، وفيه علتان، هما: =



<sup>(</sup>۱) أخرجه: مسلم: (۱۲۳۱/۳) رقم: (۱۹۵۵) كتاب الصيد، وأبو داود: (۲٤٤/۳) رقم: (۲۸۱۵)، كتاب الأضاحي، والترمذي: (۱۲/۶) رقم: (۱۲۰۹) كتاب الديات، والنسائي: (۲۲/۳)، برقم: (٤٩٤) كتاب الضحايا، وابن ماجه: (۳۵۲/۳) رقم: (۳۱۷۰) كتاب الذبائح.

<sup>(</sup>٢) ينظر: حاشية السندي على سنن النسائي: (٢٢٧/٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الدارمي: (٢١٩٤/٤)، برقم: (٣٥٤٤) كتاب الفضائل، من حديث البراء بن عازب، قال حسين سليم أسد: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم: (١٥١/٢)، برقم: (٩٤٣)، من حديث جابر بن عبد الله.

## الأسلوب الثالث: مدح المتصفين به والثناء عليهم، وذكر جزائهم:

الإحسان من أفضل منازل العبودية؛ لأنه لُبّ الإيمان وروحه وكماله، وجميع المنازل منطوية فيه(١).

قال تعالى: ﴿ وَأَحْسِنُوا ۗ إِنَّ الله لَمْمُ عَسِنِينَ ﴾ [سورة البقرة: ١٩٥]؛ فأثبت الله لهم حُبَّه بسبب إحسانهم؛ فإن الله يجب المحسنين في عبادة الخالق ومعاملة الخلق (٢)، ومحبة الله للعبد أعظم درجات الثواب (٣)..

وقال سبحانه: ﴿لِّلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْخُسُنَى ﴾ [سورة يونس: ٢٦]، أي للذين أحسنوا في عبادة الله في الدنيا من خلقه فأطاعوه فيها أمر ونهى: الحسنى (١٤).

والحسنى: هي الجنة في قول أكثر المفسرين (٥)، والزيادة هي النظر إلى وجه الله الكريم في جنات عدن (٦). وقال تعالى: ﴿وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ ٱحۡسَنُواْ بِٱلْحَسِنَى ﴾[سورة النجم:

أبو طارق مجهول، والحسن لم يسمع من أبي هريرة، لكن حسنه الألباني، ينظر: ترتيب أحاديث الجامع الصغير على الأبواب الفقهية: (٤/٥٥)، وقال شعيب الأرنؤوط في تحقيقه لمسند أحمد: حديث جيد، وهذا إسناد ضعيف، لجهالة أبي طارق السعدي، قلت: وله شاهد، بلفظ: "من كان يؤمن بالله واليوم الأخر فليحسن إلى جاره" أخرجه: مسلم: (١/٧٠) رقم: (٤٧) كتاب الإيهان.

- (١) ينظر: بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز: للفيروز أبادي: (٢/ ٢٥).
  - (٢) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: للسعدي: (٢٧٨/١).
    - (٣) ينظر: التفسير الكبير: للرازي: (٨/٩).
  - (٤) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٥٦/١٢).
- (٥) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٧٦/٣)، ومعالم التنزيل: للبغوي: (١/٣٧٣)، والحرر الوجيز: لابن عطية: (٩٨/٢)، والكشاف: للزمخشري: (١/٥٨٦)، والجامع لأحكام القرآن: للقرطبي: (١/١٠٥).
  - (٦) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٥٦/١٢).





الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

٣١]، أي: بالمثوبة الحسني، وهي الجنة (١)..

وقال تعالى: ﴿لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ ٱلْحُسَّنَ ﴾[سورة الرعد: ١٨]، هي الجنة وكل ما يختص به المؤمنون من نعم الله (٢)، وقال ابن الجوزي: "والحسنى كل خير من الجنة في دونها" (٣)..

وقال تعالى: ﴿ هَلَ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [سورة الرحمن: ٦٠]، أي أن جزاء من أحسن بالطاعة: أن يحسن إليه بالنعيم، ويجازيه الجنة (٤)..

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ اللَّذِينَ اتَّقُواْ وَّاللَّذِينَ هُم مُحُسِنُونَ ﴾ [سورة النحل: ١٢٨]، أي: وهو مع الذين يحسنون رعاية فرائضهم، والقيام بحقوقه، ولزوم طاعته فيما أمرهم به ونهاهم عنه(٥).

وقال ابن عطية (١٠).: " (إن الله مع الذين اتقوا) أي: بالنصر والمعونة والتأييد، (واتقوا) يريد: المعاصي (ومحسنون) معناه: يزيدون فيها ندب إليه من فعل الخير "(٧).

<sup>(</sup>٧) ينظر: المحرر الوجيز: لابن عطية: (٣/٤٣٣).





<sup>(</sup>١) ينظر: السراج المنير: للشربيني: (٧/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز: (٣٠٨/٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: زاد المسير: لابن الجوزي: (٢٤٧/٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: النكت والعيون: للماوردي: (٥/٠٤)، والمحرر الوجيز: لابن عطية: (٥/٢٣٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٤/٩/١٤).

<sup>(</sup>٦) **هو:** الإمام القاضي أبو محمد عبد الحق بن الفقيه الإمام الحافظ أبي بكر غالب بن عبد الرحمن بن غالب، المشهور بابن عطية، قاضي غرناطة، صاحب التفسير الكبير في القرآن، ولد سنة ثمانين وأربعمائة، ومات في خامس عشر من رمضان، سنة إحدى وأربعين وخمسمائة. ينظر ترجمته في: طبقات المفسرين: للداوودي: (١/١٦).

## المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

وقال السعدي (١): "والله مع المتقين المحسنين بعونه وتوفيقه وتسديده، وهم الذين اتقوا الكفر والمعاصي، وأحسنوا في عبادة الله، بأن عبدوا الله كأنهم يرونه؛ فإن لم يكونوا يرونه فإنه يراهم، والإحسان إلى الخلق ببذل النفع لهم من كل وجه" (٢)..

وقال تعالى: ﴿ بَكَنَ مَنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ وَأَجُرُهُ عِندَ رَبِّهِ عَلَى السورة النساء: البقرة: ١١٢]، وقوله: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ [سورة النساء: ١٢٥]، والمحسن: هو المؤمن المطيع لله، المحسن في طاعته إياه (٣)..

# الأسلوب الرابع: جعل وصف الحسن لكل ما مدحه وأثنى عليه، ومن ذلك:

١ - قوله تعالى في مريم عليها السلام: ﴿ فَنَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا ﴾ [سورة آل عمران: ٣٧]، قال ابن كثير (٤).: أي: جعلها شكلاً مليحاً، ومنظراً بهيجاً، ويَسّر لها أسباب القبول، وقرنها بالصالحين من عباده، تتعلم منهم العلم والخير والدين (٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (٣/٥٢).





<sup>(</sup>۱) هو: الشيخ العلامة أبو عبد الله عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن ناصر آل سعدي، ولد في عنيزة في القصيم في الثاني عشر من محرم سنة ألف وثلاثمائة وسبع من الهجرة، ألّف في التوحيد، والتفسير، والنفسه، والحديث، والأصول، والآداب، وغيرها، توفى سنة ١٣٧٦ه. ينظر ترجمته في: علماء نجد: للبسام: (٢١٨/٣)،

<sup>(</sup>٢) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: للسعدي: (٣/٩٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (٢٠/٤).

<sup>(</sup>٤) هو: الإمام الحافظ عماد الدين، أبو الفداء، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الأموي، ولد سنة سبعمائة أو بعدها بيسير، ومن مصنفاته: التاريخ الكبير والتفسير، وغيرها، وكانت وفاته في شهر شعبان، سنة ٧٧٤ ه بدمشق. ينظر ترجمته في: ذيل التقييد: لأبي الطيب المكي: (١/ ٤٧١)، وطبقات المفسرين: للداوودي: (١/ ٢٦٠).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

وقال أبو حيان (١): " وأنبتها نباتاً حسناً، عبارة عن حُسن النشأة والجودة في خَلْق وخُلق؛ فأنشأها على الطاعة والعبادة "(٢)..

٢ - ومن ذلك وصف الرزق بالحسن في قوله تعالى: ﴿ وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا ﴾ [سورة هود: ٨٨]، وقوله تعالى: ﴿ نَنْ ضِدُ وَنَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ﴾ [سورة النحل: ٢٧]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن رَزَفَنْكُ مِنّا رِزْقًا حَسَنًا ﴾ [سورة النحل: ٧٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن رَزَفَنْكُ مِنّا رِزْقًا حَسَنًا ﴾ [سورة النحل: ٧٥].

والرزق: العطاء، وهو كل ما يتفضّل به من أعيان ومنافع، ووصفه بالحسن لإفادة أنه يُرضيهم بحيث لا يطلبون غيره؛ لأنه لا أحسن منه (٣).. وقيل الرزق الحسن: الحلال الطيب (٤)..

٣- ومن ذلك وصف القرض بالحسن، قال تعالى: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا ﴾ حَسنَا فَيُضَعِفَهُ وَلَهُ وَ أَضَعَافًا ﴾ [سورة البقرة: ٢٤٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَأَقْرَضَتُمُ ٱللَّهَ قَرْضًا ﴾ [سورة المائدة: ٢١]، وقوله تعالى: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِى يُقُرِضُ ٱللَّهَ فَرَضًا حَسنَا فَيُضَعِفَهُ وَلَهُ وَ أَجُرُ كُومِيمٌ ﴾ [سورة المائدة: ٢١]، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلمُصَدِقِينَ وَٱلْمُصَدِقِينَ وَٱلْمُصَدِقِينَ وَٱلْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقَاتِ وَأَقَرضُواْ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسنَا يُضَمَعُكُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجُرُ كُرِيمٌ ﴾ [سورة الحديد: ١٨]، وقوله تعالى: ﴿ إِن تُقرّضُواْ ٱللَّهَ حَسنَا يُضَمَعُكُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجُرُ كُرِيمٌ ﴾ [سورة الحديد: ١٨]، وقوله تعالى: ﴿ إِن قَرْضًا اللَّهُ عَرْضُواْ ٱللَّهُ عَرْضًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَرْضًا اللَّهُ عَرْضًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَرْضًا اللَّهُ عَرْضًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُمْ اللَّهُ عَرْضًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَرْضًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَرْضًا اللَّهُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْعُلُهُ اللَّهُ اللَ

<sup>(</sup>٤) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٥٤٩/١٢).



<sup>(</sup>۱) هو: الإمام الحافظ العلامة، محمد بن يوسف بن علي، أثير الدين أبو حيان الغرناطي، فريد العصر وشيخ الزمان وإمام النحاة، ولد سنة أربع و خمسين وستمائة، من مصنفاته: البحر المحيط في التفسير، وشرح التسهيل، غيرها، توفي في صفر سنة خمس وأربعين وسبعمائة. ينظر ترجمته في: الوافي بالوفيات: للصفدي: (١٨٧/٢)، وطبقات الشافعية: لابن قاضي شهبة الكبرى: (٢٧٨/٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: لأبي حيان الأندلسي: (٥٢/٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التحرير والتنوير: لابن عاشور: (١٧/ ٣١٠).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى

قَرْضًا حَسَنًا يُضَعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُلَكُمْ وَاللّهُ شَكُورُ حَلِيمُ السورة التغابن: ١٧]، وقوله تعالى: ﴿ وَأَقْرِضُواْ اللّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ [سورة المزمل: ٢٠]، قيل: الخالصة لله، وقيل: الحلال، وقيل: ما يخرج عن طيب نفس، وقيل: الذي لا يتبعه مناً ولا أذى (١).

قلت: وكل ما سبق؛ يشمله معنى القرض الحسن.

٤ - ومن ذلك وصف البلاء بالحسن، في قوله تعالى: ﴿ وَلِي بَلِي ٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بِلاَةً حَسَنًا ﴾ [سورة الأنفال: ١٧]، ويعني به: النعم الحسنة الجميلة، وذلك برمي الله للمشركين (٢).

٥ - ومن ذلك وصف المتاع بالحسن، في قوله تعالى: ﴿ يُمَنِّعُكُم مَّنَعًا حَسَنًا ﴾ [سورة هود: ٣]، والمتاع الحسن: سعة الرزق، ورغد العيش، والعافية في الدنيا (٣)، يعني: يعيشكم عيشاً حسناً في خفض ودعة وأمن وسعة (٤).

٦ - ومن ذلك وصف الوعد بالحسن في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُكُمْ وَعَدًا كَمَ وَعَدًا ﴾ وصف الوعد بالحسن في قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن وَعَدُنهُ وَعُدًا ﴾ وصن التوراة، وقوله ﷺ: ﴿ أَفَمَن وَعَدُنهُ وَعُدًا ﴾ وسورة القصص: ٦١]، أي: وعداً بالجنة وما فيها من النعيم الصرف الدائم؛ لأن حسن الموعود (٥)، ولا شيء أحسن منه في موافقته لأمنيته وبقائه (١)..

<sup>(</sup>٦) ينظر: نظم الدرر: للبقاعي: (٣٠٨/٥).





<sup>(</sup>١) ينظر: زاد المسير: لابن الجوزي: (١/ ٢٤٠)

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٨٧/١١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: أضواء البيان: للشنقيطي: (٩/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (٢/٤/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: روح المعاني: للألوسي: (٩٩/٢).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى

٧- ومن ذلك وصف الأجر بالحسن في قوله تعالى: ﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعَمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجَّرًا حَسَنًا ﴾ [سورة الكهف: ٢]، والأجر الحسن: هو نعيم الجنة ورضوان الله تعالى (١)..

وأضاف الحسن إلى أشياء أخرى، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱلنَّسَاءِ وَٱلْمَعْيَٰلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ مِنَ ٱللَّهُ عَلَمِ وَٱلْمَعْيَٰلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْمَعْيَٰلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْمَعْيَٰلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْمَعْيَٰلِ ٱلْمُسَوِّمَةِ وَٱلْمَعْيَٰلِ ٱلْمُسَوِّمَةِ وَٱلْمَعْيَٰلِ وَٱلْمَعْيَٰلِ ٱلْمُسَوِّمَةِ وَٱلْمَعْيَٰلِ وَٱلْمَعْيَٰلِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

فقوله: ﴿ قُوَابًا مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ أضافه إليه ونسبه إليه؛ ليدل على أنه عظيم؛ لأن العظيم الكريم لا يُعطي إلا جزيلاً، وقوله تعالى: ﴿ قُوَابًا مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عِندَهُ وَحُسُّنُ التَّوَابِ ﴾ ، أي: عنده حسن الجزاء لمن عمل صالحاً (٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد: (٣٧٦)، برقم: (٣٨٢٣)، وإسناده حسن، وأخرجه أيضاً من حديث عائشة: (٣٥/٤٠)، برقم: (٢٤٣٩٢) بسند صحيح. كما ذكر ذلك شعيب الأرنؤط، في تحقيقه للمسند.





<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٤٦/١٥)، وزاد المسير: لابن الجوزي: (٧٦/٥)، والمحرر الوجيز: لابن عطية: (٣/٩٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (١/٣٥).



الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى

# الأسلوب الخامس: دعاء النبي عليه وبه بلوغ رتبة الإحسان في الأعمال:

ومن ذلك ما ثبت عنه والمناه كان يقول: «اللهم أحسنت خَلْقي؛ فأحسن خُلُقي» (١)..

وأَمْرُه وَاللّٰهِم أَعنِّي على ذكرك، واللّٰهُ أَن يقول دبر كل صلاة: « اللّٰهِم أَعنِّي على ذكرك، وشكرك، وحسن عبادتك» (٤)..

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أبو داود:، برقم: (١٥٢٢) في الصلاة، والنسائي، برقم: (١٣٠٤) في السهو، وابن حبان في صحيحه، برقم: (٢٠٢٠).





<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد: (٣٧٦)، برقم: (٣٨٢٣)، وإسناده حسن، وأخرجه أيضاً من حديث عائشة: (٤٥٧/٤٠)، برقم: (٢٤٣٩٢) بسند صحيح. كما ذكر ذلك شعيب الأرنؤط، في تحقيقه للمسند.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم: (١/٥٣٥)، برقم: (٧٧١) من حديث على.

<sup>(</sup>٣) هو: معاذ بن جبل بن عمرو بن أوس الأنصاري، أحد السبعين الذين شهدوا العقبة من الأنصار وشهد بدرا وأحدا والمشاهد كلها، وتوفي سنة تسع عشرة، ينظر ترجمته في: الاستيعاب في معرفة الأصحاب: لابن عبد البر: (١٠٢٠/١)، وأسد الغابة: لابن الأثير: (١٠٢٠/١).

## المبحث الثاني:

## أنواع الإحسان، وصوركل منه:

إن المتتبع لمدلولات آيات القرآن ونصوص السنة النبوية التي تحدثت عن الإحسان، يتضح له بجلاء أنواعاً متعددة من الإحسان، وبعض هذه الأنواع متضمن لعدة صور، مما يدلل على شمولية هذا المفهوم وعمقه، ونقف في هذا المبحث على شيء من تلك الأنواع والصور، فمنها ما يأتي:

## النوع الأول: إحسان الله إلى الخلق، وصوره:

يتمثل إحسان الله إلى الخلق في كل ما ينال الخلق من الله -سبحانه- من خير وعطاء وإيجاد؛ بل خَلْقُ الله لخلقه، هو نوعٌ من إحسان الله إليهم، ومن صور إحسانه -سبحانه- إلى خلقه ما يأتي:

الصورة الأولى: خلقهم بالصورة اللائقة بهم، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِي ٓ أَحَسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُم ﴾ [سورة السجدة: ٧]، وفي معنى الآية أقوال، منها (١٠):

١ - أتقن كل شيء وأحكمه، وهو مروي عن ابن عباس ومجاهد.

٢ – حسَّن خلق كل شيء، وهو قول قتادة.

٣- ألهم خلقه كل ما يحتاجون إليه؛ كأنه أعلمهم كل ذلك وأحسنهم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: جمامع البيمان في تأويمل آي القرآن: للطبري: (۱۸/۷۸)، والنكت والعيمون: للماوردي: (۲۵/۷۸)، وزاد المسير: (۱۷۹/۲).







## الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

٤ - أحسن إلى كل شيء خلقه؛ فكان خلقه له إحساناً.

٥ - أعطى كل شيء خلقه ما يحتاج إليه، ثم هداه إليه.

٦- أحسنه: لم يتعلمه من أحد.

قلت: وجميع الأقوال الخمسة الأولى داخلة في معنى إحسان الله إلى خلقه، وكلها مراده، ولا تعارض بينها؛ فإن الله - سبحانه - فعل ذلك كله بالخلق، والقول السادس يدخل في معنى القول الأول، وهو الإتقان والإحكام، فكل أفعال الله - سبحانه - حسنة، منه ابتداء لم يتعلمها من أحد، ومنه قوله تعالى: ﴿فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخُلِقِينَ ﴾ [سورة الموانات: ١٢٥]، ومعناه: [سورة المؤمنون: ١٤]، وقوله عن ﴿وَنَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَلِقِينَ ﴾ [سورة الصافات: ١٢٥]، ومعناه: أحسن الصانعين، لأن الناس يصنعون ولا يخلقون (١١)، ولأن العرب تسمي كل صانع خالقاً (٢)، من حيث قبل للإنسان على التجوز أنه يخلق، وجب أن يكون تعالى أحسن الخالقين، إذ خلقه اختراع وإيجاد من عدم، وخلق الإنسان مجاز (٣).

فإن قيل: كيف الجمع بين قوله: ﴿ أَحُسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١٤]، وبين قوله على: ﴿ هُلُ مِنْ خَلِقٍ عَيْرُ ٱللّهِ ﴾ [سورة فاطر: ٣]؟ فالجواب: أن الخلق يكون بمعنى الإيجاد ولا يُوجِد سوى الله و وبمعنى التقدير، والمراد: أن بني آدم قد يُصورون ويُقدِرون ويصنعون الشيء؛ فالله خير المصورين والمقدرين (٤).

الصورة الثانية: الإحسان إليهم بنعمه في الدنيا، التي لا تعد ولا تحصى، ومنه قوله

<sup>(</sup>٤) ينظر: زاد المسير: لابن الجوزي: (٥/٣٣٧).





<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير: لابن عاشور: (١٦٧/٢٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٢٥/١٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز: لابن عطية : (٤٨٤/٤).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

تعالى: ﴿ كُمَّا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ [سورة القصص: ۷۷]، وقوله: ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِيٓ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ ﴾ [سورة يوسف: ٢٣]، على مِنَ ٱلسِّجْنِ ﴾ [سورة يوسف: ٢٣]، على قول بعض المفسرين: أن الضمير عائد إلى الله كما سيأتي في النوع الثالث.

الصورة الرابعة: الإحسان إليهم بإدخالهم الجنة بفضله ورحمته، لا بسبب أعمالهم، قال رسول الله عليه واعلموا أنه لن يُدخِل أحدكم الجنة عمله، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: إلا أن يتغمدني الله برحمته». (٢).

فوعدهم- سبحانه - حسن المرجع والمنقلب؛ فقال سبحانه: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري: (٢١٤٧/٥)، برقم: (٥٣٤٩) كتاب المرض، والنسائي في الكبرى: (١٩٩١)، برقم: (١٩٤٤) كتاب الجنائز.





<sup>(</sup>١) ينظر: المحرر الوجيز: لابن عطية: (٢٧٣/٤).

## الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ طُوبِي لَهُمُ وَحُسَنُ مَاكِ ﴾ [سورة الرعد: ٢٩]، أي حسن المنقلب، وهي الجنة (١)..

وقول هذا ﴿ فَعَانَنَهُمُ اللَّهُ ثُوَابَ الدُّنَيا وَحُسَنَ ثُوَابِ الْآخِرَةِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ١٤٨]، يعني: وخير جزاء الآخرة، على ما أسلفوا في الدنيا من أعمالهم الصالحة، وذلك الجنة ونعيمها (٢)..

ووعد الله - على الشهداء بالرزق الحسن، وهو رزق الجنة، فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَا جَرُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ قُتِ لُوا أَوْ مَا تُوالْكَ رُزُقَنَّهُمُ ٱللَّهُ رِزْقًا حَسَنَا ﴾ [سورة الحج: ٨٥]، والرزق الحسن: هو الذي لا ينقطع أبداً، وذلك رزق الجنة (٣)..

ووعدهم الوعد الحسن؛ فقال تعالى: ﴿ أَفَمَن وَعَدْنَهُ وَعُدَّاحَسَنَافَهُو لَنقِيهِ ﴾ [سورة القصص: ٦١]، أي: الجنة، وما فيها من النعيم المقيم، ولذلك سماها بالحسنى (٤)..

وقال تعالى: ﴿لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ ٱلْحُسْنَى ﴾ [سورة الرعد: ١٨]، وقوله: ﴿فَلَهُ, جَزَلَةً الْحُسْنَى ﴾ [سورة الرعد: ١٨]، وقال الله : ﴿لِّلَذِينَ أَحْسَنُواْ الْحُسْنَى وَزِيادَةٌ ﴾ [سورة الكهف: ٨٨]، وقال الله (٥)، وقوله - الله عنه والزيادة: النظر إلى وجه الله (٥)، وقوله - الله عنه والزيادة: النظر إلى وجه الله وعَدَ الله الله الله عنه والزيادة: ١٠]، وقوله: ﴿وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى ﴾ [سورة الحديد: ١٠]، والحسنى في

<sup>(</sup>٥) ينظر: النكت والعيون: للماوردي: (٢/ ٤٣٢)، وزاد المسير: لابن الجوزي: (١٠/٤).



<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٢٦٧/٥)، وتفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (٣١/٣)، وروح المعاني: للألوسي: (٣/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٢٣/٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (٣/٨٤٨)، وروح المعاني: للألوسي: (٣/١٥١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (٣٨٨/٣)، والكشاف: للزمخشري: (٣/٢٩).

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

هذه الآيات: هي الجنة.

## النوع الثاني: إحسان العبد مع ربه، وصوره:

إحسان العبد مع الله، هو مراقبته ، وهو أعظم منازل الدين، فإن الإحسان لا يكون إلا بالإخلاص لله - سبحانه - في العمل، وأن يكون العمل صواباً، موافقاً للشريعة، فلا يغني إسلام القلب وحده، ولا العمل بدون إخلاص؛ بل لا نجاة إلا بها، ورحمة الله فوق ذلك(١)..

قال تعالى: ﴿ فَهَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدُا ﴾ [سورة الكهف: ١١٠]، وقال الله : ﴿ لِيَبَلُوَكُمْ أَدُسَنُ عَمَلًا ﴾ [سورة هود: ٧]، ولم يقل أكثر عملاً؛ بل أحسن عملاً، ولا يكون العمل حسناً حتى يكون خالصاً لله الله على شريعة رسول الله - و متى فقد العملُ واحداً من هذين الشرطين بطل وحبط (٢)..

وقال تعالى: ﴿ إِنَّاجَعَلْنَا مَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبَلُوهُمْ أَيَّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾[سورة الكهف: ٧]، وقوله: ﴿ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾، فيها أقوال، منها(٣):

١ - أيهم أحسن إعراضاً عنها، وتركاً لها.

٢ - أيهم أحسن توكلاً علينا فينا.

٣- أيهم أصفى قلباً وأهدى سمعاً.

<sup>(</sup>٣) ينظر: النكت والعيون: للماوردي: (٣/ ٢٨٥).





<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (: ۲۱/۲)، والتحرير والتنوير: (۱/٥٧١)، ومحاسن التأويل: للقاسمي: (٢/٦/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (١٨/٧)، وتيسير الكريم الرحمن: للسعدي: (٢/٤٥٣).

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

٤ - أيهم أكثر اعتباراً بها.

قلتُ: وكل ما سبق يشمله معنى الآية، ولا تعارض بينها، وهو ما اختاره ابن جرير فقال: "لنختبر عبادنا أيهم أترك لها وأتبع لأمرنا ونهينا، وأعمل فيها بطاعتنا"(۱). - والله أعلم-.

وعلى هذا فإن إحسان العبد مع ربه هو عبادته سبحانه، وإخلاص التوحيد له؛ فإن فَعَل ذلك فَقد أتى بالإحسان الذي يجازيه الله عليه بالإحسان في الآخرة، قال تعالى: ﴿ هَلْ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [سورة الرحن: ٢٠]، وإحسان العبد مع الله هو: فعل ما استحسنه الله منه؛ فإن الفسق ربها يكون في نظر العبد حسناً، وليس بحسن، كما قال تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ مُوْءَ عَمَلِهِ عَرَءَاهُ حَسَنًا ﴾ [سورة فاطر: ٨]؛ بل الحسن: ما طلبه الله منه (٢).

ويدخل في معنى إحسان العبد مع الله: تنفيذ أمره فيها يتعلق بشؤون الخلق، فإحسان العبد إلى الخلق صورة من صور إحسان العبد مع الله، وهو مندرج تحت معنى الإحسان المتعدي، كها أن الأول يندرج تحت معنى الإحسان اللازم، أي: بمعنى الإتقان والمراقبة، أو بمعنى: الإنعام إلى الغير، وكلاهما حاصل من العبد، ويطلق عليهما إحسان العبد مع الله تعالى.





<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٥١/١٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير الكبير: للرازي: (٢٩/١١٥).

**الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية** المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

ومعنى حسن الظن بالله: أن يظن أنه يرحمه، ويعفو عنه، وفي حالة الصحة يكون خائفاً راجياً، ويكونان بدرجة واحدة، وقيل: يكون الخوف أرجح؛ فإذا دنت أمارات الموت عليه غلّب الرجاء أو عَضّه؛ لأن مقصود الخوف: الانكفاف عن المعاصي والقبائح، والحرص على الإكثار من الطاعات والأعمال، وقد تعذر ذلك أو معظمه في هذا الحال؛ فاستحب إحسان الظن بالله المتضمن للافتقار إلى الله – تعالى –والإذعان له (۱).

كما يدخل في معنى إحسان العبد مع الله: أن يحسن إسلامه، جاء في الحديث: «إذا أحسن أحدكم إسلامه؛ فكل حسنة يعملها تكتب له بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف»(٢).

#### النوع الثالث: إحسان العبد مع الناس، وصوره:

يتمثل إحسان العبد مع الناس في عدة صور، منها ما يأتي:

الصورة الأولى: إحسان العبد إلى نفسه، كما قال تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ الصورة الأولى: إحسان العبد إلى نفسه، كما قال تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمُ الْأَنفُسِكُورُ ﴾ [سورة الإسراء: ٧]؛ لأن الإنسان إنما ينفع نَفْسَهُ بالعمل الصالح، كما جاء في الحديث القدسي: «يا عبادي: إنما هي أعمالكم أحصيها لكم؛ فمن وجد خيراً فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه» (٣).

فيكون العبد محسناً إلى نفسه بامتثاله للأمر واجتنابه للنهي؛ فينقذ نفسه من النار؛

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم: (٣/ ١٩٩٤)، برقم: (٢٥٧٧) كتاب البر والصلة.





<sup>(</sup>١) ينظر: شرح صحيح مسلم للنووي: (٣٢٩/١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري: (٢٤/١) رقم: (٤٢)، كتاب الإيهان، ومسلم: (١١٠/١)، رقم: (١٢٩) كتاب الإيهان.

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

فيكون محسناً إليها، قال والمالية: «كل الناس يغدوا؛ فبائع نفسه؛ فمعتقها، أو موبقها »(١).

ويتناول إحسان العبد إلى نفسه أيضاً أن يحسِّن خُلُقَه مع الناس، فقد وصى النبي ويتناول إحسان العبد إلى اليمن، حيث يقول معاذ والله ين معاذاً لما أرسله إلى اليمن، حيث يقول معاذ والله على الناس يا رسول الله على وضعت رجلي في الغرز أن قال: «أحسن خلقك للناس يا معاذ بن جبل » (٢)..

الصورة الثانية: إحسان العبد إلى والديه، وهذا من أعظم الأعمال والحقوق التي قرنها الله على بحقه، قال تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلّا تَعَبُدُوا إِلّا إِيّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنًا ﴾ [سورة الاسراء: ٢٣]، وقوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسَنًا ﴾ [سورة العنكبوت: ٨]، وقوله على الإحسان إلى ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنًا ﴾ [سورة الأحقاف: ١٥] ؛ فأمر الله تعالى عباده بالإحسان إلى الوالدين، بعد الحث على التمسك بتوحيده، فإن الوالدين هما سبب وجود الإنسان، ولهما عليه غاية الإحسان؛ فالوالد بالإنفاق، والوالدة بالإشفاق (٤).

وقول مع الى: ﴿ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِأَلُولِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ [سورة البقرة: ٨٣]، أي: وأوصاهم بالوالدين إحساناً، وقرن الله على في هذه الآية حق الوالدين بالتوحيد؛ لأن

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (: ١٠/٥٩٥).



<sup>(</sup>١) أخرجه: مسلم: (٢٠٣/١)، برقم: (٢٢٣) كتاب الطهارة

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مالك في الموطأ: (٩٠٢/٢) كتاب حسن الخلق

<sup>(</sup>٣) أخرجه: أحمد ٢٦٧/٢٩، برقم: (١٧٧٣٢) قال المحقق: وهو حسن لغيرة.

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

النشأة الأولى من عند الله، والنشء الثاني - وهو التربية - من جهة الوالدين، ولهذا قرن تعالى الشكر لهما بشكره؛ فقال: ﴿ أَنِ اَشُكُرُ لِي وَلِوَلِلدَيْكَ إِلَى الْمَصِيرُ ﴾ [سورة لقمان: ١٤]، والإحسان إلى الوالدين: معاشرتهما بالمعروف، والتواضع لهما، وامتثال أمرهما، والدعاء لهما بالمغفرة بعد مماتهما، وصلة أهل ودهما(۱).

والإحسان إليها كذلك: أن لا يؤذيها البتة، ويوصل إليها من المنافع قدر ما يحتاجان إليه؛ فيدخل فيه دعوتها إلى الإيان إن كانا كافرين، وأمرهما بالمعروف على سبيل الرفق إن كانا فاسقين (٢).

وقد جاءت الوصية بالوالدين في ألفاظ القرآن على نوعين:

**النوع الأول:** بلفظ الإحسان.

النوع الثاني: بلفظ حُسناً.

فإحسان مصدر: أحسن يحسن إحساناً، ومعناه: وصينا الإنسان أن يحسن إلى والديه إحساناً أو حسناً؛ فمعناه: وصيناه بإيتاء والديه حسناً، أو بإيلاء والديه حسناً؛ أي: فعلاً ذا حسن، أو ما هو في ذاته حسن لفرط حسنه (٣).

على أنه قد قرأ بعض القراء: ﴿ إِحْسَاناً ﴾ بدل ﴿ حُسْناً ﴾ (٤). فعلى هذه القراءة، يكون اللفظ واحداً في جميع وصايا القرآن بالإحسان إلى الوالدين.

<sup>(</sup>٤) قرأ الكوفيون ﴿إِحْسَانا﴾ بهمزة مكسورة وإسكان الحاء وفتح السين وألف بعدها، وقرأ الباقون ﴿حُسْنا﴾ بضم الحاء وإسكان السين من غير همز ولا ألف. ينظر: التيسير في القراءات السبع: لأبي عمرو الداني: (١٩٩).





<sup>(</sup>١) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: للقرطبي: (١٢/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير الكبير: للرازي: (٣/ ١٥١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف للزمخشرى: (٤٤٦/٣).

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

ومن الإحسان إلى الوالدين حسن الصحبة لهما، جاء في الحديث « من أحق الناس بحسن صحابتي؟ قال: أمك، قال: ثم من؟ قال: ثم من

والخُسْن: هو العام الجامع معاني الحَسَن، والحَسَن: هو البعض من معاني الحُسْن، ولذلك وصى الله به الولد مع والديه أي: جميع معاني الحسن، وأمره في سائر الناس ببعض الذي أمر به والديه (٢)..

الصورة الثالثة: الإحسان إلى النساء، ويشمل الآتي:

# ١ - الإحسان إلى الأم:

كونها أُعطيت مزية في البر والإحسان على الأب؛ فقد تكررت الوصية بها ثلاثاً كما سبق.

#### ٢- الإحسان إلى الزوجة:

أمر الله سبحانه بأن يحسن الرجل صحبة زوجته، وأوصى النبي را الله سبحانه بأن يحسن الرجل صحبة زوجته، وأوصى النبي ولي بالنساء خيراً في حجة الوداع، وفيها: « ألا وإن لكم على نسائكم حقاً، ولنسائكم عليكم حقاً؛ فأما حقكم على نسائكم: فلا يوطئن فرشكم من تكرهون، ولا يأذن في بيوتكم لمن تكرهون، ألا وحقهن عليكم: أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن وطعامهن الإحسان إليها حال طاعتها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: الترمذي: (٢٧/٣)، برقم: (١١٦٣) كتاب الرضاع، وقال: حديث حسن صحيح، وابن ماجه: (٥٩١/٢)، برقم: (١٨٥١) كتاب النكاح.





<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري: (٧/٢٢٧)، برقم: (٦٢٦٥) كتاب الأدب، ومسلم: (١٥٦٧/٤)، برقم: (٢٥٤٨) كتاب البر والصلة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٩٥/٢).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

وكذلك أمر الله سبحانه الأزواج بالإحسان إلى الزوجات وإن نشزت الزوجة، قال تعالى: ﴿وَإِنِ اَمْرَاَةٌ خَافَتٌ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصَلِحاً بَيْنَهُمَا صُلْحاً وَالشَّلْ خُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصلِحاً بَيْنَهُمَا صُلْحاً وَالشَّلْخُ خَيْرٌ وَأُحْضِرَتِ اللَّائَفُ الشُّحَ وَإِن تُحْسِنُواْ وَتَتَّقُواْ فَإِن اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾[سورة النساء: ١٢٨].

قال ابن جرير: أي وأن تحسنوا أيها الرجال في أفعالكم إلى نسائكم، إذا كرهتم منهن دمامة أو خلقاً، أو بعض ما تكرهون منهن، بالصبر عليهن، وإيفائهن حقوقهن وعشرتهن بالمعروف(١)..

وقال الزمخشري: وأن تحسنوا بالإقامة على نسائكم، وإن كرهتموهن وأحببتم غيرهن، وتصبروا على ذلك مراعاة حق الصحبة (٢)، والخِطاب في قوله ﷺ: ﴿ وَإِن تُحْسِنُوا ﴾: محتمل عدة وجوه:

الوجه الأول: أنه للأزواج: بأن يحسنوا الإقامة على نسائهم وإن كرهوهنَّ.

**الوجه الثاني:** أنه خطاب للزوج والمرأة، بمعنى: يحسن كل واحد منكما إلى صاحبه.

**الوجه الثالث:** أنه خطاب لغيرهما، بمعنى: وأن تحسنوا في المصالحة بينها وتتقوا الميل إلى واحد منهما (٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التفسير الكبير: للرازي: (١١/٥٥).





<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٥٦٦/٥)، وتفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (: ٣٠٥/٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: (٢٠٥/١)، والجامع لأحكام القرآن: للقرطبي: (٢٦١/٥)، ونظم الدرر: للبقاعي: (٣٢٩/٢).

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

قلتُ: والإحسان مطلوب من الجميع؛ فيشمل جميع من ذكر أعلاه -والله أعلم-.

وعلى الزوج أن يحسن إلى زوجته، وإن كَفَرت إحسانه هذا، فقد جاء في وصف بعض الزوجات أنهن يكْفُرن إحسان الزوج؛ فعن ابن عباس والله على قال: قال رسول الله والله و

فإن تعذرت الصحبة والمعاشرة ورغب في الفراق، لزمه أن يفارقها بإحسان، قال الله تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّ تَانِ فَإِمْسَاكُ مِمْرُونٍ أَوْتَسَرِيحٌ بِإِحْسَنِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٢٩]، وذكر ابن جرير في معنى التسريح بإحسان أقوا لاً، منها (٣):

القول الأول: يسرّ حها فلا يظلمها من حقها شيئاً.

القول الثاني: الإحسان: أن يوفيها حقها فلا يؤذيها، ولا يشتمها.

القول الثالث: أن يدعها حتى تمضي عدتها ويعطيها مهراً إن كان لها عليه إذا طلقها، فذلك التسريح بإحسان، والمتعة على قدر الميسرة.

وقال الألوسي: أن تسرح بإحسان: أي طلاق مصاحب له من جبر الخاطر وأداء الحقوق، وذلك إما: بأن لا يراجعها حتى تبين، أو يطلقها ثلاثاً (٤)..

<sup>(</sup>٤) ينظر: روح المعاني: للألوسي: (٢/١٣٥).



<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري: (۱۹۰/۱)، برقم: (۲۹)كتاب الإيهان، وأخرجه مسلم: (۵۲۲/۲) رقم: (۹۰۷) كتاب الكسوف.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: (١٩٩٤/٥)كتاب النكاح، باب كفران العشير.

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٣٣/٤-١٣٤).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

قلتُ: والمعاني المذكورة في التسريح بإحسان متقاربة؛ فكلها تفيد أن الإحسان إلى الزوجة: تأدية حقها، والكف عن أذاها بأي صورة من الصور؛ فإذا كان الله قد حث الزوج على الإحسان إلى زوجته عند فراقها؛ فمن باب أولى: أن تنال إحسانه عند معاشرته لها، وعليها أن تعترف له بذلك الإحسان، وأن تغض الطرف عن أي تقصير قد يحصل منه في بعض الأحيان؛ فإن ذلك من طبيعة البشر.

### ٣- الإحسان إلى البنات:

قال المناية: «من يلي من هذه البنات شيئاً؛ فأحسن إليهن، كن له ستراً من النار»(١)، والمقصود بالإحسان إلى البنات هو: أن لا يقتصر على قدر الواجب؛ بل يزيد عليه، كما جاء في سبب ذكر الحديث.

وقال وقال المين المين الله بنات؛ فأدبهن وزوجهن وأحسن إليهن؛ فله الجنة (١٠٠٠)، وقد جاء في بعض طُرق الحديث أن الثواب يحصل لمن أحسن لواحدة فقط؛ فدل على أن من فعل معروفاً لم يكن واجباً عليه أو زاد على قدر الواجب عليه عُد محسناً، والإحسان إلى كل أحد: بحسب حاله (٣)..

ويشمل الإحسان إلى البنات تأديبهن أثناء التربية، والزيارة والصلة لهن بعد الزواج (٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: عون المعبود: للعظيم أبادي: (٣٩/١٤).





<sup>(</sup>۱) أخرجه: البخاري: (۷۲۳٤/٥) رقم: (٥٦٤٩) كتاب الأدب، ومسلم: (١٦٠٨/٤)، برقم: (٢٦٢٩) كتاب البر والصلة، من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: أبو داود: (٥/٥٥)، برقم: (١٤٧) كتاب الأدب، والترمذي: (٢٨٢/٤)، برقم: (١٩١٦)، كتاب البر والصلة من حديث أبي سعيد الخدري،

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح الباري: (٣٨/١٢).

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

# ٤ - الإحسان إلى المرأة الحامل إذا وقعت في حد حتى تضع حملها:

ورد في الحديث أن امرأة من جهينة اعترفت عند رسول الله رسي فقالت: إني حبل، فدعا النبي وليها؛ فقال: «أحسن إليها؛ فإذا وضعت فأخبرني؛ ففعل، فأمر بها فشدت عليها ثيابها، ثم أمر برجمها، ثم صلى عليها، فقال عمر بن الخطاب والله والله، رجمتها ثم تصلي عليها؟!، فقال وحدت توبة لو قسمت بين سبعين من أهل المدينة لوسعتهم، وهل وجدت شيئاً أفضل من أن جادت بنفسها لله؟!»(١).

قال النووي (٢) - رحمه الله-: هذا الإحسان له سببان:

السبب الأول: الخوف عليها من أقاربها؛ أن تحملهم الغيرة ولحوق العاربهم أن يؤذوها، فأوصى بالإحسان إليها تحذيراً لهم من ذلك.

السبب الثاني: أمر به رحمة لها؛ إذ قد تابت، وحرض على الإحسان إليها لما في نفوس الناس من النفرة من مثلها، وإسماعها الكلام المؤذي ونحو ذلك، منهي عن هذا كله (٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح مسلم للنووي: (١١/٣٤٩).





<sup>(</sup>۱) أخرجه: مسلم: (۱۰۹٦/۳)، برقم: (۱۲۹٦)، كتاب الحدود، والترمذي: (۳۳/٤)، برقم: (۱٤٣٥) كتاب الحدود، وأبو داود: (۵۸۷/٤)، برقم: (٤٤٤٠) كتاب الحدود، والنسائي: (۱/٦٣٦) رقم: (۲۰۸٤) كتاب الجنائز.

<sup>(</sup>۲) هو: الإمام، أبو زكريا يحيى بن شرف بن مرى النووي، الدمشقي الشافعي، ولد في شهر محرم سنة واحد وثلاثين وستهائة، صنف عدة تصانيف منها: شرحه على صحيح مسلم، والمجموع ورياض الصالحين، وغيرها، وتوفي في سنة ستهائة وسبعين، ينظر ترجمته في: طبقات الشافعية الكبرى: للسبكي: (۸/ ۳۹۵)، وطبقات الشافعية: لابن قاضي شهبة: (۲۲۳/۲).

## ٤ - الإحسان إلى الأمة المملوكة:

كما في قوله المسلطية: « إذا أدب الرجل أمته؛ فأحسن تأديبها، وعلمها وأحسن تعليمها، ثم أعتقها؛ فتزوجها كان له أجران » (١)، وفي رواية: «فأحسن غذاءها» (٢)..

وهذا يعني أن الإحسان إلى المملوكة يشمل عدة أمور:

**الأمر الأول:** حسن التأديب: بأن يؤدبها من غير عنف وضرب؛ بل بالرفق واللطف.

الأمر الثاني: حسن التغذية: بأن يطعمها مما يطعم، ولا يستأثر بطعام دونها.

الأمر الثالث: حسن التعليم: بأن يعلمها أمور دينها، ويحسن إليها بإعتاقها من الرِّق، ويجعلها حرة.

الأمر الأحير: يحسن إليها بالزواج منها؛ فإن فعل هذه الأمور كلها كان له أجران.

قلت: وإن كان هذا النوع لم يعد موجوداً اليوم بسبب ضعف الأمة؛ فيبقى حكماً شرعياً معروفاً حتى يأتي وقته، وما ذاك على الله بعزيز.

# ٥- الإحسان إلى الأقارب والجيران والأصحاب:

<sup>(</sup>٢) أخرجه: الدارمي: (٣/ ١٤٤٠)، برقم: (٢٢٩٠) كتاب النكاح.



<sup>(</sup>١) أخرجه: البخاري: (١/٥٨)، برقم: (٩٧)، كتاب العلم، و: (١٢٧١/٣)، برقم: (٣٢٦٢)، في كتاب الأنبياء، و: (١٩٥٥)، برقم: (٤٧٩٥) في كتاب النكاح من حديث أبي موسى.

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

الله - تعالى - بعبادته وحده لا شريك له؛ فإنه الخالق الرازق المنعم المتفضل على خلقه في جميع الأحوال، ثم أوصى بالإحسان إلى الوالدين...؛ لأنه تعالى جعلهما سبباً لخروج الولد من العدم إلى الوجود، ثم عطف على الإحسان إلى الوالدين الإحسان إلى القرابات من الرجال والنساء، كما جاء في الحديث: «الصدقة على المسكين صدقة، وعلى ذي الرحم صدقة وصلة » (۱)، ثم قال: "واليتامى"؛ لأنهم فقدوا من يقوم بمصالحهم ومن ينفق عليهم، ثم قال: "والمساكين"، وهم: المحاويج من ذوي الحاجات الذين لا يجدون ما يقوم بكفايتهم؛ فأمر الله - تعالى -بمساعدتهم بها تتم به كفايتهم (۱).

وهذه الآية اشتملت على أصناف عدة أمر الله بالإحسان إليهم، ويمكن تقسيمهم إلى فئات:

الفئة الأولى: الوالدان، وقد سبق الحديث عنهما.

الفئة الثانية: الأقارب والجيران والأصحاب، وهم الذين للإنسان بهم علاقة بسبب من الأسباب، إما القرابة أو المجاورة أو المصاحبة، والمطلوب من المسلم شرعاً الإحسان المطلق في هذه العلاقة، بحيث يفعل ما هو حسن مع هؤ لاء جميعاً.

وقد نصت السنة النبوية على ضرورة الإحسان إلى الأقارب وإن أساؤوا، فعن أبي هريرة أن رجلاً قال يا رسول الله إن لي قرابة أصلهم ويقطعوني، وأحسن إليهم ويسيئون إلي، وأحلم عنهم ويجهلون عليّ؛ فقال: «لئن كنت كما قلت فكأنها تسفهم الملّ ولا يزال معك من الله ظهير عليهم ما دمت على ذلك»(٣)، ومعناه: كأنها تطعمهم

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم: (١٩٨٢/٤)، برقم: (٢٥٥٨).



<sup>(</sup>۱) أخرجه: المدارمي: (۲/۸۸۸)، برقم: (۱٦٨٠)، والترمذي: (٤٧/٣)، برقم: (٦٥٨)، وحسنه، والنسائي: (٩٢/٥)، برقم: (٢٥٨٠)، وابن خزيمة في صحيحه: (٤٧٧٤)، برقم: (٢٣٨٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: عمدة القاري: للعيني: (١٠٦/١٣).

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

الرماد الحار، وهو تشبيه لما يلحقهم من الألم بها يلحق آكل الرماد الحار من الألم، ولا شيء على هذا المحسن؛ بل ينالهم الإثم العظيم في قطيعته وإدخالهم الأذى عليه، وقيل: معناه: أنك بالإحسان إليهم تخزيهم وتحقرهم في أنفسهم؛ لكثرة إحسانك وقبيح فعلهم من الخزي والحقارة عند أنفسهم، كمن يَسُفُّ الملُّ، وقيل: ذلك الذي يأكلونه من إحسانك، كالمل يحرق أحشاءهم (۱).

كما نصت السنة النبوية على ضرورة الإحسان إلى الجيران، قال الله المنافية: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليحسن إلى جاره» (٢).

ومعنى ذلك: أن من التزم شرائع الإسلام لزمه إكرام جاره وبره، وأمر أهل الإيمان بذلك، وكل هذا تعريف بحق الجار، وحض على حفظه، وقد أوحى الله بالإحسان إليه في كتابه، وقال المنافية: «ما زال جبريل يوصيني بالجار، حتى ظننتُ أنه سيورثه» (٣)(١).

ويحصل امتثال الوصية به بإيصال ضروب الإحسان إليه بحسب الطاقة، كالهدية والسلام وطلاقة الوجه عند لقائه، وتفقد حاله، ومعاونته فيها يحتاج إليه إلى غير ذلك، وكف أسباب الأذى عنه، على اختلاف أنواعه حسية كانت أو معنوية (٥)..

الفئة الثالثة: الإحسان إلى ذوي الحاجات، وهم:

أ- الأيتام، واليتيم هو: الذي فقد أباه قبل البلوغ، وقد أمر الله على بالإحسان إلى الأيتام

<sup>(</sup>٥) ينظر: فتح الباري: لابن حجر: (١٠/٤٤٢).



<sup>(</sup>١) ينظر: شرح النووي على صحيح مسلم: (١١٥/١٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: مسلم: (١/ ٧٠) رقم: (٤٧) كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه: البخاري: (٥/ ٢٢٣٩)، برقم: (٥٦٦٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: إكمال المعلم: للقاضي عياض: (١/ ٢٨٤).

عموماً، والتعامل الحسن مع أموالهم خصوصاً، قال تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِدَ يُنِ إِحْسَنَا وَبِذِى اللَّهُ مَ وَلَا يَكُو وَالْدَالِدَ اللَّهُ مَا هو حسن، ويفعل بهم عموماً ما هو حسن، ومن ذلك: الإحسان إليهم في التربية؛ فقد جاء في الحديث: « ومن أحسن إلى يتيمة أو يتيم عنده، كنت أنا وهو في الجنة كهاتين، وقرن بين أصبعيه السبابة والوسطى »(١).

وقال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغُ أَشُدَهُ السورة الأنعام: ١٥٢، وسورة الإسراء: ٣٤].

وإنها خص مال اليتيم بالذكر، وإن كان مال غيره في التحريم بمثابته؛ لأن الطمع فيه أقوى؛ فكان بالذكر أولى، وفي قوله: ﴿إِلَّا بِأَلِّقِ هِيَ أَحْسَنُ ﴾ خمسة أقوال، هي:

القول الأول: حفظ ماله عليه إلى أن يكبر ليتسلمه.

القول الثاني: أن ذلك هو التجارة به.

القول الثالث: ألا يأخذ من الربح شيئاً، إذا أتجر له بالمال.

القول الرابع: أن يأكل الولي بالمعروف من ماله إن افتقر، ويترك إذا استغنى، ولا يتعدى من الأكل إلى اللباس ولا غيره.

القول الخامس: أن التي هي أحسن: حفظ أصوله وتثمير فروعه (٢).

قلتُ: والأقوال السابقة بعضها يدخل في بعض، والمقصود منها: هو الحفاظ على مال اليتيم، ويشملها معنى قوله: ﴿ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾، أي: بالخصلة التي هي أحسن ما يفعل بهال اليتيم.

<sup>(</sup>٢) ينظر: النكت والعيون: للماوردي: (١٨٧/٢)، وزاد المسير: لابن الجوزي: (٣/٦١٤).





<sup>(</sup>١) أخرجه: أحمد: (٥/ ٢٥٠) رقم: (٢٢١٥٣)، قال المحقق صحيح لغيره.

## **الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية** المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

ب- المساكين، والمسكين هو: المتخشع المتذلل من الفاقة والحاجة، وهو: مفعيل
 من المسكنة، والمسكنة هي: ذل الحاجة والفاقة (۱).

وهؤلاء يحتاجون إلى الإحسان إليهم، بمعنى: معاملتهم بالحسنى؛ لضعفهم وقلة حيلتهم، ويحتاجون إلى الإنعام عليهم؛ لحاجتهم إليه بسبب الفقر والحاجة.

ج- ابن لسبيل: وهو: المسافر المجتاز الذي قد فرغت نفقته؛ فيعطي ما يوصله إلى بلده، وكذا الذي يريد سفراً في طاعة وهو محتاج؛ فيعطى ما يكفيه في ذهابه وإيابه (٢).

د- الماليك: وهم: الأرقاء، وقد أمر الله بالوصية بهم؛ لأن الرقيق ضعيف الحيلة أسير في أيدي الناس (٣). وقد ثبت أن رسول الله - جعل يوصي أمته في مرض الموت بقوله: «الصلاة، الصلاة، وما ملكت أيهانكم؛ فجعل يرددها حتى ما يفيص بالصاد المهملة - بها لسانه» (٤)، أي ما يقدر على الإفصاح بها (٥).

## ٦- الإحسان إلى من له حق:

بإعطائه حقه من غير مطل و لا نقص و لا إساءة، وقد جاء الأمر بذلك على وجه الخصوص في حالتين:

الحالة الأولى: من أُعْفي عن القصاص إلى الدية، قال تعالى: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ

<sup>(</sup>٥) ينظر: النكت والعيون: للماوردي: (٢/١٨٧، وزاد المسير: لابن الجوزي: (٣/ ٢١٤).



<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١/٣٩٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (٢٠٩/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر السابق: (٤٩٦/١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: ابن ماجة: (١٩/١ مبرقم ١٦٢٥)، والنسائي في الكبرى: (٢٨٥/٤)، برقم: (٧٠٩٨، وابن حبان في صحيحه: (٢١/٥٠، برقم: (٦٦٠٥)، وإسناده صحيح.

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

شَيْءٌ فَأَنِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَالِكَ تَخفيفُ مِّن رَّيِّكُمُ وَرَحْمَةٌ ﴾ [سورة البقرة: ١٧٨]، أي: على المطلوب منه أداء الدية بالإحسان من غير مماطلة (١)، من غير أن يبخسه حقّاً له قبله بسبب ذلك، أو يحوجه إلى اقتضاء ومطالبة (٢)؛ فهل جزاء الإحسان إليه بالعفو إلا الإحسان بحسن القضاء (٣).

الحالة الثانية: الأمر بحسن قضاء الدين لصاحبه، جاء في حديث أبي رافع: «أن رسول الله والثانية استلف من رجل بكراً (٤)، فقدمت عليه إبل من إبل الصدقة، فأمر أبا رافع أن يقضي الرجل بكراً، فرجع إليه أبو رافع؛ فقال: لم أجد فيها إلا خياراً رباعياً، فقال: أعطه إياه، إن خيار الناس أحسنهم قضاء»، وفي رواية: «وخيركم أحسنكم قضاء»، وفي رواية: «وخيركم أحسنكم قضاء» (٥).

# ٧- الإحسان إلى المدعوين عموماً:

قال الله تعالى: ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسَّنًا ﴾ [سورة البقرة: ٨٣]، واختلف المفسرون في معناها على أقوال، منها (٦):

القول الأول: قولوا لهم: "لا إله إلا الله" ومروهم بها، قاله ابن عباس.

<sup>(</sup>٦) ينظر تلك الأقوال في: البحر المحيط: لأبي حيان الأندلسي: (١/١٦).





<sup>(</sup>١) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (١٠٢/١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٣/ ١١)، والكشاف: للزمخشري: (٢٤٨/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: للسعدى: (١/٠١١).

<sup>(</sup>٤) البكر: الفتى من الإبل، بمنزلة الغلام من الناس. ينظر: النهاية في غريب الأثر: لابن الأثير: (١٤٩/١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: مسلم: (٩٩٢/٣)، برقم: (١٦٠٠) كتاب المساقاة، وأبو داود: (٦٤١/٣)، برقم: (٣٣٦٤)، كتاب البيوع، والترمذي: (٦٤٩٣)، برقم: (١٣١٨) كتاب البيوع، والنسائي: (٤٠/٤)، برقم: (٦٢١٠) كتاب البيوع.

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

**القول الثاني:** قولوا لهم صدقاً في أمر محمد الشيئة قاله ابن عباس أيضاً.

**القول الرابع:** قولوا لهم القول الطيب، وجاوبوهم بأحسن ما تحبون أن تجاوبوا به، قاله أبو العالية (٢)..

القول الخامس: مروهم بالمعروف، وانهوهم عن المنكر، قاله سفيان الثوري(٣).

قلت: وهذه الآية وإن كان سياقها في بني إسرائيل، على القول: بأن الخطاب لهم الأ أنَّ الأمر بها عامٌ لجميع المؤمنين، ولذلك من فسرها بالإخبار عن صفة محمد ونحوه؛ إنها نظر إلى سياقها، وما ذكروه كذلك يدخل في عموم القول الحسن.

وقال تعالى: ﴿ أَدَّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ [سورة النحل: ١٢٥]، فالموعظة الحسنة: هي التي لا يخفى عليهم أنك تناصحهم بها، وتقصد ما ينفعهم فيها، ويجوز أن يريد: القرآن، ادعهم بالكتاب الذي هو حكم وموعظة وحسنة (٤)، وقيل الموعظة الحسنة: هي الدعاء إلى الله بالترغيب والترهيب،

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكشاف: للزمخشري: (٢٠١/٢).



<sup>(</sup>۱) هو: عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج الأموي مولاهم المكي، ثقة فقيه فاضل، مات سنة ١٥٠ ه، ينظر ترجمته في: الكاشف: لمحمد بن أحمد اللهبي: (١٦٦٦)، وتقريب التهذيب: لابن حجر: (٣٦٣/٢).

<sup>(</sup>٢) هو: رفيع - بالتصغير - ابن مهران أبو العالية الرياحي -بكسر الراء والتحتانية - ثقة كثير الإرسال من الثانية، مات سنة تسعين وقيل ثلاث وتسعين وقيل بعد ذلك. ينظر ترجمته في: الكاشف: لمحمد بن أحمد الذهبي: (١٠/١١)، وتقريب التهذيب: لابن حجر: (١٠/١١)

<sup>(</sup>٣) **هو**: سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري، ثقة حافظ فقيه، مات سنة إحدى وستين ومائة، ينظر ترجمته في: الكاشف: لمحمد بن أحمد الذهبي: (٤٤٩/١)، وتقريب التهذيب: لابن حجر: (٢٤٤/١).

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

وقيل: هو قول اللين الرقيق من غير تغليظ و لا تعنيف (١).

والمجادلة بالتي هي أحسن، ذكر فيها ابن الجوزي أقوا لا (٢):

القول الأول: جادلهم بالقرآن.

القول الثاني: جادلهم بلا إله إلا الله.

القول الثالث: جادلهم غير فظ ولا غليظ، وألن لهم الجانب.

قلت: ولا تعارض بين هذه الأقوال؛ فكلها يشملها المعنى العام للآية؛ فالمجادلة بالتي هي أحسن من غيرها، وأن تصفح على قالوا به في عرضك من الأذى.

وقال تعالى: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُواْ الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ يَنزَغُ بَيْنَهُمُ ﴾ [سورة الإسراء: ٣٥]، يأمر تبارك وتعالى عبده ورسوله محمداً والله المؤمنين: أن يقولوا في مخاطبتهم ومحاورتهم الكلام الأحسن والكلمة الطيبة؛ فإنه إذا لم يفعلوا ذلك نزغ الشيطان بينهم (٣)، وعلى هذا يكون معنى الآية عاماً.

وذهبت طائفة: إلى أن الله أمر في هذه الآية المؤمنين فيها بينهم خاصة بحسن الأدب، وإلانة القول، وخفض الجناح، واطراحات نزغات الشيطان (٤)..

وقال الله تعالى: ﴿ أَذْفَعْ بِأَلَتِي هِي أَحْسَنُ ٱلسَّيِّئَةَ فَعُنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٩٦]، أمر بالصفح ومكارم الأخلاق، وما كان منها؛ لهذا فهو حكم باق في الأمة أبداً،



<sup>(</sup>١) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (٣/٧٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: زاد المسير: لابن الجوزي: (٣٨٦/٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (٢٨/٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: للقرطبي: (١٨٠/١٠).

**الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية** المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

وما كان فيها من معنى موادعة الكفار وترك التعرض لهم والصفح عن أمورهم؛ فمنسوخ بالقتال(١)..

قلتُ: والذي يظهر لي من أقوال أهل العلم: أن آيات الصفح والعفو عن الكفار غير منسوخة مطلقاً بآيات القتال والسيف؛ بل مرتبطة بحالة المسلمين من حيث القوة والضعف، فإن كان المؤمنون في مرحلة استضعاف، كما كان حال المؤمنين بمكة لزمهم الإعراض عنهم والصفح وعدم التعرض لهم، وإن كان المؤمنون في مرحلة قوة، كما كان حالهم في المدينة وجب عليهم دفع شر الكفار وقتالهم، -والله أعلم-.

# ٨- إحسان العبد مع سيده:

ومنه قوله تعالى على لسان يوسف عليه السلام: ﴿قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ ۖ إِنَّهُ, رَبِي ٓ ٱحۡسَنَ مَثُواَى ﴾ [سورة يوسف: ٣٣]، قال القاضي أبو محمد بن عطية: "(ومعاذ) نصب على المصدر، ومعنى الكلام: أعوذ بالله، ثم قال: إنه ربي؛ فيحتمل أن يعود الضمير في (إنه) على الله -عز وجل، ويحتمل أن يريد العزيز سيده، أي: فلا يصلح لي أن أخونه وقد أكرم مشواي وائتمنني، قال مجاهد والسدي: ربي معناه: سيدي، وقاله ابن إسحاق، وإذا حفظ الآدمي لإحسانه؛ فهو عمل زاكٍ وأحرى أن يحفظ ربه "(٢).

وقال الزجاج (٢): إن الضمير لله -سبحانه-، أي: إن الله ربي تو لاني بلطفه؛ فلا

<sup>(</sup>٣) هو: إبراهيم بن السرى بن سهل أبو إسحاق النحوي الزجاج، كان من أهل الفضل والدين وجميل المذهب والاعتقاد، من تصانيفه: معاني القرآن في التفسير، وخلق الإنسان، وتفسير جامع المنطق، توفي في جمادي الآخرة سنة إحدى عشرة وثلاثهائة. ينظر ترجمته في: تاريخ بغداد: للخطيب البغدادي: (٨٩/٦)، وطبقات المفسرين: للداوودي: (٨٩/١).



<sup>(</sup>١) ينظر: المحرر الوجيز: لابن عطية: (٤/٥٥١)، والجامع لأحكام القرآن: للقرطبي: (٩٨/١٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز: لابن عطية: (٣/٣٣).

المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

أرتكب ما حرمه $^{(1)}$ .

قال ابن تيمية (٢): والمراد بربه في أصح القولين هنا: سيده، وهو زوجها الذي اشتراه من مصر، الذي قال لامرأته: أكرمي مثواه (٣)..

وقوله تعالى على لسان يوسف: ﴿وَقَدُ أَحْسَنَ بِنَ ﴾ [سورة يوسف: ١٠٠]، أي: أوقع وناط إحسانه بي؛ فهذا مَنْحَى في وصول الإحسان بالباء، وقد يقال: أحسن إليّ وأحسن فيّ...، وهذه المناحي مختلفة المعنى، وأليقها بيوسف قولُه: بيّ؛ لأنه إحسان درج فيه دون أن يقصد هو الغاية التي صار إليها (٤).

## النوع الرابع: الإحسان مع باقي الخلق، ويشمل:

١ - الحيوان، قال والمالية: «إن الله كتب الإحسان على كل شيء؛ فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته»(٥)..

وهذا الحديث يدل على وجوب الإحسان في كل شيء من الأعمال؛ لكن إحسان كل شيء بحسبه؛ فالإحسان في قتل ما يجوز قتله من الناس والدواب إزهاق نفسه على

<sup>(</sup>٥) أخرجه: مسلم: (٣/١٢٣١)، رقم: (١٩٥٥)سبق ذكره.



<sup>(</sup>١) ينظر: فتح القدير: للشوكاني: (١٧/٣).

<sup>(</sup>٢) هو: الإمام العلامة الحافظ الناقد الفقيه المجتهد المفسر البارع شيخ الإسلام، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد الله بن عبد الله بن تيمية الحراني، أحد الأعلام ولد في ربيع الأول سنة إحدى وستين وستيائة، صنف في شتى فنون العلم ومات في العشرين من ذي القعدة سنة ثيان وعشرين وسبعيائة. ينظر ترجمته في: الوافي بالوفيات: للصفدي: (١٢/٧)، وطبقات الحفاظ: للسيوطي: (١٢/٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتاوى ابن تيمية: (١١١/١٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوجيز: لابن عطية: (٣/ ٢٨٢).



الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منها

أسرع الوجوه وأسهلها وأرحمها من غير زيادة في التعذيب؛ فإنه إيلام لا حاجة إليه، وهذا النوع هو الذي ذكره النبي والمين في الحديث، ولعله ذكره على سبيل المثال، أو للحاجة إلى بيانه في تلك الحال؛ فقال: « فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة »، والقتلة والذبحة – بالكسر –، أي: الهيئة، والمعنى: أحسنوا هيئة الذبح وهيئة القتل، وهذا يدل على وجوب الإسراع في إزهاق النفوس التي يباح إزهاقها على أسهل الوجوه (۱).

ومن الإحسان إلى الحيوان إطعامه، جاء في الحديث: «في كل كبد رطبة أجر» (٢)، ومعناه: أن الإحسان إلى كل حيوان حي بسقيه ونحوه، فيه أجر، وسمى الحي ذا كبد رطبة؛ لأن الميت يجف جسمه وكبده؛ ففي هذا الحديث الحث على الإحسان إلى الحيوان المحترم، وهو ما لا يؤمر بقتله (٣).

Y - البيئة والطريق، وذلك بنظافتها؛ فقد جعل النبي أليني أماطة الأذى عن الطريق من محاسن الأعمال، قال النينية: «عرضت عليّ أعمال أمتي حسنها وسيئها؛ فوجدت من محاسن أعمالها: الأذى يماط عن الطريق، ووجدت في مساوئ أعمالها: النخامة تكون في المسجد لا تدفن»(٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه: مسلم: (٣٢٦/١) رقم: (٥٥٣) كتاب المساجد.





<sup>(</sup>١) ينظر: جامع العلوم والحكم: لابن رجب: (١٨٨)، شرح حديث رقم: (١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري: (٨٣٣/٢)، برقم: (٢٢٣٤) ومسلم: (١٧٦١/٤)، برقم: (٢٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح النووي على صحيح مسلم: (٢٤١/١٤).

#### المبحث الثالث:

## ثمرات الإحسان في الدنيا والآخرة

مما لاشك فيه أن عمل المحسنين لا يضيع عند ربهم؛ بل يجدون أثره، وثمرته في حياتهم، وبعد مماتهم، وليست تلك الثمرات والآثار العظيمة للإحسان بخافية على من تتبع نصوص القرآن الكريم والسنة الصحيحة؛ فالمحسن يجد أثر ذلك في حياته الدنيوية، وهي عاجل بشرى المؤمن، أما في الآخرة؛ فكثيرة جداً، وهذا من فضل الله وكرمه على عباده المحسنين.

# أولاً: ثمرات الإحسان في الدنيا:

١ - الجزاء الحسن من الله - تعالى - للمحسنين بسب إحسانهم، بالثناء والذكر الحسن في الدنيا:

حيث جاء التعقيب بقوله تعالى: ﴿وَكَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة الأنعام: ٨٤]، ولم يقل العاملين مما يشعر: بأن الجزاء إنها هو على الإحسان في العمل؛ لا على مجرد العمل فقط، وأن الغاية من التكليف: إنها هي الإحسان في العمل (١)، وقد تكرر التعقيب بقوله تعالى: ﴿وَكَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ بعد ذكر مجموعة من الأنبياء والرسل، وكذلك بعد ذكر المتقين؛ فمن ذلك:

قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبَّنَا لَهُ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ۚ كُلَّا هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبَلُ ۗ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ - دَاوُدَ وَسُلَيَّمَنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَـُرُونَ ۚ وَكَذَالِكَ نَجِّزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾

<sup>(</sup>١) ينظر: أضواء البيان: للشنقيطي: (٨/٤٠٤).





الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

[سورة الأنعام: ٨٤]، ومعنى الآية: كما أصلحنا ذرية إبراهيم الخليل؛ لأنه أحسن في عبادة ربه، وأحسن في نفع الخلق كذلك نجزي المحسنين: بأن نجعل لهم من الثناء الصدق والذرية الصالحة بحسب إحسانهم (١)..

وقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُهُ وَ ءَانَيْنَهُ خُكُمّا وَعِلْماً وَكَذَلِك بَغْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة يوسف: ٢٢] والمعنى: كما جزيت يوسف؛ فاتيته بطاعته إياي الحكم والعلم، ومكنته في الأرض، واستنقذته من أيدي إخوته الذين أرادوا قتله؛ كذلك نجزي من أحسن في عمله، فأطاعني في أمري وانتهى عما نهيته عنه من معاصي، وهذا وإن كان مخرج ظاهره على كل محسن فإن: المراد به محمد نبي الله والله الله الله على يقول له: كما فعلت هذا بيوسف من بعد ما لقي من إخوته ما لقي وقاسى من البلاء ما قاسى؛ فمكنته في الأرض، ووطأت له في البلاد؛ فكذلك أفعل بك؛ فأنجيك من مشركي قومك الذين يقصدونك بالعداوة، وأمكن لك في الأرض، وآتيتك الحكم والعلم؛ لأن ذلك جزائي أهل الإحسان في أمري ونهيي (٢)، وكذلك أي مثل ذلك الجزاء العجيب نجزي المحسنين، أي: كل من يحسن في عمله فيجب أن يكون ذلك بعد انقضاء أعماله الحسنة، التي من جملتها معاناة الأحزان والشدائد (٣)...

وقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَالسَّتَوَى ءَانَيْنَهُ مُكُمًا وَعِلْمَا وَكَذَلِكَ بَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة القصص: ١٤]، أي: وكذلك نجزي المحسنين في عبادة الله، المحسنين لخلق الله، نعطيهم علماً وحكماً بحسب إحسانهم، ودل هذا على كمال إحسان موسى الله (٤)..

وقوله تعالى: ﴿ سَلَامُ عَلَى نُوجٍ فِ ٱلْعَالِمِينَ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة الصافات:

<sup>(</sup>٤) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: للسعدي: (٢٦٣/١).





<sup>(</sup>١) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: للسعدي: (١/٢٦٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٧٨/١٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير أبي السعود: (٣٦٤/٤).

المبحث الثالث: ثمرات الإحسان في الدنيا والآخرة

٩٧-٨٥]، وقوله تعالى: ﴿ سَلَامُ عَلَىٰ فُرِجِ فِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾، مفسر لما أبقى عليه من الذكر الجميل، والثناء الحسن: أنه يسلم عليه في جميع الطوائف والأمم، ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ بَحْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة الصافات: ٨٠]، أي: هكذا نجزي من أحسن من العباد في طاعة الله - تعالى -، نجعل له لسان صدق يُذكر بعده بحسب مرتبته في ذلك (١)..

وقول عن الرُّهُ عَا الْهُ الْمُخْرِي وَنَكَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَهِيمُ اللَّهُ عَلَيْ الرُّهُ عَا أَلْهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ الله الله المورة الصافات: ١٠٤-١٠٥]، والمعنى: إنّا كما عفونا عن إبراهيم عن ذبح ولده؛ نجزي من أحسن في طاعتنا، وقال مقاتل: جزاه الله بإحسانه في طاعته العفو عن ذبح ابنه (٢).

وقول وقول الناكُمُ عَلَى مُوسَى وَهَكُرُونَ اللهِ إِنَّاكَ لَاكُ بَحْزِى اللهُ مَعْنَى مُوسَى وَهَكُرُونَ اللهُ إِنَّاكَ لَاللهُ بَحْزِى اللهُ مَسِينِ ﴾ [سورة الصافات: ١٢٠-١٢١] يقول: كما جزينا إبراهيم على طاعته إيّانا، وإحسانه في الانتهاء إلى أمرنا، كذلك نجزي المحسنين، إنه من عبادنا المؤمنين، يقول: إن إبراهيم من عبادنا المخلصين لنا الإيهان (٣)..

وقوله تعالى: ﴿ سَلَمُ عَلَىٓ إِلَى السِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَىٓ إِلَّا كَذَالِكَ نَعَزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ السورة الصافات: ١٣٠-١٣١]، يقول - تعالى ذكره - إنّا هكذا نجزي أهل طاعتنا، والمحسنين أعمالاً، وقوله: ﴿ إِنّهُ, مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الصافات: ٨١]، يقول: إن إلياس عبدٌ من عبادنا الذين آمنوا؛ فوحدونا وأطاعونا ولم يشركوا بنا شيئاً. (٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر السابق: (٩٦/٢٣).





<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (١٣/٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (٤/٤٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٨٨/٢٣).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

كما قد جاء التنصيص على نوع خاص من الإحسان لبعض أنبيائه بسبب إحسانهم، من ذلك ما يأتي:

أ- إحسان الله إلى إبراهيم الله على تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً ﴾ [سورة النحل: ١٢٢]، آتيناه على قنوته لله وشكره له على نعمه، وإخلاصه العبادة له: في هذه الدنيا ذكراً حسناً، وثناءً جميلاً باقياً على الأيام (١)، وقال ابن كثير: جمعنا له خير الدنيا، من جميع ما يحتاج المؤمن إليه في إكهال حياته الطيبة (٢)..

ب- إحسان الله إلى يوسف هذه قال تعالى: ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِنَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ السِّحِنِ ﴾ [سورة يوسف: ١٠٠]، أي: أوقع إحسانه بي تصديقاً لما بشرني به من تمام النعمة، وتعدية "أحسن" بـ (الباء) أدل على القرب من التعدية بـ (إلى)، وقيل: ضُمِّن معنى اللطف؛ فتعدى بـ (الباء) كقوله تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ [سورة البقرة: ٨٦] (٣).

ج-إحسان الله إلى موسى الله قال تعالى: ﴿ ثُمَّ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئْبَ تَمَامًا عَلَى الله عَلَى وَدَحْمَةً لَعَلَّهُم بِلِقَاءِرَبِهِمْ يُؤَمِنُونَ ﴾ [سورة الأنعام: الله عند وردت عدة أقوال في معنى الآية (٤)، وأولى هذه الأقوال بالصواب عند ابن جرير: هو قول من قال: معناه: ثم آتينا موسى الكتاب تماماً لنعمنا عنده، على الذي أحسن موسى في قيامه بأمرنا ونهينا؛ لأن ذلك أظهر معانيه في الكلام، وإن إيتاء موسى كتابه نعمة من الله عليه ومنة عظيمة؛ فأخبر -جل ثناؤه-، أنه أنعم بذلك عليه موسى كتابه نعمة من الله عليه ومنة عظيمة؛

<sup>(</sup>٤) ينظر: زاد المسير: لابن الجوزي: (١١٨/٣).





<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٣٩٧/١٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (٣٦٦/٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: لأبي حيان الأندلسي: (٣٢٨/٦)، والسراج المنير: للخطيب الشربيني: (٣/١٠)، وروح المعاني: للألوسي: (٩/١٣) والتحرير والتنوير: لابن عاشور: (: (٥٧/١٣).

لما سلف له من صالح عمل، وحسن طاعة (١)..

والقينة: الأمة، غنت أو لم تغن، والماشطة وكثيراً ما تُطلق على المغنية في الإماء وجمعها قينات (١)، وأذِن - بكسر الذال- قال العلماء: معنى أذن الله: الاستماع، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَذِنَتُ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ ﴾ [سورة الانشقاق: ٢] (٧)، وقال رسول الله والمنالة وسنوا القرآن بأصوا تكم، فإن الصوت الحسن: يزيد القرآن حسناً (١)، والمراد بقوله: حسنوا

<sup>(</sup>٨) سبق تخريجه، بهامش رقم ٥٣، وإسناده صحيح.





<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٦٧٧/٩).

<sup>(</sup>٢) هو: أبو هريرة الدوسي، صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأكثرهم حديثا عنه، اختلف في اسمه كثيرا، أصحها أنه: عبد الرحمن بن صخر، توفي سنة سبع وخمسين، وقيل غير ذلك، ينظر ترجمته في: الاستيعاب في معرفة الأصحاب: لابن عبد البر: (٢/٠٧)، وأسد الغابة: لابن الأثير: (١٢٥٨/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه: مسلم: (٧٩٢١)، برقم: (٧٩٢) كتاب صلاة المسافرين.

<sup>(</sup>٤) هو: فضالة بن عبيد بن ناقد بن قيس بن صهيب الأنصاري، صحابي جليل، أول مشاهده أحد ثم شهد المشاهد كلها، توفي سنة ثلاث وخمسين. ينظر ترجمته في: الاستيعاب في معرفة الأصحاب: لابن عبد البر: (١/ ٩٩٧)، وأسد الغابة: لابن الأثير: (١/ ٩٩٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه: ابن ماجه: (١/ ٣٤٠)، برقم: (١٣٤٠) كتاب: إقامة الصلاة.

<sup>(</sup>٦) ينظر: النهاية في غريب الأثر: لأبن الأثير: (١٣٥/٤).

<sup>(</sup>٧) ينظر: شرح مسلم: للنووي: (٦٨/٦).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

أصواتكم، أي: زينوا أصواتكم بالترتيل، والجهر به وتحسين والصوت (١)..

## ٣- حب الله - تعالى - للمحسنين:

قال تعالى: ﴿ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ السَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالْكَخَلِمِينَ الْفَيْطُ وَالْمَالَةِ عَلَى اللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ١٣٣-١٣٤].

يجوز أن تكون اللام للجنس؛ فيتناول كل محسن، ويدخل تحته هؤلاء المذكورون، وأن تكون للعهد؛ فيكون إشارة إلى هؤلاء، واعْلم أن الإحسان إلى الغير: إما أن يكون بإيصال النفع إليه، أو بدفع الضرر عنه، أمَّا إيصال النفع إليه؛ فهو المراد بقوله: واللَّذِينَ يُنفِقُونَ في السَّرَّاء وَالضَّرَّاء ، ويدخل فيه إنفاق العلم، وذلك: بأن يشتغل بتعليم الجاهلين وهداية الضالين، ويدخل فيه: إنفاق المال في وجوه الخيرات والعبادات، وأما دفع الضرر عن الغير؛ فهو: إما في الدنيا، وهو أن لا يشتغل بمقابلة تلك الإساءة بإساءة أخرى -وهو المراد: بكظم الغيظ - وإما في الآخرة، وهو أن يبرئ ذمته عن التبعات والمطالبات في الآخرة، وهو المراد بقوله تعالى: ﴿ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ ﴾؛ فصارت هذه الآية من هذا الوجه دالة على جميع جهات الإحسان إلى الغير، ولما كانت هذه الأمور الثلاثة في كونها إحساناً إلى الغير ذكر ثوابها؛ فقال: ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ عُنِ الله للعبد أعظم درجات الثواب (٢)..

# وتكرر ذكر محبة الله للمحسنين في خمسة مواطن، هي:

الأول: قوله تعالى: ﴿ وَأَللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [ سورة البقرة: ٩٥].

<sup>(</sup>٢) ينظر التفسير الكبير: للرازي: (٨/٩).



<sup>(</sup>١) ينظر شرح المشكاة: للطيبي: (٢/٤ ٣٤)، ومرقاة المفاتيح: للقاري: (٧٠٧/٤).

المبحث الثالث: ثمرات الإحسان في الدنيا والآخرة

الثاني: قوله تعالى: ﴿ وَأَللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ١٣٤].

الثالث: قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٤٨].

الرابع: قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة المائدة: ١٣].

الخامس: قوله تعالى: ﴿ وَأَللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة المائدة: ٩٣].

## ٤ - معية الله الخاصة للمحسنين:

قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٦٩]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ اللَّذِينَ اتَّقَواْ وَاللَّذِينَ هُم مُحُسِنُونَ ﴾ [سورة النحل: ١٢٨]، أي: وهـو - سـبحانه - معهـم بالنصرة والمعونة والحفظ والهداية، ومع الجميع بالإحاطة والقدرة؛ فبين المعيتين بون (١)..

# ٥ - قُرب رحمة الله من المحسنين:

قال تعالى: ﴿ وَلَا نُفُسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعَدَ إِصَّلَحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحَمَتَ اللّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ٥٦]، فقوله تعالى: ﴿ وَلَا نُفُسِدُوا فِي الْأَرْضِ اللّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُصَلّح؛ فإنه إذا كانت بعد إلى الله عنه الإفساد في الأرض، والإضرار بعد الإصلاح؛ فإنه إذا كانت الأمور ماشية على السداد، ثم وقع الإفساد بعد ذلك، كان أضر ما يكون على العباد؛ فقال: فنهى تعالى عن ذلك، وأمر بعبادته ودعائه والتضرع إليه والتذلل لديه؛ فقال: فنهى تعالى عن ذلك، أي: خوفاً مما عنده، ومن وبيل العقاب، وطمعاً فيها عنده من جزيل الثواب، ثم قال: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الله؛ فلهذا قال: قريب ولم يقل قريبة؛ لأنه ضَمّن الرحمة معنى الثواب؛ لأنها مضافة إلى الله؛ فلهذا قال: قريب يقل قريبة؛ لأنه ضَمّن الرحمة معنى الثواب؛ لأنها مضافة إلى الله؛ فلهذا قال: قريب

<sup>(</sup>١) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: للقرطبي: (٣٦٥/١٣).





الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

من المحسنين(۱)، أي: إن رحمته مرصدة للمحسنين الذين يتبعون أوامره ويتركون زواجره، كما قال تعالى: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْكُلَّ شَيْءٌ فَسَأَكُتُهُما لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ وَاجره، كما قال تعالى: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْكُلَّ شَيْءٌ فَسَأَكُتُهُما لِلَّذِينَ يَنَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهِ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَرِيبٌ مِّنَ اللَّهُ حَسِنِينَ ﴾، له دلالة بمنطوقه، ودلالة بإيمائه وتعليله، ودلالة بمفهومه.

فدلالته بمنطوقه: على قرب الرحمة من أهل الإحسان.

ودلالته بإيانه وتعليله: على أن هذا القرب مستحق بالإحسان، وهو السبب في قرب الرحمة منهم.

ودلالته بمفهومه: على بعده من غير المحسنين.

هذه ثلاث دلالات لهذه الجملة، وإنها اختص أهل الإحسان بقرب الرحمة؛ لأنها إحسان من الله -عز وجل- أرحم الراحمين، وإحسانه -تبارك وتعالى-: إنها يكون لأهل الإحسان؛ لأن الجزاء من جنس العمل، وكلها أحسنوا بأعها أحسن إليهم برحمته، وأما من لم يكن من أهل الإحسان فإنه لما بَعُد عن الإحسان بَعُدت عنه الرحمة، بعد ببُعد، وقُرب بقُرب؛ فمن تقرب إليه بالإحسان تقرب الله إليه برحمته، ومن تباعد عن الإحسان تباعد الله عنه برحمته، والله- سبحانه - يحب المحسنين، ويبغض من ليس من المحسنين، ومن أحبه الله فرحمته أقرب شيء منه، ومن أبغضه الله فرحمته أعرب شيء منه، ومن أبغضه الله فرحمته أعدل.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مجموع الفتاوي: لابن تيمية: (٢٣٨) ٢٤).





<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (٢٢٣/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر السابق (٢٢٣/٢).

المبحث الثالث: ثمرات الإحسان في الدنيا والآخرة

وحاصل ما ذكر الله من آداب الدعاء: الإخلاص فيه لله وحده؛ لأن ذلك يتضمنه الخفية، وإخفاؤه وإسراره: أن يكون القلب خائفاً طامعاً، لا غافلاً ولا آمناً، ولا غير مبال بالإجابة، وهذا من إحسان الدعاء؛ فإن الإحسان في كل عبادة: بذل الجهد فيها وأداؤها كاملةً، لا نقص فيها بوجه من الوجوه، ولهذا قال: ﴿إِنَّ رَحْمَتُ ٱللّهِ وَرِيبٌ مِّنَ ٱلمُحْسِنِينَ ﴾، في عبادة الله المحسنين إلى عباد الله؛ فكلها كان العبد أكثر إحساناً كان أقرب إلى رحمة ربه، وكان ربه قريباً منه برحمته، وفي هذا من الحث على الإحسان ما لا يخفى (۱)..

# ٦ - الإحسان يُصَيّر العدو صديقاً:

قال تعالى: ﴿ وَلا تَسَانَهُ وَلا السَّيْنَةُ الْالسِّينَةُ الْوَلِيَ الْسَيْنَةُ الْوَلِي عَلَى الْحَسنة ولا السيئة وَبِينَهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الْحَسنة ولا السيئة الذي هي أحسن " يعنى: إن الحسنة والسيئة متفاوتتان في أنفسها؛ فخذ بالحسنة التي هي أحسن من أختها؛ إذا اعترضتك حسنتان فادفع بها السيئة التي ترد عليك من بعض أعدائك، كما لو أساء إليك رجل إساءة؛ فالحسنة: أن تعفو عنه، والتي هي أحسن: أن تحسن إليه مكان إساءته إليك، مثل أن يذمك فتمدحه..؛ فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم؛ فإنك إذا فعلت ذلك انقلب عدوك المشاق مثل الولي الحميم مصافاة لك..، وكان القياس على هذا التفسير أن يقال: ادفع بالتي هي حسنة، ولكن وضع (الحسنة) ليكون أبلغ في الدفع بالحسنة؛ لأن



<sup>(</sup>١) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: للسعدي: (١/٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: للسعدي: (٢٩٢/١).

# ٧- الإحسان سببٌ للبُشْرى في الدنيا:

# ثانياً: ثمرات الإحسان في الآخرة:

# ١ - الوعد من الله بعدم ضياع أجر المحسن:

قال تعالى: ﴿ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة يوسف: ٥٦]، وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة يوسف: ٩٠]، وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة هود: ١١٥].

وإحسان العمل: أن يريد العبد به وجه الله الله الما متبعاً في ذلك شرع الله؛ فهذا العمل لا يضيعه الله، ولا شيئاً منه؛ بل يحفظه للعاملين، ويوفيهم من الأجر بحسب عملهم، وفضله وإحسانه (٢)، ويجازيه بطاعته وعمله الحسن: جنات عدن تجري من تحتها الأنهار (٣)..

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (١٥٤/١٥)، وتفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (١٣٤/٩).





<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٢٦/١٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: للسعدي: (٣/١٥٥).

# ٢ - حصول الأجر العظيم من الله للمحسن:

## ٣- دخول الجنة، ورؤية الله سبحانه:

قال تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْخُسُنَى وَزِيَادَةً ۗ وَلا يرَهَقُ وُجُوهَهُمْ قَتَرُ وَلا ذِلَةً أَوْلَتِكَ أَصَحَبُ الْجُنَّةَ مُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [سورة يونس: ٢٦]، أي: للذين أحسنوا العمل في الدنيا الحسنى، وهي: الجنة، وزيادة: وهي النظر إلى وجه الله الكريم، وهذا قول جماعة من الصحابة والتابعين (٣)..

وقد ثبت تفسيرها بذلك من قول النبي والمنائة: «إذا دخل أهل الجنة الجنة، قال: يقول الله -تبارك وتعالى-: تريدون شيئاً أزيدكم؛ فيقولون: ألم تبيض وجوهنا؟ ألم تدخلنا الجنة وتنجينا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب؛ فها أعطوا شيئاً أحب إليهم من

<sup>(</sup>٣) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (٢/١٥٣).



<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن: للطبري: (٢٤٤/٢٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: (٢٦٤٤).

الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

النظر إلى ربهم»، وفي رواية: «ثم تلا هذه الآية ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ اَلْحُسُنَى وَزِيادَةٌ ﴾ (١٠)، وقال تعالى: ﴿ وَالِفِذِينَ مَا وَالْمُهُمْ رَبُّهُمْ كَانُواْ فَلَل ذَلِكَ مُحْسِنِينَ ﴾ [سورة الذاريات: ١٦]، قال جماعة من المفسرين: معنى قوله "آخذين ما آتاهم ربهم"، أي: محصلين لنعم الله التي أعطاهم من جنته ورضوانه، وهذه حال متصلة في المعنى بكونهم في الجنات، وهذا التأويل أرجح عندي لاستقامة الكلام به، وقوله قبل ذلك: يريد في الدنيا محسنين؛ بالطاعة والعمل الصالح (٢).

## ٤ - زيادة الله في الثواب للمحسنين:

قال تعالى: ﴿ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٥٨]، وقال تعالى: ﴿ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٦١]، أي: ثواباً من فضلنا (٣)..

# ٥ - تكفير السيئات:

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِى جَاءَ بِالصِّدُقِ وَصَدَقَ بِهِ الْوَلَيْكَ هُمُ الْمُنَّقُونَ ﴿ وَالَّذِى عَمِلُواْ يَشَاءُونَ عِندَرَبِهِمْ ذَلِكَ جَزَاءُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسُواً اللَّذِى عَمِلُواْ وَيَعْرَزِيَهُمْ أَجُرَهُم بِأَحْسَنِ اللَّذِى كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [سورة الزمر: ٣٣-٣٥]؛ فجزى الله -تعالى - هؤلاء المحسنين بإحسانهم؛ كي يُكَفْر عنهم أسوأ الذي عملوا في الدنيا من الأعمال فيها بينهم وبين ربهم، بها كان منهم فيها من توبة وإنابة، مما اجترحوا من السيئات فيها، "ويجزيهم أجرهم" أي: ويثيبهم ثوابهم بأحسن الذي كانوا في الدنيا يعملون، مما فيها، "ويجزيهم أجرهم" أي: ويثيبهم ثوابهم بأحسن الذي كانوا في الدنيا يعملون، مما

<sup>(</sup>٣) ينظر: معالم التنزيل: للبغوي: (١/٤٤).



<sup>(</sup>۱) أخرجه: مسلم: (۱/۱۲۳)، برقم: (۱۸۰-۱۸۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز: لابن عطية: (٥/١٧٤).



المبحث الثالث: ثمرات الإحسان في الدنيا والآخرة الإحسان في القرآن الكريم والسنة النبوية

يرضى الله عنهم دون أسوئها (١). ؛ فيكفر عنهم السيئات، ويجزيهم أجرهم بأحسن الذي كانوا يعملون، أي: بأحسن أجور أعمالهم يضاعف الحسنات إلى عشرة أضعاف إلى سبعمائة ضعف إلى ما شاء الله، - والله أعلم-.

<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان في تأويل آي القرآن، للطبري: (٧٢٤).





#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وبعد:

فقد استمتعت بكتابة هذا البحث، وطاف بي في محطات قيمة من آيات ونصوص الوحيين الشريفين، وخرجت بهذه النتائج:

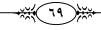
١ - إن الإحسان في اللغة يستخدم لازماً؛ فيكون معناه: الإتقان، ومتعدياً؛
 فيكون معناه: الإنعام.

٢ - إن الإحسان في الاصطلاح يطلق على معانٍ هي: فعل الحسنات، أو الإنعام
 على الناس، أو مراقبة الله تعالى.

7- تعددت أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى الإحسان وتنوعت، حيث وصف الله أسهاءه بالحسنى، وأخبر عن أفعاله أنها حسنة، وأمر بالإحسان وحث عليه، ومدح المتصفين به، وأثنى عليهم، وذكر جزاءهم؛ بل جعل وصف الحسن لكل ما مدحه وأثنى عليه مما هو مرضي، أو كامل، كما دعاء النبي والتي المراه أن يبلغه رُتبة الإحسان في الأعمال.

3 - إحسان الله إلى الخلق له صور، منها: خلقهم بالصورة اللائقة، والإحسان اليهم بتوفيقهم اليهم بإدخالهم الجنة بفضله ورحمته، لا بسبب أعالهم، والإحسان إليهم بتوفيقهم للعمل الصالح، وإعطائهم الأجر والثواب، ومضاعفته لهم عليه، والإحسان إليهم بنعمه في الدنيا التي لا تعد ولا تحصى.

٥ - إحسان العبد مع ربه: هو مراقبته -جلا وعلا -، ويدخل في معنى إحسان العبد مع الله: تنفيذ أمره، وكذلك إحسان الظن بالله من الإحسان مع الله.





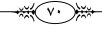
7- إحسان العبد مع الناس له صور، منها: إحسان العبد مع نفسه، وإحسان العبد إلى الناس، ويشمل: إحسانه إلى الوالدين، والإحسان إلى النساء، ويشمل: الأم، والزوجة، والبنات، والأمة المملوكة، والإحسان إلى الأقارب والجيران والأصحاب، والإحسان إلى من له حق عندك، بإعطائه حقه من غير مطل ولا نقص ولا إساءة، والإحسان إلى المدعوين عموماً.

٧- الإحسان مع باقي الخلق: يشمل الحيوان والبيئة ونحوها.

٨- من ثمرات الإحسان في الدنيا: الجزاء الحسن من الله للمحسنين بسبب إحسانهم، واستماع الله- سبحانه - إلى من حسن صوته بقراءة القرآن، وحب الله - تعالى - للمحسنين، ومعية الله الخاصة للمحسن، وقرب رحمة الله من المحسنين، كما أن الإحسان يُصَيِّر العدو صديقاً.

9 - من ثمرات الإحسان في الآخرة: الوعد من الله بعدم ضياع أجر المحسن، وحصول الأجر العظيم من الله للمحسن، ودخول الجنة ورؤية الله، وزيادة الله في الثواب للمحسنين، وتكفير السيئات، وغير ذلك من الفوائد والثهار التي لا يعلمها إلا هو سبحانه. والله أعلم.

وصلى الله عليه وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



### قائمة المصادر والمراجع

- ١- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تأليف: يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر، تحقيق: على
  محمد البجاوى، دار النشر: دار الجيل بروت ١٤١٢، الطبعة: الأولى.
- ٢- أسد الغابة في معرفة الصحابة، تأليف: عز الدين بن الأثير أبي الحسن علي بن محمد الجزري،
  تحقيق: عادل أحمد الرفاعي، دار النشر: دار إحياء التراث العربي بيروت / لبنان ١٤١٧ هـ- ١٤٩٦ م، الطبعة: الأولى.
  - ٣- أضواء البيان، لمحمد الأمين الشنقيطي، دار الفكر، بيروت، الطبعة: الأولى ٤١٥ ه.
- ٤- الأعلام، تأليف خير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة: الرابعة عشرة،
  ١٩٩٩م.
- ٥- إكمال المعلم بشرح صحيح مسلم، للقاضي عياض، دار الوفاء، مصر، الطبعة: الأولى، ١٤١٩هـ.
- ٦- البداية والنهاية، تأليف: إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي أبي الفداء، دار النشر: مكتبة المعارف
  بروت.
- ٧- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز للفيروز أبادي، المكتبة العلمية، بيروت. بدون تاريخ.
  - ٨- التحرير والتنوير لابن عاشور، دار سحنون، تونس.
- ٩- تاريخ بغداد، تأليف: أحمد بن علي أبي بكر الخطيب البغدادي، دار النشر: دار الكتب العلمية بروت.
  - ١ تحفة الأحوذي بشرح سنن الترمذي، للمباركفوري، دار الكتب العلمية بيروت، بدون تاريخ.
  - ١١ تذكرة الحفاظ، لمحمد بن أحمد بن عثمان بن قايهاز الذهبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ۱۲ التعريفات الاعتقادية، لسعد بن محمد آل عبد اللطيف، دار الوطن، الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ.
  - 17 التعريفات للجرجاني، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الريان.
- ١٤ تفسير أبي السعود محمد العمادي، "إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم"، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون تاريخ.





#### قائمة المصادر والمراجع

- ١٥- تفسير البحر المحيط، لأبي حيان، دار الكتب العلمية ببروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ.
  - ١٦- تفسير تيسر الكريم الرحمن، لعبد الرحمن السعدي، دار المدني، جدة، ١٤٠٨ ه.
    - ١٧ تفسير روح المعاني للألوسي، دار إحياء التراث العربي، بيروت. بدون تاريخ.
- ١٨ تفسير الطبري، "جامع البيان في تأويل القرآن جامع البيان في تأويل القرآن"، تحقيق د/عبد المحسن التركي، دار هجر، القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ.
- ١٩ تفسير القرآن العظيم، لابن كثير: تحقيق مجموعة من الباحثين، ومؤسسة قرطبة، الطبعة:
  الأولى، ١٤٢١هـ.
- ٢٠ تفسير القرطبي، "الجامع لأحكام القرآن"، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٧هـ.
- ٢١ تقريب التهذيب، تأليف: أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني الشافعي، تحقيق: محمد
  عوامة، دار النشر: دار الرشيد سوريا ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م، الطبعة: الأولى.
- ۲۲ التيسير في القراءات السبع: عثمان بن سعيد بن عثمان بن عمر أبو عمرو الداني (المتوفى:
  ٤٤٤ه)، تحقيق: اوتو تريزل، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الثانية، ٤٠٤١ه/١٩٨٤م.
  - ٢٣ جامع العلوم والحكم لابن رجب، دار ابن حزم، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٨ ١٨ه.
- ٢٤ جلاء العينين في محاكمة الأحمدين، لنعمان بن محمود، الآلوسي، مطبعة المدني، الطبعة: الأولى
  ٤٠١ هـ.
- حاشية السندي على سنن النسائي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية،
  حلب، ط/٢، ٢٠٥٦هـ.
  - ٢٦- الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، لابن فرحون، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٧ ذيل التقييد في رواة السنن والمسانيد، تأليف: محمد بن أحمد الفاسي المكي أبي الطيب، تحقيق:
  كمال يوسف الحوت، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٠هـ، الطبعة: الأولى.
- ۲۸ زاد المسير في علم التفسير، لعبد الرحمن بن الجوزي، المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة،
  ۱٤٠٤ه.





- ٢٩- السراج المنير، للخطيب الشربيني دار إحياء التراث، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥هـ، بيروت.
  - ٣٠- سنن ابن ماجة. تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت بدون تاريخ.
  - ٣١- سنن أبي داوود. تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت بدون تاريخ.
    - ٣٢- سنن الدارمي. تحقيق فواز أحمد، دار الكتاب العربي، بيروت بدون تاريخ.
- ٣٣- سنن النسائي الكبرى. تحقيق عبد الغفار سليهان، دار الكتب العلمية، بيروت، بدون تاريخ.
- ٣٤- سنن النسائي الصغرى. تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب بدون تاريخ.
- ٣٥ سير أعلام النبلاء، لشمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد الذَهبي، تحقيق: مجموعة محققين بإشراف شعيب الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة.
  - ٣٦- شرح مشكاة المصابيح للطيبي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ.
    - ٣٧- شرح صحيح مسلم للنووي. دار إحياء التراث العربي، بيروت. بدون تاريخ.
- ٣٨- شعب الإيمان، تأليف: أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: محمد السعيد بسيوني زغلول،
  دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٠هـ، الطبعة: الأولى.
  - ٣٩- شيخ الإسلام الإمام الأكبر ابن عاشور، للشيخ محمد الحبيب بن الخوجة، دار الغرب، تونس.
    - ٤- صحيح ابن حبان. بترتيب ابن بلبان، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت.
      - ١٤- صحيح ابن خزيمة. تحقيق محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت.
        - 27- صحيح البخاري. ترقيم محمد مصطفى البغاء، دار ابن كثير، بيروت.
        - ٤٣ صحيح مسلم. ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٤٤ طبقات الحفاظ، تأليف: عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي أبي الفضل، دار النشر: دار الكتب
  العلمية بيروت ١٤٠٣هـ، الطبعة: الأولى.
- ٥٥ طبقات الحنابلة، تأليف: محمد بن أبي يعلى أبي الحسين، تحقيق: محمد حامد الفقي، دار النشر: دار المعرفة بيروت.





#### قائمة المصادر والمراجع

- 23 طبقات الشافعية الكبرى، تأليف: تاج الدين بن علي بن عبد الكافي السبكي، تحقيق: د. محمود محمد الطناحي، ود. عبد الفتاح محمد الحلو، دار النشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع ١٤١٣هـ، الطبعة الثانية.
- ٧٧ طبقات الشافعية، تأليف: أبي بكر بن أحمد بن محمد بن عمر بن قاضي شهبة، تحقيق: د. الحافظ عبد العليم خان، دار النشر: عالم الكتب بيروت ١٤٠٧هـ، الطبعة: الأولى.
- ٨٤ طبقات المفسرين، تأليف: للداوودي، دار النشر: مكتبة العلوم والحكم السعودية ١٤١٧ ١٩٩٧م، الطبعة: الأولى.
  - ٤٩ علماء نجد، للبسام، مكتبة المعارف، الرياض.
- ٥- عمدة القاري بشرح صحيح البخاري، للعيني، دار إحياء التراث العربي، بيروت. بدون تاريخ.
  - ٥١ عون المعبود بشرح سنن أبي داوود، لمحمد لشمس الحق أبادي. دار الكتب العلمية، بيروت.
    - ٥٢ فتاوى ابن تيمية، جمع عبد الرحمن بن قاسم، مكتبة ابن تيمية، الطبعة: الثانية.
- ٥٣- فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر، تعليق محب الدين الخطيب. طبعة الدار السلفية، القاهرة.
  - ٥٤ فتح القدير للشوكاني، دار الخير، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ.
- ٥٥- الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة، تأليف: محمد بن أحمد أبي عبد الله الذهبي الدمشقي، تحقيق: محمد عوامة، دار النشر: دار القبلة للثقافة الإسلامية، مؤسسة علو جدة ١٤١٣ ١٩٩٢، الطبعة: الأولى.
- ٥٦ الكشاف للزمخشري، تحقيق عبدالرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، الطبعة: الأولى، ١٤١٧ه، بيروت.
  - ٥٧- لسان العرب لابن منظور (١٧٩/٣)، دار إحياء التراث، ط/٢، ١٤١٣هـ، بيروت.
    - ٥٨- محاسن التأويل للقاسمي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٨ه.
- ٥٩ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية الأندلسي، تحقيق عبد السلام عبد الشافي،



- دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ.
- · ٦- مرقاة المفاتيح شرح المشكاة للقاري. دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٦١- مسند الإمام احمد، بتحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت.
  - 77- معجم الادباء، ياقوت الحموى، دار إحياء التراث بيروت.
- ٦٣ المعجم الأوسط للطبراني تحقيق محمود الطحان، مكتبة المعارف الرياض.
- ٦٤- معجم مقاييس اللغة لابن فارس، ضبط عبد السلام هارون، دار الجليل بيروت.
- مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني، دار القلم بيروت، الطبعة الثانية، ١٨ ١٨ه.
- ٦٦- موسوعة نظرة النعيم، مجموعة من الباحثين، دار الوسيلة، جدة، الطبعة: الأولى، ١٤١٨ه.
  - ٦٧ موطأ مالك. تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى، دار إحياء التراث العربي، مصر.
- ٦٨ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، لبرهان الدين أبي الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، دار
  الكتب العلمية ببروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٥ه.
- 97- النكت والعيون لأبي الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت.
  - ٧٠- النهاية في غريب الأثر، لابن الأثير الجزري، المكتبة العلمية، بيروت، ١٣٩٩هـ.
- الوافي بالوفيات، تأليف: صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي، تحقيق: أحمد الأرناؤوط،
  وتركي مصطفى، دار النشر: دار إحياء التراث بيروت ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.







# فهرس المحتويات

| ٥   | خلاصة البحث                                                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦   | المقدمة                                                                                 |
|     | سبب اختيار الموضوع وأهميته:                                                             |
| ۸   | خطة البحث:                                                                              |
| ۸   | منهجي في كتابة البحث:                                                                   |
| ٩   | الدراسات السابقة:                                                                       |
| ١.  | تمهيد: في مفهوم الإحسان                                                                 |
|     | المبحث الأول: أساليب القرآن والسنة في الدعوة إلى الإحسان:                               |
|     | الأسلوب الثاني: الأمر بالإحسان والحث عليه:                                              |
| ۲ ٤ | الأسلوب الثالث: مدح المتصفين به والثناء عليهم، وذكر جزائهم:                             |
| ۲٦  | الأسلوب الرابع: جعل وصف الحسن لكل ما مدحه وأثني عليه، ومن ذلك:                          |
| ٣.  | الأسلوب الخامس: دعاء النبي الشيئة ربه بلوغ رتبة الإحسان في الأعمال:                     |
| ۲۱  | المبحث الثاني: أنواع الإحسان، وصور كل منه:                                              |
| ۲۱  | النوع الأول: إحسان الله إلى الخلق، وصوره:                                               |
| ٣٢  | النوع الثاني: إحسان العبد مع ربه، وصوره:                                                |
| ٣٢  | النوع الثالث: إحسان العبد مع الناس، وصوره:                                              |
| ٣٢  | النوع الرابع: الإحسان مع باقي الخلق، ويشمل:                                             |
|     | المبحث الثالث: ثمرات الإحسان في الدنيا والآخرة                                          |
|     | أولاً: ثمرات الإحسان في الدنيا:                                                         |
|     | ثانياً: ثمرات الإحسان في الآخرة:                                                        |
|     | الخاتمة.                                                                                |
|     | قائمة المصادر والمراجع                                                                  |
| ٣٢  | فهرس المحتوياتفهرس المحتويات المستويات المستويات المستويات المستويات المستويات المستوين |



