

عبدالله بن ضبيف الله الرحيلي أستاذ في الحديث وعلومه عضوهيئة التدريس بج معة طيبة بالمدينة المنورة سابقاً



# النظافية (۱۷)



عبدالله بنضيف الله الرحيلي

أستاذ في الحديث وعلومه عضوهيئة التدريس بجامعة طيبة بالمدينة المنورة سابقاً



### ح عبد الله بن ضيف الله راجح الرحيلي ، ١٤٤٦هـ

الرحيلي ، عبد الله بن ضيف الله بن راجح

قراءة في مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه / عبد الله بن ضيف الله بن راجح الرحيلي -ط١- المدينة المنورة ، ١٤٤٦هـ

۳۵۳ ص ؛ ۱۷ ×۲۶سم

(دراسات في المنهج (١٦)

رقم الإيداع: ١٤٤٦/٥٨٠٤هـ

ردمك: ۱-۲۲۹-۵۰۲۲۹

رقم الإيداع: ١٤٤٦/٥٨٠٤هـ

ردمك: ۱-۲۲۹-۵۰۲۲۹

مؤسسة محراب العلم الوقفية - للنشر والتوزيع لطلب نسخ: جوال ٧٣٣٧٦٧٩.

عنوان المؤلف البريدي Email: ruhaili65@hotmail.com



### حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى ١٤٤٦هـ - ٢٠٢٤م

عنوان المؤلف البريدي

Email:ruhaili65@hotmail.com



قال الله تعالى:

﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَلَبَّرُواْ ءَاينتِهِ وَلِيَنَذَكَّرَ أُوْلُواْ الْأَلْبَ ﴾ ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَلَبَّرُواْ ءَاينتِهِ وَلِينَذَكَّرَ أُوْلُواْ الْأَلْبَ ﴾ [سورة ص: ٢٩].

﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّنلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَلِيرًا ﴾

[الإسراء: ٩]



### قراءةٌ في مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



«ومن المعلوم أنّ كلّ كلامٍ فالمقصود منه فهم معانيه، دون مجرد ألفاظه، فالقرآن أولى بذلك.

وأيضاً، فالعادة تَمْنع أن يَقرأً قومٌ كتاباً في فنِّ من العلم، كالطب والحساب، ولا يستشرحوه، فكيف بكلام الله، الذي هو عِصْمتهم، وبه نجاتهم وسعادتهم، وقيامُ دِينهم ودنياهم!».

الإمام ابن تيمية، رحمه الله، مقدمة في أصول التفسير، ص١٠.

#### www.alukah.net



- ♦ حينما تتحدّثُ عن القرآن، اجعله أستاذك، ولا تجعل نفسَك أستاذًا للقرآن.
  - ◄ سلّم للقرآن عقلَك؛ يَفتحُ لك القرآنُ فقْهَهُ وخزائنَهُ.
    - ♦ سَلَّمْ للقرآن قِيادَك؛ يَنفحْك الله بهداياته.









### مقدمــة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين.

أما بعد:

فهذا كتابُ: (قراءةٌ في مَصَادِرِ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم ومراجِعِهِ)، أرجو أنْ يكونَ ذا فائدةٍ في خدمةِ تدَبُّرِ القرآن الكريم مِن هذا الباب، الذي تخصّص فيه الكتابُ، وهو بابُ القراءةِ في مصادِر تدَبُّرِ القرآن ومراجِعِه الأُوْلى المؤلَّفةِ فيه، بصورة مباشرةٍ أو غير مباشرة.

والمرجو أن يَنفع الله به مَن يَلتمس تدبُّر كتاب الله مِن بابه ومَشْرَعِهِ الصافي النَّمِير وهو: القرآنُ ذاتُه، وحديثُ الرسول عَلَيْ، وأبوابُ اللغة العربية المشْرَعة؛ لفقه النَّمِير وهو: القرآن داتُه، وخدي الله تعالى، وذلك في ضوء الالتماسِ لمنهج سديدٍ لفقه القرآن الكريم والحديث الشريف.

فدُونَكَ، أيها القارئ الكريم، كتاباً مخصَّصاً لهذا المسْلَك المهمّ مِن مسالكِ تدبّر الكتاب العزيز، (القراءة في مصادر التدبر ومراجعه) في العصور المتقدِّمة مِن تاريخ العِلم في الإسلام، وما فيها مِن عِلم رصينٍ، وبرَكةٍ، وأنفاسِ لأولئك الأثمة الأجلّاء.

وستكون هذه القراءة مِن أسباب التعرف على مصادر تدبر القرآن، ومناهجها، وطرائقها، وأهميتها.





والحقيقةُ أنه بالاطّلاع عليها سيقف القارئ على أشياء كثيرة، ومهمة عن التدبر، وأهميته، ووسائله، وطرائقه.

وكل ذلك في غايةِ الأهمية لتدبر القرآن الكريم؛ لأنّ مثل هذه القراءة مَدْخلٌ منهجيّ، تقْعِيديٌّ، تأسيسيٌّ لعِلم التدبر.

فجزى الله خير الجزاء من يُفكّر في هذا الباب مِن أبواب فقه كتاب الله تعالى، ومَن يُسْهِم بسهم نافع نحو نقله للآخرين، وأسأل الله تعالى أن يجعل ذلك في ميزان حسناتنا وحسناته، ويبيّض وجهه يوم تَبْيَضُ وجوهٌ وتَسْوَدُّ وجوه؛ فكم في هذه المصادر والمراجع مِن كنوزٍ نُوْرانيّة، لا تُرابيّة، مغمورة في بطون تلك المصادر، لا يَعلمها كثيرٌ مِن الناس!

#### الميزات العلمية التدبرية للقراءة في مصادر التدبر:

تتمثّلُ المِيزَاتُ العلمية التدبرية في القراءة في مصادر التدبر، ولاسيما المصادر المبكّرة منها، في خمسة أُمور، هي:

- ١ الانتباه إلى تلك المصادر في التدبر، المتقدّمة زَمَناً؛ ليُنتَفَعَ بها.
- ٢- الانتباه إلى أنه ليس مِن اللازم؛ لتحديد مصادر التدبر الأُولى، ورود كلمة «التدبر»، أو شيء مِن مشتقاتها في عناوينها، بل دلّنا الواقع على أنّ مصادر التدبر في القرون الأُولى لم تكن تحت عنوان التدبر، بالرغم مِن أنها في صميمه!
- ٣- العِلم بأنّ غالب بدايات التأليف التأسيسيّ لتدبر القرآن الكريم في القرون الأُولى، قد كانت في أبوابِ التأسيس العلميّ في مجال أدوات التدبر الأساسية، ولاسيما المجالات اللغوية لفهم الكلام ودلالاته، بصفة عامّة، أو لفهم كلام الله تعالى، وفهم حديث الرسول ومنها: مؤلفاتٌ في علوم القرآن مِن المؤلفات الأُولى، ومؤلفاتٌ في مقدّماتٍ لتفسير القرآن الكريم...،



ومؤلفاتٌ في اللغة العربية وعلومها، مُسْتَهْدِفةٌ خدمة القرآن الكريم، و الحديث الشريف...

٤- الوقوف على هذه المادة العلمية الرصينة في التدبر، التي تَضمَّنتُها تلك المصادر المتقدمة زمناً، المتقدمة: مكانةً وأهميّةً، المائلة إلى الإيجاز في كثير من الأحيان الوافع بالغرض.

٥- الالتفات إلى وسائل التدبر، وأسبابه المعاصرة، ولاسيما الرقمية، وذلك بالاطّلاع على طَرَفٍ مهمٍّ منها مِن خلال ما أورده الكتاب في آخره، سواءٌ منها ما يتعلق بالتطبيقات والبرامج الإلكترونية، أو القنوات والإذاعات الخاصة بالقرآن وعلومه وتَديُّره.

وما أَجْمَلَ هذا الموضوع! وما أُسعدَ المشتغِلَ به، المنشغِل به!

إنّ القراءة في مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه، تأخذ بيدِ طالب العلم وطالب تدبر القرآن إلى صحبة كتاب الله، ويا لها من صُحْبة مُسْعِدة؛ إذْ أنه يُلازم المصحف الشريف، ويُلازم البحث في معانيه وهداياته!

ولا يُنْكِرُ كاتب هذه السطور أنه ربما كان بعض مادة هذا الكتاب قد جاءتْ وَفْق أفكار تدبرية لعلها تتّفق مع قناعاتٍ للمؤلف، أكثرَ مِن كونها نقلاً عمَّن سبق؛ وهـو الأمر الـذي سـار عليـه؛ منتهجاً هـذا النهـج مِـن خـلال تعاملـه مـع مصـادر التدبـر ومراجعه؛ وذلك أنّ مؤلِّف الكتاب يرجو دائماً أو غالباً، أنْ يكون صاحبَ رأي، فيما يُشارك به في العلم، أكثرَ مِن أن يكون مقلِّدًا لِسواه، -مع اعتراف بقِلَّة بضاعته-وذلك مِن غيرِ إعجابِ بما يَكتبه، أو انتقاص للأئمة والفضلاء؛ ولهذا ربما جاء هذا الكتاب نتيجة عملية لتطبيق المؤلِّف تطبيقاً شخصيّاً لبعض موضوعات الكتاب.

وأخيراً في هذه المقدّمة، أَلْفِتُ النظرَ إلى ما جاء في آخرِ هذا الكتاب مِن الكلام عن وسائل التَّدَبُّر وأسبابه الحديثة المنشورة على مستوى العالَم وعلى





مستوى الشبكة العنكبوتية مِن: تطبيقاتٍ إلكترونية، وبرامج رقمية، ومواقع إلكترونية، وبرامج رقمية، ومواقع إلكترونية، وإذاعاتٍ، عظيمة، في خدمة القرآن وتدبره، وتفسيره، وتلاوته وحِفْظه، معروضة عليك في أيِّ ساعةٍ تريد، وفي أيِّ مكانٍ تكون فيه من العالَم!

والحمد لله على هذه النعمة العظيمة، حقًّا!

وفي الختام، أذكر هنا بالخير والشكر والدعاء الإخوة الفضلاء الذين قرءوا هذا الكتاب؛ فتفضلوا بإسداء النُصح، وإبداء ملحوظاتهم العلمية والفنيّة التنسيقيَّة القيِّمة، التي أفادوا بها كاتبَهُ، وأثْرُوا بها الكتاب، وهم: أ.د. ياسر بن إسماعيل راضي، وعبد الرحمن بن صالح بن حَلي، وأخٌ لم يَرض ذِكْرَ اسمه، أسعده الله ووالديه في الدارين. جزاهم الله جميعاً خير الجزاء وجعل ذلك في ميزان حسناتهم.

اللهم اجعلنا مِن أهل القرآن، الراغبين فيما عندك مِن الخير، الذي أُعددتُه لِمن أكر مُتَهم بصحبة كتابك، والعناية به، وباركْ في نيّاتنا وذرّيّاتنا وأوقاتنا، وجهودنا. والحمد لله رب العالمين، وصلِّ اللهم على خاتم رسلك محمدٍ بن عبد الله وآله وصحبه أجمعن.

المؤلـــف المدينة المنـورة ٢٦/ ٢/ ١٤٤٥هـ





# الفصل الأول

# تمهيد: مقدّماتُ منهجية

وفيه الطالب الآتية:

المطلب الأول: مِن دواعي العناية بكتاب الله.

المطلب الثاني: مفهوم التدبر وأهمية التأهل له.

المطلب الثالث: دواعى تدبر القرآن الكريم.

المطلب الرابع: مفاتيحُ للظَّفَرِ بهدايات القرآن وتَدبُّره.







# المطلب الأول

### مِن دواعي العناية بكتاب الله

دواعي العناية بكتاب الله كثيرة، ومَهْمَا بُذِل في سبيل العناية بهذا الكتاب العزيز، فهو يَستحقّه وزيادة؛ إذْ هو كتابٌ عزيزٌ، أنزله الله العزيز الحميد، فيستحق كل ما بُذِل ويُبذل مِن عنايةٍ واهتمام به؛ إنَّه:

- كتاب الله وكلامه سبحانه، أشرف كتاب، وأعظَمُ كتاب.
- الكتاب العزيز، الذي أُنزل لهداية العِباد جميعاً، ونحن منهم.
  - الكتاب الذي لا يَمسه إلا المطهرون!
- الكتاب الذي ما لبِثتْ الجنُّ إذْ سَمِعوه مِن رسول الله على إلا أن قالوا: ﴿... إِنَّا سَمِعَنَا قُرُءَ الله عَجَالُ اللهُ عَجَالُ اللهُ عَجَالُ اللهُ عَجَالُ اللهُ الرُّسُّدِ فَالمَنَابِهِ وَلَن نُشُرِكَ بَرَبِنَا أَحَدًا اللهُ اللهُ اللهُ عَجَالُ اللهُ عَجَالُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ ال
  - قد أُنزل لمقاصِدَ أهمُّها:
    - ١ تدبُّره، وفهمه.
      - ٧- العمل به.
    - ٣- تزْكية النفوس به.
  - ٤ استصلاح سلوك الإنسان به في ضوء ما في القرآن الكريم مِن أنوارٍ وهداياتٍ.



#### قراءةً في مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



وطالما أنّ القرآن هو أعظم كتابٍ أَنعمَ الله به على البشرية، وأنّه أَنزلَه؛ ليُفهم، ومِن ثمّ ليُعملَ به؛ فهذا دليلٌ عظيم على أهمية تدبُّره.

وقد تبيّن، بوضوح، باستعراضِ آياتِ الكتاب العزيز ذات العلاقة بالقرآن وإنزاله؛ أنّ هذه المقاصد آنفة الذِّكْر مِن أهم ما أُنزل القرآن لأجُله.

ومهما تطاولَ الزمانُ، فإنَّ تَدَبُّرَ هذا الكتاب الهادي إلى الهداية الإلهية، وإلى سَواءِ السبيلِ، وإلى دارِ السَّلام، مَطْلَبٌ ضرُورِيٌّ للبشريةِ كُلِّها.





# المطلب الثاني

### مفهوم التدبر وأهمية التأهل له

بادئ ذي بدء، ينبغي لنا العناية بتحديد مفهوم التدبر؛ وذلك لتحديد المراد به، ولتحديد المراد به، ولتحديد المراد مِن الأمر به.

وهذا مِن العناية بأهمّيةِ هذا الموضوع.

فما المراد بالتدبر؟:

- هل المراد به هو التفسير على أيِّ حالٍ؟

- أو هل المراد به أيُّ تدبر كان؟ ومِن أيِّ شخص كان؟

الأمر يحتاج إلى تثبّتِ.

والجواب هو:

إنّ معنى مادة (تدبّر) ومشتقاتها معلومٌ في اللغة العربية؛ فلا تحتاج إلى تكلُّ فِ في تحديد معناها، وهو: التأمُّل، والتبَصُّر في الأمر، وفي الكلام، مثلاً.

والمقصود بالتدبر الذي جاء الأمرُ به، هو التدبر المنضبط بالضوابط الشرعية، التي يَدلُّ عليها عموم الأدلة في القرآن والحديث، ذات العلاقة.

وحينئذ يتضح المقصود بتدبر القرآن الكريم، المأمور به في آيات القرآن وفي أحاديث الرسول على الله المعالم المعالم





# لا نريد هنا تعريف (التدَبُّر) تعريفاً تقليدياً، حسب المعتاد، لكن بالوقوف على الضوابط اللازمة للتَدَبُّر، يتبيّن الآتى:

- ١ التَدَبُّرُ المأمور به، ليس هو مجرّد التأمّل في القرآن على غيرِ منهاج.
- ٧- التَدَبُّرُ المأمور به، هو أيضاً ليس مجرد التأمّل في الكتاب العزيز عن غيرِ أهليةٍ مِن المتدبِّرِ، عاصمةٍ له من الخطاِ، أو عاصمة له مِن القولِ بغير عِلْم، بل لابد من الأهليّة التي يَهتدي بها المتدبر إلى الطريق السليمة، الموصِلة له؛ ليَفْهم القرآن ودلالاتِه ودقائقَه، سواءٌ في مفردات القرآن، أو في ألفاظه، أو في معانيه، أو في أساليه، أو في مراميه، أو في أسرار روعته وإعجازه! المبين، بمختلف أوجه إعجازه!
- ٣- التَدَبُّرُ المأمور به ليس المراد به أنْ يُعتمَد تدبُّرُ أيِّ شخصٍ، بغضّ النظر عن كونه متأهّلاً علمياً لهذا أم لا. كلا، وإنما المراد تَدبُّر المتدبرين ذوي الأهلية العلمية، الذين تَستحق تأملاتهم وتدبرهم التسجيل والنقل، نعَمْ، المراد هو تَدبُّر ذوي الأهلية العلمية لهذا الأمر.
- ٤- ومع مراعاة هذا كله، فمِن المهم التأكيد على أنّ هذا الكلام، الآنف الذّي لا يُسقِط عن المسلم والمسلمة واجبَ التدبر للكتاب العزيز، التدبر الـذي أَمَرَ الله به -بغض النظر عن مستوى الشخص العلميّ وذاك أنّ الأمر بالتَدَبُّرِ قد جاء أَمراً مستقلًا مطلقاً؛ فيَشمل كلَّ أحدٍ يَصْدق عليه الخطابُ بهذا الأمر بالتدبر؛ لأن هذا الأمر مجرّدُ تدبُّر لكلام الله، وهو أمرٌ غيرُ تدبُّر المتأهلين علمياً، الذين يَستحق تدبرهم التسجيل والنقل للآخرين؛ وذاك أنّ ذوي هذه الأهلية العلمية ليسوا مِن الجاهلين، المنهيين شرعاً أنْ يقولوا في كتاب الله بغير علم.

هذا هو التَّدَبُّرُ الذي أَمرَ الله به، وأَمرَ به رسوله، على الله مطلقاً.





إِذَنْ، فتدبر القرآن معنى واسعٌ؛ وذلك لأنه -كما ذكرتُ- يَشملُ كلَّ ما كان متعلقاً بفهمه، ومعرفة أسرار معانيه، ونظمه، ومختلف أساليبه، ودقائق معانيه: مفرداتٍ وأساليب، ويَشمَلُ ذلك معرفة الوسائل والأساليب الموصلة إلى فهم القرآن وتدبُّره.

وبناءً على هذا، فالواجب على المسلم والمسلمة؛ ليكونوا متدبرين للقرآن على ما يَجب مِن تدبُّر، أنْ يُعْنَوْا بهذه المجالات العلمية، كلها، المؤهِّلة لتدبر القرآن!

ولا يَخفى أنّ التدبر هو الخطوة الأُولى، التي تَسْبق التفسير؛ وعليه، فإنّ التفسير ثمرات التدبر.

ومعلومٌ أنه بهذا يَدخل في التدبر -بصورةٍ مباشِرة أو غير مباشِرة- كلُّ مِن:

أ - آيات القرآن الكريم، وعلومه.

ب- وأحاديث الرسول على الله المالية

ج- واللغة العربية ومختَلف علومها واستعمالاتها.

د - ويَدخل فيه كتابات الكاتِبين في التَّدَبُّر، أيضاً.

هـ- ويَدخلُ فيه «كُتب التفسير». لأنّ التفسير فرعٌ عن التَّدَبُّرِ، أو هـو ثمرةٌ مِن ثمراته، على ما سَــَقَ.

و- ويَدخل في التفسير ما دوّنه أهل الحديث في مصنفاتهم في كُتبِ متون الحديث الشريف، حيث ذَكروا تحت عنوانٍ متكرّرٍ أو واردٍ عند كثيرٍ منهم بلفظ: (كتاب التفسير) وذكروا تحته الأحاديث النبوية الواردة في تفسير القرآن، وهي مما يَشتمل على كثيرٍ مِن تفسير الرسول على للقرآن.

فكل هذه المجالات العلمية ميدانٌ لتدبر القرآن، وميدانٌ للمتدبر للقرآن؛ فينبغي لمه العناية بها، والحرص على الأخذ بنصيب وافر منها؛ إنْ أراد أنْ يأتي الأمور مِن أبوابها.





إنّ مِن المهم -للإفادة مِن مصادر التدبر-: العناية بالتأسيس العلمي لدى الشخص، فهو مِن أهم ما تتطلّبه العناية بواجب تَدَبُّرِ الكتاب العزيز، أعني التأسيس العلمي بمختلف مجالاته، ولاسيما المجالات العلمية الإجمالية الآتية:

المجال الأول: التأهّل في المجالات اللغوية، بمختلَف فنون اللغة، ومعاجم اللخية العربية والإلمام بمناهجها.

المجال الثاني: التأهّل في مجالات أصول العلوم: كأصول التفسير، وعلوم القرآن، وأصول الخديث، وأصول الفقه، ... إلى آخر العلوم التأسيسية.

المجال الثالث: التأهّل في مجال النصوص الشرعية، ومعرفة طُرُق التعامل معها، وسُبُل المجال الثالث: الإفادة منها.

وهـذا التأسيس العلميّ، أو التأهّل العلميّ، ميدانٌ رَحْبٌ فسيحٌ، والشأن فيه أنه يتكوّن لـدى الشخص بتتابع وتَدرّج؛ على مدى العمر، وكلما أَوغَلَ في طريقِهِ هـذا جَنَى مِن الجَنى؛ وقال: أَحمَدُ إلهَنَا الـذى أَوْصَلَنى إلى هنا!

وامتداداً للكلام عن هذا المجال العلمي، سنتناولُ في فقرة مستقلة موضوع كون: (القرآن والحديث المصدر الأول الأساس من بين مصادر التدبر)؛ وذلك لتقرير الموضوع وبعض أمثلته التطبيقية، في موضوعات هذا الكتاب، التي سئتابع الكلام عنها بإذن الله تعالى.





### المطلب الثالث

### دواعي تدبر القرآن الكريم وثمراته

هناك دواع لتدبر كتاب الله، وثمراتٌ، سأشير إلى ذلك في الآتي:

#### فمِن دواعي تدبُّر القرآن:

- ١- أَمْرُ الله به، في غيرِ ما آية، وإعلامه لنا سبحانه، أنّ هذا الكتاب كتابه، وأنه أنزلَه لنتدبره، وليس هناك داع من دواعي التدبر أعظم من هذا، بل إنه قد يُهَيْمِنُ على ما سِواه مِن دواعي التدبر، ولن نَقِف على هذه الحقيقة إلا بتَدبُرِ الكتاب العزيز.
- قال تعالى: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَرُوا عَايَتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴾، [سورة ص: ٢٩]، وسائر آيات التدبر.
- ٢- أنّـ ه لا خيار لعباده، سبحانه، في امتثال الأمر الإلهيّ بتدبّره والعناية به،
   وتأكيده على ذلك في أكثر من آية.
- ٣- أنّ نوعاً مِن الإعجاز الرباني في القرآن، لا يَظهر إلا بتدبر الكتاب العزيز؛ لأنّ الله ربَطَ ذلك بالتدبر لكتابه؛ ليتَبيّن للناس صِدْق التحدي الإلهيّ بعدم وجود اختلافٍ في كتابه، فهذا إعجازٌ ربانيّ لإثبات سلامة القرآن مِن التناقض والتعارض والخطأ. والطريق إليه هو تدبُّر الكتاب العزيز.
- قىال الله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَۚ وَلُوَكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاللَّهِ لَوَجَدُواْفِيهِ ٱخْنِلَافَا كَثِيرًا ﴾، [النساء: ٨٢].



#### قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- ٤- أنّ تدبّر القرآن هو الطريق لتحصيل الهداية بالقرآن، ولا تُغني القراءة العابرة،
   أو القراءة الهاذّة له عن هذا التدبر. وليست الهداية إلا هداية الله تعالى.
   وباستعراض مختلف الآيات ذات العلاقة بالهداية؛ تُدرِك عظمة هداية الله
   لعباده في كتابه!
- قال تعالى: ﴿ الْرَّ كِتَبُّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾، [إبراهيم: ١].
- وقال تعالى: ﴿ وَٱلِذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ سُبُلُنَا ۚ وَإِنَّ ٱللّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾، [العنكبوت: ٦٩]، وهذا دليلٌ على أنَّ طريق هذه الهداية الإلهية إنما هو مُجَاهَدَةُ النفسِ، وتَدَبُّر القرآن الكريم.

وهذه الآية يَدخل فيها عمومُ المجاهدة، ومن ذلك مُجاهدة النفس، ويَدخل في هذه المجاهدة النفس، ويَدخل في هذه المجاهدة مراعاة ما تضمَّنَتُه الآية من شروطٍ ضمْنِيَّة لهذه المجاهدة، التي وَعَدَ اللهُ الآخذَ نفْسَه بها بهدايتِه لسبيله عَزَّ وَجَلَّ، وهي: ١ - المجاهدة أ. ٢ - أن تكونَ مجاهدة في ذاتِ الله تعالى، أو لوجهِ الله تعالى. ٣ - أن تكونَ مجاهدة بمنهجِ الله؛ لأنَّها لا تكونُ مجاهدة لوجهِ الله إلَّا إذا كانت وَفْقَ منهجِ الله. ٤ - بَذْلُ الجُهَدِ المطلوب بالقدر الكافى في هذه المجاهدة.

وبعد هذه المجاهَادَة تأتي هديَّةُ الله لعبده، وهي هدايتُه إلى سبيل الله. ويُلاحَظُ هنا أنَّ الله جَمَعَ السُّبُلَ (سُبُلَنَا)، مع أنَّ سبيل الله واحدة؛ للدلالَة على تمام هدايته لعبدِه إلى كُلِّ سبيلٍ توصل إلى الله أو إلى هدايةِ الله. وهكذا، فإنّ حياة الإنسان ليست مجانية، والهداية كذلك، الأصل فيها أنها ليستْ مجانية؛ فلابد مِن دفْع ثَمَنهما.

٥- أنّ تدبّر القرآن هو الطريق لتحصيل زيادة الإيمان بالله تعالى، ولا تُغني القراءة العابرة، أو القراءة الهاذّة له عن هذا التدبر! وأيُّ مطْلَب للإنسان





أعظمُ مِن الإيمان بربه وخالقه ورازقه سبحانه! وبوقوفك على الآيات ذات العلاقة بزيادة الإيمان؛ يَظْهر لك جانبٌ مِن أهم ما يَهمّك في دينك.

- ٦- أنّ تدبّر القرآن هو الطريق لتحصيل الثبات على الصراط المستقيم، وهذا مِن أهم مع دواعي تدبر كتاب الله؛ لأنه مِن أهم المقاصد في الإسلام، وهو مِن أهم المقاصد في القرآن، فمَن عُنِيَ بتحديد المداخل اللازمة للوقوف على الآيات ذات العلاقة بهذا الموضوع؛ ظَفِرَ بمطلوبه مِن ذلك.
- ٧- أنّ تدبّر القرآن هو الطريق لتحصيل اليقين بأنّ هذا القرآن حقٌّ، وهو الطريق إلى نفي الشك والريب. وهو أُمرٌ لا يُحصِّله قارئه بالقراءة العابرة، وإنما بالقراءة المتدبرة، وبالقراءة الباحثة عن الآيات ذات العلاقة بهذا الأمر، المبنية على تحديد المداخل الصحيحة للموضوع.

ومما يُظْهِر لك مدى عناية القرآن ببيان الحق، أنّ كلمة (الحق) بالتعريف بـ(ال) جاءت فيه نحو ١٠٩ مرّةٍ؛ فكيف لو نظرتَ لباقي مواضع الحق في القرآن! ومنها ما في الآيات الآتية:

- قال تعالى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّ مُبَشِّرِي وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئنَبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهٍ وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِما جَآءَ تُهُمُ ٱلْبَيْنَاتُ بَغْيًا بِالْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذْنِهِ قَ وَاللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾، بينَهُمُّ فَهَدَى ٱللّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُوالِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذْنِهِ قَ وَاللّهُ يَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾، [البقرة: ٢١٣].
  - وقال تعالى: ﴿ ٱلْحَقُّ مِن زَّبِّكَ فَلَاتَكُنُ مِّنَ ٱلْمُمَّةِ بِنَ ﴾، [آل عمران: ٦٠].
- وقال تعالى: ﴿ وَيَسْتَنْبِ عُونَكَ أَحَقُّ هُوَّ قُلْ إِي وَرَقِيَّ إِنَّهُ لَحَقٌّ وَمَاۤ أَنْتُم بِمُعْجِزِينَ ﴾، [يونس: ٥٣].
  - وقال تعالى: ﴿ فَوَرَبِّ ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ, لَحَقُّ مِثْلَ مَاۤ أَنَّكُمْ نَطِقُونَ ﴾، [الذاريات: ٢٣].



#### قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- ٨- أنّ تدبّر القرآن هو الطريق الأهم لتحصيل توحيد الله، ونفْي الشرك والشك؛ فمَن يتدبر القرآن الكريم يَتبيّن له أنّ توحيد الله، ونفْي الشركاء له، ودفْع الشك، مِن أكثر ما ركّزتْ عليه آيات الله، وساقتْ مختلف الأدلة لإثباته، وإنه ليُسْعِد المسلمَ والمسلمةَ القارئين للقرآن ما يَمرّ بهم فيه مِن آيات الله الباهرة لإثبات هذه الحقائق!
- قال تعالى: ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَى أَنَهُ اسْتَمَعَ نَفَرُ مِنَ ٱلْجِينَ فَقَالُوٓ ٱ إِنَّا سَمِعْنَا قُرَءَانًا عَجَبًا ﴿ ) يَهْدِى ٓ إِلَى ٱلرُّسُّدِ
  فَا مَنَا بِهِ ۗ وَلَى نُشُرِكَ بَرَبَنَا أَحَدًا ﴿ ﴾ [الجن: ١-٢].
- ٩- أنّ تدبّر القرآن هـو الطريق لتحصيل مختَلف أوْجُهِ النذارة بالقرآن، وكذلك
   وعْظ العباد بـه: ما بين تبشير وإنذار، وترغيبٍ وترهيب! ولا طريق لمعرفة
   ذلك إلا بالقراءة المتدبِّرة لآيات الله!
- قال تعالى: ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَدَةً قُلُ اللَّهُ أَشَهِيدُ اللَّهُ مَهِيدُ اللَّهُ وَالْحِيَ إِلَى هَذَا ٱلْفُرَءَ انُ لِأَنذِ رَكُم بِهِ عَلَى اللَّهُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَحِدُ وَإِنَّنِي بَرِيَ مُ مِّكَا أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُو إِلَهُ وَحِدُ وَإِنَّنِي بَرِيَ مُ مِّكَا أَشْهُرُ وَمَنْ بَلَغَ أَإِنَّمَا هُو إِلَهُ وَحِدُ وَإِنَّنِي بَرِيَ مُ مِّكَا أَشْهُرُ وَمَنْ بَلَغَ أَإِنَّمَا هُو إِلَهُ وَحِدُ وَإِنَّنِي بَرِيَ مُ مِّكَا أَشْهُرُ وَمُنْ بَلِغَ أَإِنَّمَا هُو إِلَهُ وَحِدُ وَإِنَّنِي بَرِيَ مُ مِّكَا أَشْهُرُونَ ﴾، ومن بَالله عنه الله ع
- قىال تعالى : ﴿ وَهَلَذَا كِتَبُ أَنَرَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَأُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلُهَا ۚ وَٱلَّذِينَ يُوَّمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُوَّمِنُونَ بِهِ ۗ وَهُمْ عَلَىٰ صَلاتِهمْ يُكَافِظُونَ ﴾ ، [الأنعام: ٩٢].
- قال تعالى: ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ۚ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ﴾، [فصلت: ٦٦].
- قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ۖ ثُمَ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾، [الجاثية: ١٥].
- قال تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ۗ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَهَا ۚ فَإِذَا جَآءَوَعُدُ ٱلْآخِرَةِ لِيَسْتَعُواْ وَجُوهَكُمْ وَلِيَدْخُلُواْ اَلْمَسْجِدَكَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلِيُسْتَبِرُواْ مَاعَلُواْ تَنْبِيرًا ﴾، [الإسراء: ٧].





#### مِن ثمراتِ تدبُّر القرآن:

لا أُحصي هنا ثمرات التدبر لكتاب الله، وإنما أُشيرُ إلى بعضها، فمِن أهمِّ ما يَجنيه قارئ القرآن بتدبُّر:

- ١ الانتفاع بالقرآن في جميع مقاصده ومراميه.
- ٧- تعظيمه للمتكلم به، سبحانه، وحبُّه له، وشُكْره على نعمةِ إنزاله لعباده.
- ٣- الحياة الطيبة، التي يدعوه لها القرآن الكريم، والتقوى، وحصول الرحمة
   بهذا القرآن، التي يَقِف على تفاصيلها في القرآن مَن يَقرأه بتدبر.
  - قال تعالى: ﴿ وَهَلَا اللَّهُ مُا أَنَزُلُنَكُ مُبَارِكٌ فَأَتَّبِعُوهُ وَاتَّقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْخَمُونَ ﴾، [الأنعام: ١٥٥].
- قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْبِيَنَهُ، حَيَوةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾، [النحل: ٩٧].

ومما يدلُّك على الفرق بين مَن يعيش في حياته ثمرات تلاوة القرآن وتدبره والتعبد لله به، ومَن هو بمعزِلٍ عن هذه الحياة، أنْ ترى مثل قول الله، عزّ اسمهُ: ﴿ أَفَنَ يَعْلَرُ أَنْهَا أُنْزِلَ إِلْيَكَ مِن رَبِّكِ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى ۚ إِنَّا يَلَذَكُرُ أُولُواْ ٱلأَلْبَبِ ﴾، [الرعد: ١٩].

- - قال تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَاذِهِ وَأَعْمَىٰ فَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴾، [الإسراء: ٧٧].



#### قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



إلاستضاءة بنور الله، الذي أوضحه في كتابه، وعرّف الله قارئ كتابه تفاصيل الحياة بهذا النور، وأسباب النجاح والفلاح في الدارين، وما كان لغير المؤمن بهذا الكتاب، التالي له، المتدبر لبيّناته أنْ يَظفرَ بذلك! وقد تَكرّر في القرآن وَصْفُ الله لكتابه أنَّه نورٌ مِن الله، ووَصْفُ رسولِه عَلَيْ بأنَّه نورٌ كذلك.

حقًا، إنّ الهداية المفتقِرة لها الدنيا كلّها، إنّما هي الهداية التي رسَمَها الله لعباده في كتابه، القرآن الكريم. والسبيل إليها إنّما هو تَدَبُّر آياته؛ وبهذا نُدْرِك أهمية تدَبُّره، ودواعيه، وثمراته!

فلعلك أيها القارئ العزيز أنْ تتدبر -في ضوء مثل هذه الدواعي، وهذه الثمرات للتدبر - آياتِ ربك العجيبة، التي تتحدّى البشرية على امتداد هذه الحياة؛ لإثبات براهين القرآن، وفي الوقت نفسِه، تَهدي البشرية للطرق السويّة!





# المطلب الرابع

# مفاتيحُ للظَّفَرِ بهدايات القرآن وتَدَبُّرِه

إنّ المفتاح الصحيح العامّ لتدبُّر القرآن، هو أهلية المتدبر، أو التدبر المستنِد إلى أهليّةٍ لدى المتدبر؛ وحينئذٍ، ستنفتِحُ له أبواب الفقه والهداية وأسرار الكتاب العزيز وأنواره!

ومِن أهم مفاتيح التَّدَبُّرِ، التي بها يَظفرُ المتدبر بهدايات القرآن وبأنواره، المفاتيح الآتية:

- أ الإخلاص في التوجُّهِ لتدبر القرآن، المستلزم التسليم لِحِكَم القرآن وأحكامه، وعلى غير هذا المفتاح لن تنفتح خزائن القرآن وأنواره. ومن تمام الحرص على تحصيل هذا المفتاح سؤال الله تعالى أنْ يَرزقك الإخلاص والقبول. فاللهم نسألك ذلك بأسمائك الحسني.
- ب- التأهل العلميّ لهذه المهمة في علوم اللغة العربية: نحواً وصرْفاً، وبلاغةً، وبلاغةً، وإملاءً... وبدون تحصيل هذا المفتاح -ولو بالقدر الذي لابد منه- لن يصل الإنسان إلى تحقيق الهدف المنشود في تدبّره القرآن.
- ج- التأهل بتحصيل ما لابد منه مِن علوم القرآن والحديث، وباقي العلوم الأصول؛ إذْ هي الأساس العلمي لتحصيل العِلم بعامّة، وتحصيل أساسِ التدبر فيما يتعلق بالمجالات العلمية.
- د- التسليم للقرآن في ألفاظه ومعانيه، معاً، والحذر مِن أَخْذ أحدهما دون الآخر، أو تضخيم أحد الجانبين على الآخر؛ إذ القرآن أُنزِل بألفاظه ومعانيه؛ فلا يصح التسليم والاستسلام لأحدهما دون الآخر.





و - كثرة الذكر والتَّعَبُّد والتَّألُّه به لله سبحانه وتعالى. ولولا وجود هذا المفتاح عند كثير مِمَّن كتبوا عن التَّدَبُّر؛ لَمَا حصَل لهم هذا النجاح في مؤلَّفاتهم عنه.

وكم رأينا فيما كتبَه الكاتبون في تفسير القرآن وفي تدبره مِن تركيز على المعاني بمعزلٍ عن التركيز المطلوب، أيضاً، على ألفاظه ودلالاتها الدقيقة في اللغة وأسرارها؛ فحصَلتْ الأخطاء في فهم الآيات وفي تفسيرها! أو الوقوع في خطأ التركيز على الألفاظ بمعزلٍ عن العناية باستشعار المعاني وإحيائها وتجديدها، وتنزيلها على مواضعها الواجب تنزيلها عليها!(١).

(١) للإمام ابن تيمية كلامٌ نفيسٌ، منهجياً، في «مقدمة في أصول التفسير» في تقرير نحو هذا المعنى، ينبغى الإفادة منه. وأنقله هنا بطوله؛ لأهميته في توضيح النهج:

قال في مَعْرِض كلامه عمّن أخطأوا فهْم القرآن، أو ضلّوا عن فهمه:

"أحدهما: قوم اعتقدوا معاني ثم أرادوا حَمْل ألفاظ القرآن عليها.

والثاني: قوم فسروا القرآن بمجرد ما يسوغ أن يريده بكلامه مَن كان من الناطقين بلغة العرب من غير نظر إلى المتكلم بالقرآن والمنزل عليه والمخاطَب به». ص ٩٦.

وقال: "فالأولون راعوا المعنى الذي رأوه مِن غيرِ نظرٍ إلى ما تستحقه ألفاظ القرآن مِن الدلالة والبيان، والآخرون راعوا مجرد اللفظ وما يجوز عندهم أن يريد به العربي من غير نظر إلى ما يصلح للمتكلم به وسياق الكلام، ثم هؤلاء كثيرًا ما يغلطون في احتمال اللفظ لذلك المعنى في اللغة كما يغلط في ذلك الذين قبلهم، كما أن الأولين كثيرًا ما يغلطون في صحة المعنى على الذي فسروا به القرآن كما يغلط في ذلك الآخرون، وإن كان نظر الأولين إلى المعنى أسبق، ونظر الآخرين إلى اللفظ أسبق». ص ٩٧ - ٩٨.

وقال: «والأولون صنفان تارة يَسلبون لفظ القرآن ما دل عليه وأريد به، وتارة يحملونه على ما لم يدل عليه وأريد به، وتارة يحملونه على ما لم يدل عليه ولم يُرد به. وفي كِلا الأمرين قد يكون ما قصدوا نفيه أو إثباته من المعنى باطلاً فيكون خطؤهم في الدليل والمدلول، وقد يكون حقًا؛ فيكون خطؤهم في الدليل لا في المدلول، وهذا كما أنه وقع في تفسير القرآن فإنه وقع أيضًا في تفسير الحديث.

فالذين أخطأوا في الدليل والمدلول مثل طوائف من أهل البدع اعتقدوا مذهبًا يخالف الحق الناف الحق الخري عليه الأمة الوسط، الذين لا يجتمعون على ضلالة، كسلف الأمة وأئمتها.

وعمدوا إلى القرآن فتأولوه على آرائهم؛ تارةً يستدلون بآياتٍ على مذهبهم ولا دلالةً فيها، وتارةً يتأولون ما يخالف مذهبهم بما يحرفون به الكلم عن مواضعه». ص ٩٨-٩٩.





#### نتائج هذا التأهل للتدبر:

الباطلة ما شاء الله.

وسيكون مِن أهم ما يَهتدي إليه المتدبر ذو الأهلية -بسبب هذه الأهلية وببركتها- استكشاف أبواب الفهم والتدبر الآتية:

۱ - وقوف المتدبر على كثيرٍ مِن مناهج تدبر القرآن الكريم، ودلائله، وضوابطه، وشرائطه، وأساليبه، ووسائله.

٢- إدراك المتدبر للقرآن أهمية اللغة العربية، وعلومها في تدبر القرآن وتفسيره، تدبراً وتفسيراً صحيحين، وإدراك أنّ التأسيس لعلم التدبر -منذ البداية، عند الأسلاف الصالحين - كان تأسيساً لغوياً؛ وذلك لأنّ اللغة العربية هي أساس الأساس في فقه الكلام ودلالاته. وهذا أمرٌ ينبغي الوقوف عنده طويلاً في الحديث عن علم التدبر، وسنخصه في هذا الكتاب ببعض العناية في مواضعها المناسبة، إن شاء الله تعالى.

٣- إدراك المتدبر للقرآن تَنوع استعمالاتِ المفرداتِ والألفاظِ والأساليبِ في القرآن
 الكريم، وفي اللغة العربية، وما وراء ذلك كله من المعاني والهدايات!



<sup>=</sup> وقال: «والمقصود أن مثل هؤلاء اعتقدوا رأيًا ثم حملوا ألفاظ القرآن عليه، وليس لهم سلفٌ من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، ولا من أئمة المسلمين، لا في رأيهم ولا في تفسيرهم. وما من تفسير من تفسير من تفسير من تفسير من تفسير من الباطلة إلا وبطلانه يظهر من وجوه كثيرة، وذلك من جهتين: تارةً مِن العلم بفساد قولهم.

وتارةً مِن العلم بفساد ما فسروا به القرآن؛ إما دليلاً على قولهم، أو جوابًا على المعارِض لهم. ومن هؤلاء مَن يكون حَسَن العبارة فصيحًا، ويَدُسُّ البدع في كلامه، وأكثر الناس لا يعلمون؛ كصاحب الكشاف ونحوه، حتى إنه يَـرُوجُ على خَلْق كثير ممن لا يعتقد الباطل من تفاسيرهم

<sup>.</sup> وقد رأيتُ من العلماء، المفسرين وغيرهم، مَن يذكر في كتابه وكلامه من تفسيرهم ما يوافق أصولهم، التي يَعلم ويَعتقد فسادها، ولا يهتدي لذلك . ص ١١١. (مقدّمة في أُصول التفسير).

#### قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



ستتكشّفُ للمتدبِّر معاني القرآنِ وهداياتُه ومقاصدُه على الوجْه المطلوب، بما يُسعده ويأسِره، ويَدعوه للعَجَب مِن حالِ نفسِه: كيف كان محروماً في سابقِ عهدِه مِن هذا التدبر، ومِن هذه الهدايات!

وسيتبيّن للمتدبر للقرآن الكريم ذي الأهلية -بحسب هذا المنهج - أنّ معاني كثيرٍ مِن مفردات القرآن وألفاظه، ليست على معنى واحد دائماً، وإنما منها ما قد يَختلف معناه في سياق عن معناه في سياق آخر، وذلك وَفْق دلائلَ تَدلُّ على ذلك لغةً، فتأتي النتائج عِلماً ومنهاجاً، لا مِزاجاً! وهذا ما سنقف على بعض وجوهه وأمثلته في هذا الكتاب، إن شاء الله تعالى.





# مدخل للتعريف بمصادر التدبر ومراجعه

وفيه الطالب الآتية:

المطلب الأول: منهجُ تحديد مصادر التَّدَبُّر وتصنيفها.

المطلب الثاني: القرآن والحديث مصدران أساسيان لمصادر التدبر.

المطلب الثالث: التصنيف العامّ لمصادر التدبر ومراجعه في ضوء النظر لكلِّ مِن اللفظ والمعنى معاً.







الفصل الثاني: مدخل للتعريف بمصادر التدبر ومراجعه

# المطلب الأول

# منهجُ تحديد مصادرالتَّدَبُّر وتصنيفها

الحاجة ماسّةٌ، ابتداءً، إلى التعرّف على المنهجية اللازمة؛ لطريقة تحديدِ مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجِعه، وتحديدِ أنواعها، ومجالاتِها العلمية، وهذا يتوقف على معرفة المسالك المنهجية اللازمة لتحديد هذه المصادر.

هناك مشلكان رئيسان لمهمّة التحديدِ مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعِهِ، هما:

الأول: مَسْلك المراعاةِ للفظ والظاهرية فقط؛ فيُتعامل -بحسبه- تعاملاً مع الألفاظ فقط، وإنْ شئت فقلْ: مع ظاهر اللفظ فقط؛ لتحديد مصادر التدبر؛ فيُنظر للمؤلفات التي جاءت في إطار كلمة «تدبّر» ومشتقاتها اللفظية، دونَ ما عدا ذلك، فلا يُلتفَت إلى المفردات والألفاظ الأخرى، المؤدّية للمعنى نفسه؛ وذلك بسببِ أنها لا تتضمن كلمة «تدبّر» أو شيئاً مِن مشتقاتها!

وهذا مسْلَكٌ يُفيدُ بحسبِ إطاره هذا فقط، لكنه مسْلكٌ ناقص؛ لكونه لا يشمل مظانً مادة التدبر كلها.

الثاني: مَسْلك النظرة الموضوعية، لتحديد مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه، بحيث لا نقتصر على المؤلفات المشتملة على لفظ «تدبر» أو شيء من مشتقاته، وإنما ننظر موضوعياً، بحيث يَدخل في نظرتنا كلُّ ما كان في مجال التدبر، سواءٌ كان ذلك بدلالة اللفظ أو بدلالة المعنى.





وهذا هو المنهج الصحيح لتحديد مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه، سواءً كان ذلك على وجه الشمول، أو الاجتزاء، بحيثُ يكون مسلكنا لتحديد مصادر التدبر مسلكاً موضوعياً ولفظيّاً معاً، لا مسلكاً مقتصراً على أحدهما.

نَعَم، إنه ينبغي لتحديد الكلام الوارد في المؤلفات، أو لتحديد المؤلفات التي تُعَدُّ في مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه، أن يُنظر إليه نظرةٌ ليست حرفيةً، وإنما نظرةٌ أوسع مِن ذلك، بأنْ يُنظر إليه نظرٌ يَشمل كلاً مِن النظرة الحرفية اللفظية، والنظر إليه باعتبار المعنى، فتُراعَى في حصر مصادر التدبر دلالة كلِّ مِن اللفظ والمعنى.

ويترتب على الأخذ بهذا المسلك الصحيح، الظفَرُ بنتائج البحث السليمة كلها؟ وحينتذ يتضح لنا -بحسَبِ هذه المنهجية الصحيحة - مؤلفاتٌ كثيرةٌ متنوعة، أوسعُ مِن نتائج النظرة الظاهرية الحرفية، التي تَعتمد على الألفاظِ فقط؛ وذلك لأمرين:

١- لأنّ النظرة الظاهرية الحرفية لتحديد المؤلفات في الموضوع، أو لتحديد موضوعات التدبر في المصادر والمراجع، ستقتصر على ما تَضمّن كلمة «تدبّر» ومشتقاتها فقط، وحينئذ تُهمَل المصادرُ الكثيرة في التدبر الواردة في التدبر معنى لا لفظاً.

والدعوة إلى مراعاة المنهج الصحيح، لا تَعني إلغاء هذا المسلك الحرفيّ اللفظيّ كلّيّاً، لأننا قد نحتاج البحثَ بوساطة هذا المسلك في بعض الأحيان؛ لسببٍ مؤقّتِ يقتضي ذلك، كما لو كان هدفنا في وقتٍ ما، الوقوف على ما جاء مِن مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه الواردة بحسب اللفظ، مع عِلمنا بأنّ هذا لا يُغني عن البحث بالمسلكين كليهما.

٢- ولأنه بالنظرة إلى هذا الموضوع -بحسب معناه، لا بحسب لفظه فقط-سيدخل في موضوع التدبر حينئذ كلُّ ما خَدمَ تدبرَ الكتاب العزيز مِن قريبٍ أو بعيد، ولو لم يَرِد فيه شيء مِن اشتقاقات «التدبر»، وهذا هدف أساس لاستيعاب مادة هذا العلم، واستيعاب مصادره.





الفصل الثاني: مدخل للتعريف بمصادر التدبر ومراجعه

وهكذا نرى أنّ مِن فوائد مراعاة كلِّ مِن اللفظ والمعنى في تحديد مصادر التدبر: وضوحُ الإطار الذي يَشمله التدبر، أو وضوحُ ما يَدخل مِن المصادر في التدبر بهذه النظرة؛ إذْ يَدخل فيه حينئذ المصادر الآتية:

- ١- المصادر التي خَدمتْ التدبر، بطريقة مباشِرة، أي بحسب اللفظ، سواء كان تدبراً كليّاً للقرآن أو تدبراً جزئياً...
- ٢- أيُّ مصدر أو مرجع خَدمَ التدبر، بطريقة غير مباشِرة، أيضاً. وهذه المصادر غير المباشِرة قد لا يَتنبّه لها إلا مَن كان مَعْنيّاً بالكتاب العزيز وبتدبّره، مع عنايتِه باللغة العربية: ألفاظاً ومعاني، كليّاً أو جزئيّاً. وبحسب الاطّلاع على هذا النوع مِن مصادر التدبر، فإنه مشتمِلٌ على علم نفيس.
- ٣- كلُّ علم، وكلُّ كتاب، أَسَسَ لطريقة فهم الألفاظ، وفهم تراكيبِ الكلام وأساليبه، وهذا النوع مِن العلوم فيه الكثير مِن المؤلفات، التي لها أهميّة بالغة، ومنها ما ارتبط من ذلك بالقرآن الكريم، وهذا المجال مما لا يتنبّه له كثيرٌ مِن الناس؛ على أهمّيّته...

إنه بتطبيق المنهجية، السابق بيانها، بشأن تحديد مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه وحضرها، قد يُسْفِرُ ذلك عن تحديد حاصر لمصادر التدبر بطريقة علمية منهجية منضبطة.

وسيَتّضح هذا الموضوع باستكمالِ باقي مجالات الحديث عنه.





## المطلب الثاني

### القرآن والحديث مصدران أساسيان لمصادر التدبر

وحْئُ الله: القرآن الكريم، والحديث الشريف، هما الأساس الأوّل، وعليهما المعوَّل في بابِ كلِّ بِلِّ، وفي باب كلِّ علم.

لهذا، فإنّ القرآن والحديث الشريف هما المصدران الأساسان والأهم في التدبر؛ إذْ هما المصدران السابقان، رُتْبةً وزمناً، على المصادر المؤلفة في تدبر القرآن كلها، وهُما المنزَلان مِن عند الله لهداية الناس جميعاً: سواءٌ المؤلّفون منهم، أو سِواهم.

ولهذا، اشتدت الحاجة إلى التنبيه على هذا الأمر، وإلى الوقوف عنده؛ تَطبيقاً لهذه الحقيقة المقرِّرة بأنَّ أصْلَ مصادِر تلك المؤلفات في التدبر ومَنْبعَها أو مرْجعَها، هو القرآن الكريم، وأحاديث الرسول على الله أو هكذا ينبغي أن يكون الأمر؛ فهُما أصْلُ مصادر التدبر حقّاً، وذلك لأنهما وحيُ الله الخالق العليم الخبير، وإنْ غفلَ الغافلون عن الالتفاتِ إليهما في هذا الباب؛ فلا يُعَرِّجون عليهما بصفة مستقلة في عدِّهم مصادر تدبر القرآن الكريم ومَراجعه، وإنْ تحدثوا عنهما في الاستنباط الجزئيّ في بعض مواضع الكلام عن تدبر القرآن.





#### الفصل الثاني: مدخل للتعريف بمصادر التدبر ومراجعه

وإنّ مِن المهم في الحديث عن مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه، التنبه إلى أنه ينبغي أنْ يَتقدّمَ الحديثُ عن المصدر الأساس في تدبر القرآن الكريم، وهو وحي الله: قرآناً وسنّة على الحديث عن مصادر التدبر تلك، التي ألّفها الناس؛ وذلك أنّ وحي الله هو أوْلى ما يُسْتنَدُ إليه في تدبر كتاب الله، سبحانه، وفقهه، وتفسيره وبيان معانيه وهداياته وفي منهج ذلك كله.

ولا يُهوِّنُ مِن شأنِ هذا الأمر قلّة ذِكْره، أو نُدْرة ذِكْره لدى المعْنيين بالتدبر.

وسنتناول، في أسطر تالية، الكلام عن مصدري مصادر التدبر: القرآن الكريم، والحديث الشريف، في بعض العناصر، الموضِّحة للفكرة، وطرائق تطبيقها، وأهميتها...

والسبب في إفراد الحديث عنهما مستقِلَّين عن باقي مصادر التدبر، هو أنّهما (أي: القرآن الكريم، والحديث الشريف) مصدران أساسان مستقلان مُقدَّمان، فأمرُهما ليس داخلاً فيما نتحدث عنه مِن المصادر المؤلفة في التدبر، بل هما مستقلان، وأمرهما يَطول كثيراً؛ إذْ يَمتد البحث عن موضوعات التدبر فيهما، أو مِن خلالهما طويلاً، طويلاً؛ إذْ أنّ هذا مِن واجبات الحياة كلها في حقّ المسلم والمسلمة.

وما مِن شكِّ في أنّ الاشتغال بالقرآن الكريم والحديث الشريف فيما يتعلق بتدبر القرآن له منهجه وأُسسُه العِلمية، وله شروطه العِلمية التأسيسية، التي يَنبغي الإلمام بها، أو السعى في سبيلها، ولو بقدْر الإمكان.

هذا الكلام هنا تمهيدٌ مختصَرٌ بشأن القرآن والحديث الشريف.

وسيأتي لاحِقاً -في الفصل الثالث- الكلام عن القرآن الكريم والحديث الشريف بشيء مِن التفصيل، باعتبارهما مصدري مصادر التدبر، والإشارة إلى أنهما كنز الكنوز في هذا الباب، كما هو الشأن فيهما في كل باب؛ فانتبهوا يا أُولي الألباب.





# المطلب الثالث

# التصنيف العام لمصادر التدبر ومراجعه في ضوء النظر لكلِّ مِن اللفظ والمعنى معاً

بعد الانتهاء مِن الإشارة إلى أَصْلَيْ مصادر تدبر القرآن ومراجعه (القرآن والعديث الشريف)، وأهميّتهما في هذا الباب: لابد مِن التنبيه إلى أنّ الكتابات والمؤلفات في تدبر القرآن الكريم كثيرةٌ، ومتعددةُ المجالات، وفيها العجائب مِن دقائق الفقه والأدب في التعامل مع القرآن الكريم، وتدبُّره.

لكنّ بعضها -على ما نبّهتُ عليه في موضعه من هذا الكتاب(١)- جاءت تحت عناوين غيرِ مباشرة؛ ولهذا فقد فاتَ كثيراً مِن المسلمين التنبّهُ لها، وفاتَ أولئك، أيضاً، التنبهُ إلى أنّ تلك المؤلفات وإنْ كانت عناوينها لا تُشعِرُ بصلتها بالتدبر، إلا أنها في صميمه. حصَلَتْ هذه الغفلة، ولاسيما مع ما شاع عندنا مِن الظاهرية والحرفيّة.

ولهذا فالحاجة مُلِحّةُ لبيان طبيعةِ مؤلفاتِ الناس في تدبر القرآن هذه، ولَفْتِ الأنظار إليها، وإلى أهميتها، ومناهجها، وهذا ما سيكونُ واضحاً في حديثنا في هذا الكتاب المبارك ومراجعه ومصادره، بإذن الله تعالى.

<sup>(</sup>١) كما مرَّ في «المطلب الأوَّل: منهج تحديد مصادر التدَبُّر»، الفصل الثاني: مدخل للتعريف بمصادر التدَبُّر ومراجعه.





#### الفصل الثاني: مدخل للتعريف بمصادر التدبر ومراجعه

وتطبيقاً لكلِّ مِن النظرة الحرفية، والنظرة الموضوعية يُمكِن أن نقسًم الكتابات والمؤلفات في تدبر القرآن إلى أربعة أنواع عامّة، هي ناتج التطبيق للمنهج السديد، المطلوب لتحديد مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه، وكذلك تحديد مادته في مصادرها.

ففيما يلي تقسيمٌ للمصادر بالنظر إليها بحسَب كلِّ مِن المسْلَكين السابق إيضاحهما: مسْلك مراعاة اللفظ، ومسْلك مراعاة المعنى، معاً.

يَشهد لهذا التقسيم، أنه هو الذي يَشهد له واقعُ تاريخِ التأليفِ في تدبر القرآن على مرِّ العصور، ويَشهد لذلك واقعُ الكتب والمكتبات اليوم.

### وأنواع مصادر التدبر هي:

- ١- النوع الأول: الكتابات والمؤلفات الأولى المؤسسة للتدبر، ولو كانت عناوينها لم تتحدث عنه مباشرة، رُغْم شيوع الغفلة عنها في بابِ مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه!
- ٢- النوع الثاني: الكتابات والمؤلفات عن التدبر ضِمْنيّاً، غير المستقلة، لكنها،
   غالباً، داخلةٌ في اهتمامنا بالموضوع العامّ لتلك المؤلفات.
- ٣- النوع الثالث: الكتابات والمؤلفات عن التدبر مستقلة، وهذه واضحة للعيان، ولا تكاد تُخْطئها عَيْنان، وهي كثيرة، وليستْ كلها بدرجة واحدة من الإتقان، وهي بحاجة إلى التقويم والفرز والمراجعة؛ للمفاضلة بينها مِن قبَل المتخصصين ذوى الأهلية.
- 3- النوع الرابع: الكتابات والمؤلفات المساعِدة على التدبر: (ويَدخل فيها: وسائل التدبر ومسائله، ومناهجه، وتَشمل: الكتب الورقية، والرقمية، والبرامج الإلكترونية)، وهي كثيرة ومستمرُّ تجدُّدها، ولها أهميةٌ بالغةٌ؛ وذلك لما فيها مِن مساعدةِ المعْنيين بتدبر الكتاب العزيز، الذي لا تَنْفدُ دقائقه وعجائبه.



### قراءة أفي مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



وكثيرةٌ هي الكتب، التي تَناولتْ التدبر ضِمْناً، لا حديثاً عن التدبر مستقلاً، ومِن أهمّها وأوسعها كُتب التفسير، وعِلم التفسير.

وتتفاوت كتب التفسير في عنايتها بالتدبر، بصفةٍ أساسية، أو بصفةٍ مُرافِقةٍ لتفسير الآيات بصفة عامّة.

على أنّ هناك جهوداً مباركة، بُذِلت، وتُبْذَل، في الجمع بين المصحف الشريف ومختَصَرات تفسيره في حواشيه، أو مرفقة به، ورقيّاً، أو رقميّاً، وهذا مما يُعِين المتدبر للكتاب العزيز على فهمه وتدبّره(۱).

<sup>(</sup>١) وقد خُصِّصتْ عناوين في هذا المجال في الفصل الثامن مِن هذا الكتاب، وفيها قوائمُ مفيدة لبعض هذه الأعمال: الورقية والرقمية، والبرامج والتطبيقات، ينبغي الإفادة منها.



# الفصل الثالث

# القرآن الكريم والحديث النبوي هُما مَصْدرُ مصادر التدبر وأوّلُها وأوْلاها

ونتناول هذا في مطلبين:

المطلب الأول: القرآن الكريم هو مصْدرُ المصادر الأَوّلُ للتدبّر. وفيه وقفات:

- الوقفة الأُولى: توضيحُ فكرة كون القرآن أَصْلاً ومصْدراً لمصادر التدبر.
- الوقفة الثانية: منهجيةُ اتّخاذِ القرآن مصدراً للتدبر (كلامٌ عن طريقة استقرائه).
- الوقفة الثالثة: مفاتيحُ البحثِ في القرآن عن التدبر بحسب المعنى، لا بحسب اللفظ فقط.

### المطلب الثاني: الحديث النبويّ هو مصْدر المصادر الثاني لتدبّر القرآن -عدّاً لا رُتبةً-. وفيه:

- أوّلاً: التسليم باتّخاذ الحديث مصدراً لصادر التدبر.
- ثانيًا:أُسسٌ لاتّخاذ الحديث أَصْلاً ومَصْدراً لمصادر التدبر.
- ثالثًا: مفاتيح البحث في الحديث النبوي عن موضوع «تدبر القرآن»، مثلاً، بحسب المعنى، لا اللفظ فقط.







# المطلب الأول

# القرآن الكريم هو مَصْدرُ المصادر الأوّلُ للتدبّر

وتوضيح هذا في الوقفات الآتية:

## الوقفة الأُولى: توضيحُ فكرةِ كونِ القرآن أَصْلاً ومَصْدراً لمصادرِ التدبر:

ينبغي الإشارة، هنا في حديثنا عن مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه، إلى أنّ مصدر مصادر تدبر القرآن القرآن نفسه، مصدر مصادر مصادر تدبر القرآن، وأهم مصادره، وأهم مراجعه، هو وحي الله: القرآن نفسه، وحديث رسول الله ولا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه؛ ولِما فيهما من طرائق وأساليب في الكلام تهدي إلى معاني القرآن، ومناهجه، وأحكامه وحِكمه، ودلائله، ودقائقه في التعبير والأساليب وفي طرائقه في الاستدلال وفي الإثبات والنفي.

لا يُدْرِك هذا إلا مَن كانت لديه الأهلية الكافية في اللغة العربية، وفي منهج التعامل مع كتاب الله، وفي منهج التعامل مع الأحاديث النبوية الشريفة.

#### وخُذْ أمثلةً لهذا:

١- إنّ لحصرِ مواضعِ ورودِ اللفظِ أو الجملةِ، أو الأساليبِ في القرآن دلالاتٍ وهداياتٍ لا يَعْقلها إلا العالِمون بها؛ وذلك لِما في الاستقراء مِن دلالاتٍ





ينبغي أنْ لا تَغيب عن بالِ مَن يَبحث عن هداياتِ القرآن الكريم، وهدايات الحديث الشريف كذلك!

٢- إنّ لتأمّلِ الألفاظِ والأساليبِ في القرآن الكريم في التعبير عن المعاني والأشياء، وتأمّلِ الفوارق بينها في مختلف مواضعها في الكتاب العزيز، وتأمّل دلالاتِ كلِّ منها، هداياتٍ لا يَعقلها إلا العالِمون بها! ومَن ذاق عَرَف، ومَن عَرَف اعترف!

٣- إنّ لمعرفة أساليب القرآن في ذكْر المعاني والأشياء، وتأمّلِ نهْجه في (أساليب الربط بينها) و(ألفاظ الربط بينها) و(أساليب الترتيب في ذِكْرها) و(أساليب العطف بينها) و(ألفاظ التعبير عنها)... دلالاتٍ وهداياتٍ تُبْهج القلوب، وتُبْهر العقول!

وكم هدَانا القرآن إلى هداياتِ القرآن نفسِهِ، وإلى فوائدِه، ودقائقِه مِن خلال دلالة أساليه و دلالة مفر داته!

وكم تَحدَّثَ القرآن عن القرآن!

وهكذا دواليك...إنّ هذا باتٌ عجيب، لا تَنْفذُ عجائبه وفوائده وهداياته...

لكنّ، المهم هو إصابةُ المنهج السديد في طريقة البحث، وطريقةِ النظر في القرآن والحديث، وطريقةِ استقرائهما. وهذا ما سيتّضِح في الأسطر الآتية، أو في مجموع كلامنا عن الموضوع كله، إنْ شاء الله تعالى.

# الوقفة الثانية: منهجية اتّخاذ القرآن مصدراً للتدبر (كلامٌ عن طريقة استقرائه لاستيعاب حكمه وأحكامه):

ليس كلُّ مَن رجعَ إلى القرآن والحديث النبوي يَهتدي للنتائج المفتَرَضة في استقراءِ الألفاظ، والمعاني، والهدايات، والأحكام منها؛ وذلك لأمر منهجيِّ أساسيِّ، هو ارتباطُ هذا بمدى استقامةِ منهجِ هذا الاستقراء، ومنهجِ البحث والنظرِ فيه؛ هل هو منهجِّ صائبٌ أو لا؟





#### مثاله:

نضْرب مشالاً كبيراً؛ يَظهَر به أهمية تحديد المنهج في استقراء الهداياتِ والأحكامِ مِن الكتاب والسنة، ألا وهو مسألة الأخذ بالظاهرية في البحث؛ اعتماداً على الألفاظ؛ أو البحث اعتماداً على مراعاة المعنى، فإنّ الفرق بينهما في نتائج البحث لا تُقارَن، فالخلاف بينهما كبير، إنْ في الكثرة، وإنْ في الاستيعابِ وعدمِه، وإنْ في الشمولية وعدمِها!

#### ومِن الأمثلة التطبيقية على ذلك:

لو طلبنا منك حصر الآيات الواردة في القرآن في موضوع تدبر القرآن؛ فإنك لو اقتصرت في بحثك في الكتاب العزيز على النظرة الحرفية، فبحثت عن مادة «تدبر» ومشتقاتها فقط؛ فستأتي بنتيجة ناقصة جدّاً؛ لأنك سيفوتُك؛ حينئذ، كلُّ ما وردَ في القرآن مِن معنى في تدبر القرآن بغير لفظة «تدبر» ومشتقاتها.

وهذا المثال بإمكانك أنْ تُطبّقه بنفسك، فترى نتائجه؛ فترى الفرقَ بين نتائج هذه الطريقة ونتائج تلك الطريقة.

## الوقفة الثالثة: مفاتيح البحث في القرآن عن التدبر بحسب المعنى، لا بحسب اللفظ فقط:

سأشير هنا إلى بعض الألفاظ في موضوع التدبر، التي هي مِن هذا النوع (أي: «بحسب المعنى، لا بحسب اللفظ)، وهو أمرٌ قد يُغفل عنه في تدبر المتدبرين.

وإليك بعض هذه النقاط، التي هي مفاتيخ الوصولِ لمعاني القرآن المتعلقة بتدبره، الواردة في موضوع التدبر بحسب المعنى، مما ليس فيه تصريخ بلفظ «تدبر» أو شيء مِن مشتقاته، وذلك في نقاطٍ ثلاث:





# النقطة الأُولى: التنبّه للسرّ الذي يُوصِل الباحث إلى بغْيته هذه التي يَبحث عنها في القرآن:

وهو أنْ تَعْلم أنّ هناك مفاتيح لِما تَبحث عنه في القرآن، سواءٌ كنتَ تَبحث عنه بحسب اللفظ، أو بحسب المعنى؛ فيتعين عليك السعي إلى تَصوّرِ هذه المفاتيح بصورةٍ صحيحة، وبصورةٍ مستوعبة لموضوعاتِ موضوعك، الذي تبحث عن الآيات فيه وعن الأحاديث فيه؛ فإذا حصَل لك هذا؛ فقد أتيتَ الأمرَ مِن بابه، واستقصيت الواردَ في موضوعك في القرآن، أو كِدتَ. وإنه ما فاتَ ما فات بعض الباحثين في هذا الباب إلا بسبب غفلتهم، أو إخلالهم بهذا النهج الأساس؛ وذلك لأنّ مِن اللازم -للبحث الاستقرائيّ - أنْ يَستند إلى تحديد مداخلِ الموضوع، تحديداً صحيحاً حاصراً.

# النقطة الثانية: بيانُ مفاتيحِ البحث في القرآن:

فما المفاتيح؛ إذَنْ، الموصلة إلى تحديد الوارد في القرآن عن التدبر -على سبيل المثال- بحسب المعنى، لا اللفظ؟ الجواب: هذه المفاتيح كثيرة، لا نَدّعي حصرها هنا، لكن، نؤكّد أهمّية الجرّص على حصرها والتمرُّس على تحديدها، بصورةٍ أقربَ للحصر والشمول. ولعل هذا يَتأكد لك مِن خلال تطبيق هذا النهج في الأسطر الآتية:

فمِن مظان مواضع تدبر القرآن، الواردة فيه -بحسب هذا المؤشّر - المداخل الآتية:

١ - مَدْخلُ مواضع الكلام عن الجوارح، أو المنافذ الحِسّيّة، التي هي أدواتُ للفهم، والعقل: كالسمع، والبصر، أو الأبصار، والقلب، أو القلوب، ونحو هذا، فلو بحثتَ عن ذلك بهذه الألفاظ؛ فسترى مِن النتائج المتعلقة بتدبر القرآن ما يَسرُّك.





٢- مَدْخلُ مواضعِ الكلام عن المعاني المحصَّلَة عادةً بتلك المنافذ والجوارح، أو نتائج تحصيلها بها: كالفهم، والفقه، والتعقّل، والاعتبار، والاستبصار، والاهتداء، ...إلى آخره، ونحو هذا، فلو بحثتَ عن ذلك بهذه الألفاظ؛ فسترى، أيضاً، مِن النتائج المتعلقة بتدبر القرآن ما يَسرُّك.

ومَن يتأمل القرآن ويتدبره؛ يَجدُ تركيزاً كبيراً فيه على كلِّ مِن تلك الجوارح، التي جعلها الخالق سبحانه أدواتٍ للفهْم، والتدبر، والاهتداء، والاعتبار.. إلخ، ويَجِدْ تركيزاً فيه كبيراً، كذلك، على نتائج إعْمالِ تلك الجوارح، واستثمارِها بصورةٍ سويّةٍ صحيحة؛ حتى لربما خُيّلَ للمتدبر للكتاب العزيز أنّ هذين الأمرين كأنما أُنزل القرآن لأجل الدعوة إلى استثمارهما فيما يَتعلق بحق الله تعالى، وفيما يتعلق بحق النفس، وفيما يتعلق بحق المخلوقيات كلها!

٣- مَدْخلُ مواضع الكلام عن كلِّ ما له علاقة بالكتاب العزيز، أو ارتباطٌ به، أو ارتباطٌ به، أو ارتباطٌ بتلاوته، أو اتباعه، والعملِ به، ونحو هذا، فلو بحثتَ عن ذلك بهذه الألفاظ؛ فسترى، أيضاً، مِن النتائج المتعلقة بتدبر القرآن ما يَسرُك ...

٤- مَدْخلُ الأسماء المراد بها القرآن، مثل: الكتاب، كتاب الله، كلام الله، ما أنزل الله... إلخ، ونحو هذا، فلو بحثت عن ذلك بهذه الألفاظ؛ فسترى، أيضاً، من النتائج المتعلقة بتدبر القرآن ما يَسرُك.

٥- مَدْخلُ أدواتِ إعْمال العقل، مثل: تعقلون، ونحوها، وتذكّرون، ونحوها، وتذكّرون، ونحوها، ... إلىخ. فمثلاً: لفظة (تَعقلون) وردتْ في القرآن نحو ٢٤ مرة، ولفظة (يَعقلون) وردتْ نحو ٢٧ مرة، ولفظة (اذكرْ، اذكروا) وردتْ نحو ٤٧ مرة، ولفظة (تذكّرون، يتذكّرون) وردتْ نحو ٢٩ مرات، ولفظة (تذكّرون، يتذكّرون) وردتْ نحو ٢٩ مرات، وكلها بلفظ مرتبط بالقرآن نصاً -إلا موضعاً واحداً- ﴿ وَلَقَدْ يَسَرُنَا ٱلْقُرُ ءَانَ لِلذِّكْرُ فَهَلٌ مِن مُدَّكِرٍ ﴾، [القمر: ١٧، ٢٢، ٢٣، ٤٠]





كل هذا يَهديك إلى أهمية التذكر والادّكار، وأهمية العقل والتعقّل في كتاب الله، وفي فهم كتاب الله، وفي نعاب الله، وفي تدبر كتاب الله! ومثْلُ هذا مادة (فقُه) وما وردَ تحتها مِن آيات في تدبر القرآن.

7- ومِن منافذ التدبر للكتاب العزيز وتفسيره، مَدْخلُ ملاحظةِ الأسماء الموصولة في القرآن الكريم؛ لحصر ما يُناسب البحث عن أساليب القرآن الدالة حالباً، أو دائماً على مفاتيح للتعاملِ مع موضوع تدبّر القرآن وتفسيره؛ فقد ظهر لي، بالتأمل والتدبر، مظنةُ كون الأسماء الموصولة في القرآن مستعملةً في تفسير لفظةٍ سبقتُه، أي: سَبَقت الاسم الموصول.

فكثيراً ما تأتي لفظةٌ في القرآن الكريم، قد تكون غيرَ معروفٍ معناها، أو مصطلحٌ يحتاج تعريفاً، فيأتي تفسير ذلك في القرآن بعدها، وكثيراً ما يكون علامة تفسيره أن يأتي بعد تلك اللفظة اسمٌ موصولٌ، كالذي، أو الذين، ونحو ذلك.

#### ومن أمثلة هذا:

١ - قول ه تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَنُهُوِّتَنَهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ غُرَفًا تَجْرِي مِن تَعْلِمَ ٱلْأَنْهَارُ
 ١ - قول ه تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى اللَّهِ الصَّالِحَاتِ اللَّهُ الْأَنْهَارُ السَّالِحَاتِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

فقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَنُوَكَّلُونَ ﴾، تفسيرٌ لقوله: ﴿ٱلْعَلِمِلِينَ ﴾.

٢ - ومثلُ قوله تعالى: ﴿ فَوَيُـ لُكُ لِلْمُصَلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّلْمُلْحَالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّا ا

فأولُ هذه الآيات: ﴿ فَوَيَلُ لِلْمُصَلِينَ ﴾ فسّرتْها الآيات التي بعدها، وقد بدأتْ به أَلَذِينَ ﴾.





٣- ومثلُ قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَكُرُواْ فِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَاظُلِمُواْ لَنَبُوِّ تَنَهُمْ فِي ٱلدُّنِيَا حَسَنَةً وَلَأَجُرُ الْاَيْخِرَةِ ٱكْبُرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُنِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوكَ لُونَ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُنْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّاللَّاللَّا اللَّهُ الللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا ال

فقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَـرُوا ... ﴾، تفسيرها في الآية بعدها، وقد بدأتْ بالاسم الموصول: ﴿ وَٱلَّذِينَ ... ﴾.

والأمثلة على هذا النهج في القرآن الكريم كثيرة جدّاً، وجديرٌ هذا أنْ يُكتب فيه كتاب، بشرُط أن يكون على منهج سديد في تطبيق هذا النهج، وأتوقع أنه سيكون كتاباً كبيراً حافلاً، وسيكون مؤسِّساً لخطوةٍ مهمةٍ بعده؛ لاستيعاب (المفسَّر مِن القرآن بالقرآن)، واستيعاب استعمالات الأسماء الموصولة في الدلالة على مواضع (المفسَّر مِن القرآن بالقرآن)، ولا يخفى عليك أيها القارئ الكريم أهميةُ هذا النوع مِن التفسير ونَفاستُه!

وذلك أنّ مما يُميّز هذا التفسير (أعني: المفسّر مِن القرآن بالقرآن)، أنه تفسيرٌ مِن الله سبحانه وتعالى، فليس هو مِن قبِيل اجتهاد المجتهدين، لكن، المهمُّ في تحديده وحصْره دقـةُ الفهم عن الله.

وهذا النوع مِن أبواب الدلالة على معاني القرآن وتفسيره، مختلفٌ عن عموم (تفسير القرآن بالقرآن، اجتهاداً مِن المفسِّر. بخلاف التفسير الذي نتحدّثُ عنه؛ إذْ هو ليس اجتهاديّاً، بل نصّيٌّ، مصْدرُهُ الله جلّ جلاله! فهل تخيّلتَ المعنى أيها القارئ الكريم! وهل أدركتَ بهذا سموَّ هذا النوع مِن التفسير!

وهنا أُشيرُ إلى أنه ليس معنى (تفسير القرآن بالقرآن) أنه تفسيرٌ معصومٌ مِن الخطأ -على ما قد يُظنّ - فليس معنى تفسير الآية، مثلاً، بآيةٍ أخرى، أنّ المفسّر هنا لا يُخطئ. بل نقول: إنه قد يُخطئ في اجتهاده في تنزيل هذه الآية على معنى تلك الآية. وهذا مَلحظٌ مهممٌ التنبه له.





وهذا الحصر لـ (لمفَسَر مِن القرآن بالقرآن)، سيكون مهمّاً في إنجاز المشروع الكبير في مجال التحديد لِما ورد مفسَّراً مِن القرآن في القرآن، لكنه بهذا القيد يُمثّل جزءاً مِن مشروع (تفسير القرآن بالقرآن) بعموم دلالة هذا الموضوع.

وهذا النهج وسيلةٌ مساعِدة للمتدبر والمفسِّر لكتاب الله لأداء مهمّته.

ولعل القارئ يُلاحِظ أهمية الانتباه لهذا الأسلوب القرآني، الذي هداني الله للانتباه له، وأهمية هذا، كذلك، لمنهج تدبر كتاب الله وتفسيره!

ولا يَبعُد أن يكون قد سبق جهدٌ، أو كتابةٌ عن هذا الأسلوب القرآني لفاضلٍ لم أقف عليه(١).

ومنافذُ التدبر هذه هي أهمُّ الأبواب والمنافذ لتدبر القرآن، ولن نُحصي، لكن، نستطيع أنْ نُعمِل عَقْلَنا كلَّه في تَدَبُّرِ القرآن كلَّه على مدى حياتنا كلَّها، وفي ذلك حياتنا الحقيقية!

بل إنّ في القرآن مواضعَ تتحدث عن القرآن في حينِ أنه لم يُذْكر فيها لفظ (القرآن)؛ فمَن ينتهج الظاهرية أو الحرفية؛ فلن ينتبه لها، ولن يَظفَر بها. ومِن ذلك، مشلاً، أنه وردَ في القرآن عبارة ﴿أُنزِلَ إِلَيْكُ ﴾ أو ﴿أُنزِلَ إِلَيْكُمُ ﴾ نحو ١٧ مرّةً، وأغلبها مقصودٌ به القرآن؛ فأنّى يَتنبه لهذا مَن لا يُطبّق هذا النهج الذي أوضَحْتُهُ!

<sup>(</sup>۱) استمعتُ لمقطع فديو يتحدث فيه الدكتور أبو زيد الإدريسي، بعنوان: «الاسم الموصول أداةً لتخليد القرآن، ودليلٌ على أنه مِن عند الله»، قد أجاد فيه وأفاد، فقد كان الكلام رائعاً ومهمّاً. لكن موضوعه غيرُ موضوعنا، فهو يتحدّث عن السرّ في إيشار القرآن التعبير بالاسم الموصول في غالب استعماله، بدلاً مِن التعبير بأسماء الأشخاص، الذين سيموتون حتماً، وبموتهم قد يموت الكلام عن الموضوع، إضافةً إلى أنّ ربُط الأحكام والمعاني بالأشخاص قد يُصيّرها قضايا شخصية؛ فيكون الكلام حيناً في متعارضاً مع العموم والإطلاق، الذي جاء به القرآن في بيان معانيه وأحكامه وهداياته! فسبحان الله الخالق المبْدِع كتابَه كما أبدع خَلْقه!





ولهذا فلن تستطيع أنْ تُحصي نتائج البحث في القرآن والحديث الشريف عن طريق هذه المنافذ، لكن تقف على نتائج واسعة، تَهديك إلى حقيقة الأمر، أو تُهدي إليك حقائقَ مهمةً في هذا الباب!

إنني بتطبيق هذا الكلام أو هذا النهج في الواقع؛ أَغرَقُ في عجائب كتابِ الله وهداياته، وفي أسبابِ الوقوف على هداياته، وأسبابِ تدبره، ووسائلِ تدبره؛ فيا لله ما أروع هذا! وما أَجملُه! وما أسعدَ مَن ظفِر به! الحمد لله الذي هدانا لهذا، وما كنّا لنهتدى لولا أنْ هدانا الله!

### النقطة الثالثة: أمثلةٌ لبعض الآيات الشاهدة بنتائج التطبيق لهذا النهج:

وأعني بهذا النهج: طريقة التحديد الصحيحة لمظانِّ مواضع الكلام عن التَّدَبُّر في القرآن، بحيث يَشمل البحثُ المواضعَ التي لم يُذكر فيها كلمة «تَدَبُّر» ومشتقاتها.

تلك هي المنافذ والطرق الْمُوَضَّحَ في النقطة السابقة.

أمّا في هذه الفقرة فأُورِدُ أمثلةً لبعض الآيات، الشاهدة بتطبيق تلك المنافذ، والشاهدة بنتائج تطبيق القرآن.

#### فمِن أمثلةِ ذلك:

١ - قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكٌ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي عَاذَانِهِمْ وَقُواً وَإِن يَرُواْ
 كُلَّ عَايَةٍ لَا يُؤُمِنُواْ بِهَا حَتَى إِذَا جَآءُوكَ يُجُدِدُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَاۤ إِلَّا أَسْطِيرُ ٱلْأُولِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ففي هذه الآية، يَتحدّث الله سبحانه عن معنى هو في صميم التدبر، بالرغم من أنه ليس في الكلام لفظة «تدبر» أو شيء من مشتقاتها اللفظية؛ إذ هو كلامٌ عن الأكنّة التي يَجعلها الله على قلوب بعض الكافرين؛ فلا يَفقهون الكلام، أو لا يفقهون كلام الله مع أنهم يَستمعون إليه؛ لأنّ سَمَاعهم له ليس هو سماع إيمانٍ وخضوعٍ؛





بدليلِ أنّ الكلام إنما هو بشأنهم؛ وبدليلِ مجموع ما نصّتْ عليه الآية مِن صفاتٍ وأسبابٍ فيهم، وأنهم يستمعون إليه ثم يقولون بأنه مِن أساطير الأولين وقصصِهم ودعاواهم حلى حدِّ زعْم هؤلاء المستمعين له الكافرين به-!

وهـذا يَدلّنا على أهميةِ أن يكون استماعُ آياتِ الله استماعَ إيمانٍ وخضوعٍ واتّباعٍ؛ وإلا فيستوي هـذا الاستماع وعدَمُه!

والكلامُ في هذا الموضوع يَطول ويتشعّب، والمشاعر تتأجّج!

٢- قول تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ٓ اذَانِهِمْ وَقُرًا ۚ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ
 وَحْدَهُ, وَلَوْا عَلَىٓ أَدْبَرِهِمْ نُفُورًا ﴿ اللهِ غَنُ أَعَامُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ ۚ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ بَحُوكَ إِذْ يَقُولُ
 الظّلِامُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا ﴿ اللهِ انظر كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْثَالَ فَضَلُواْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ
 سَييلًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وهذه الآيات كالآية في المثال السابق، تتحدّث عن الموضوع نفسه مِن مشتقات موضوعات التدبر، على الرغم مِن عدَم ذكْر لفظة «التدبر» فيها أو شيء مِن مشتقات الفاظها، لكنها في صميم موضوع التدبر، وتشتمل على تفصيل آخر مِن تفاصيل موضوع الكلام، وتذكر صفات وأحوال هؤلاء المستمعين لكلام الله وهم بِمَنْ أى عنه، بل هم رافضون له؛ فرَفضهم الله، فحال بينهم وبين شَرف سماع كلامه سبحانه، وشرف السعادة به؛ لعدم خضوعهم له، ولم يَظلمهم الله شيئاً، وإنما ابتعدوا هم عنه؛ فأبعدهم الله عنه، وخطّطوا تلك الخُطط لمحاربة كلام الله، التي أشار الله إليها في هذه الآيات؛ فالجزاء مِن جنس العمل!

ولـك أن تَمضي على هـذا النحـو في تدبـر الآيـات وتأمُّلهـا، واستشـعارِ المعانـي وأهميتهـا وآثارهـا ونتائجهـا!

وهكذا ينبغي أن يكون النهج في تدبر وحْي الله تعالى، استقراءً وفقْهاً!





٣- قول عالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِرَ بِايَنتِ رَبِّهِ عَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَيِى مَا قَدَّمَتْ يَكَاهُ ۚ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي عَاذَانِمِمْ وَقُرَّ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤا إِذَا أَبَدَا ﴿ ﴾ . وَالكه ف: ٧٥].

وهذه الآية، كذلك، تتحدث عن الموضوع نفسِهِ في الأمثلة السابقة، وفي بعضِ تفاصيله، وبعض الإيضاحات الإلهية فيه.

#### ومما فيها:

- وصْفُ هـؤلاء بالظلم، بل وصْفهم بالأَظْلم، الذين لا يَهتدون بالقرآن؛ فلا يَهتدون إلى مداياته.
- وبيانُ أنّ السبب هو إعراضُهم عن آياتِ ربهم، ونسيانُهم ما قدّمتْ أيديهم مِن المعاصي.
- وأنّ الله قد جعل -بسبب ذلك- على قلوبهم أُكنّة، وجعلَ في آذانهم وَقْراً.
- وأَخبرَ، سبحانه، أنهم إذا دُعُوا إلى الهدى فلن يَهتدوا إِذَنْ، أبداً، وهم بهذه الحالِ مِن الإعراض، وعدم التعرُّض لهداية الله ومعاني كلامه!

فيا لها مِن حالٍ مِن السوء وسوء العاقبة!

لقد كان بإمكانهم النجاة مِن ذلك، لو أنهم سَلَكوا الطريق إليه، ولم يَتنكَّبوا طريقهُ! اللهم اهدنا فيمن هديت، وأَنِرْ قلوبَنا ودَرْبَنا بنورِك ونورِ كتابك، ونورِ حديث خاتم رُسُلك محمد عَلَيْ.

٤ - قوله تعالى: ﴿وَعَرْضْنَاجَهَنَّمَ يَوْمَ إِذِلِلْكَفِرِينَ عَرْضًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ
 لايستَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ اللَّهِ فَ: ١٠٠ - ١٠٠].

وهاتان الآيتان تتحدّثان عن موضوع تدبر القرآن الكريم -ولم يَرِد فيهما لفظةُ التدبر، أو أيِّ مِن مشتقات ألفاظه- وأنّ الله يَعرِض عليهم يوم القيامة جهنم عرْضاً، وفي الآيتين بيانُ السبب، وأنه يَعرض عليهم جهنم عرْضاً؛ لإعراضهم في الحياة



### قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



الدنيا عن ذكْر الله، وهو وحْيُ الله، وأعظمُه: القرآن الكريم، والحديث الشريف؛ فقد كان على أعينهم غِطاءٌ، وكانت آذانهم، أو آذانُ قلوبهم، في حالٍ تَحُول بينهم وبين قَبول ذِكْر الله!

وهذه عاقبة المغرضين عن ذِكْر الله، المعارضين له، المفتّخرين بذلك في الحياة الدنيا، إنها عاقبة كأنك تراها رأي العين؛ لأنّ هذا الخبَرَ هو خَبَرُ الله، فيومُ القيامة يكونون في حالِ الذلّ والخِرْي والعار والنار؛ لِقاءَ تلك الحال مِن الإعراض، والاستكبار على رُسُلِه وعباده المؤمنين!

وهكذا، فالآيات كثيرة في هذا الباب، التي تتحدّث عن التدبر، دون أنْ يَرِد فيها لفظةٌ مِن مشتقاتِ «التدبر»؛ الأمرَ الذي قد يَغفُل عنه الغافلون؛ فلا يَدخل ذلك في حُسْبانهم، حينما يَدْرسون القرآن، ويتدبرونه، أو يَدْرسون ما ورد في القرآن عن التدبر.

ولعلَّك أيها القارئ الكريم تُدْرِك بهذا أهمية مراعاة هذا النهج السديد، اللازم مراعاتُه في تدبرك لكتاب ربك سبحانه، تدبراً تنال به شَرَفَ التدبر الأمثل، وتُدْركُ به الهداية الأكْمل، فتَظْفر بالوقوف على العلوم والهدايات في القرآن الكريم مِن جميع مظانّها ومختلف أبوابها!





# المطلب الثاني

# الحديثُ النبويُّ هو مصدر المصادر الثاني للتدبّر -عداً لا رُتبةً-

#### تمهيد:

نَعَمْ، الحديثُ النبويّ الشريف هو ثاني مصدر لمصادر تدبر القرآن الكريم، ونقول (الثاني) «عدّاً، لا رُتبةً»؛ لأنّ المنهج الصحيح هو التعامل مع القرآن والحديث معاً في آنٍ واحدٍ، دون تفريقٍ بينهما؛ وذلك لأن الحديث هو الشّق الثاني مِن مصدر مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجِعِه (وحي الله)؛ وذلك لأنّ القرآن الكريم والحديث الشريف هُما وحي الله، أعني: أنّ كلاً منهما وحيّ إلهيّ مِن الله جل جلاله، وهذا بالرغم مِن غَفْلة بعض الناس عن هذه الحقيقة، فلم يَتنبّهوا إلى أنّ الحديث النبويّ وحيّ مِن الله كالقرآن.

وبهذه الحقيقة يَتأكدُ كونُ الحديث الشريف هو المصدر، أو الشِّق، الثاني مِن مصدر مصادر التدبر.

وكم اشتملت الأحاديث النبوية على إيضاحاتٍ ولمحاتٍ وتصريحاتٍ بشأن دلالات القرآن الكريم، ومعانيه وتدبّره! أيْ: سواءٌ كان ذلك تصريحاً أو إشارةً!





وطالبُ تدبُّر القرآن، ومُتَطلِّبُ فهْمه، لن يَتمَّ له سَداد المنهج كما ينبغي؛ ما لم يُعْنَ بالحديث النبوي الشريف، وبمحاولة الوقوف على ما وردَ في الأحاديث مِن توجيهٍ لفقه كتاب الله، وتفسير معاني ألفاظه، وأساليبه، وأحكامه، وحِكَمِهِ.

وإنّ مما يَتعيّن على طالبِ تدبّر القرآن، والمهتمّ بمعرفة مصادرِ تدبّره، استحضارَ هذه الحقيقة، وهي أنّ حديث رسول الله على هو المصدر الثاني -عدّاً، لا رُتبةً - مِن المصدر الأساس لمختلفِ مصادرِ تدبرِ القرآن ومراجعه، التي ألّفها المؤلفون؛ وذلك لأنّ مؤلفاتهم في تدبر القرآن، إنما تؤخَذُ في ضوء وحْي الله: كتاباً وسُنّةً.

# تقريرُ كونِ الحديثِ النبوي مصدراً لمصادر التدبر:

## أوّلاً: التسليم باتّخاذ الحديث مصدراً لمصادر التدبر:

ينبغي التسليم بأنّ الحديث الشريف أَصْلٌ ومصْدرٌ لمصادر التدبر، التي ألّفها المؤلفون؛ وذلك تَبَعاً لكون القرآن أَصْلاً ومصْدراً لمصادر التدبر، التي ألفها المؤلفون؛ فكلٌّ مِن القرآن والحديث وحْيٌ إلهيّ، والوحي الإلهيّ هو أساسُ هذا الدين ومصْدرُهُ. وهذا أمرٌ واضحٌ، لا يحتاج إلى إطالةٍ؛ لإثباتِ أنّ الحديث كالقرآن في مصْدريّة الوحي.

ولذلك يَتقرّر هنا، بالنسبة للحديث الشريف، ما تقرّر في موضوع كون القرآن مصدر المولَّفة في التدبر.

فينبغي أنْ يتنبّه طالبُ تَدبر القرآن، الحريص على الوقوف على مصادر تدبره، أنْ يتنبّه طالبُ تَدبر القرآن، الحريص على الوقوف على مصادر تدبره، أنْ يتّخذ الحديث الشريف مصدراً أساساً لمصادر التدبر التي ألّفها المؤلفون؛ فيُحكِّمه فيها -مع القرآن الكريم - وأنْ يُلِمّ بطرُق البحث فيه عن مجالاتِ تدبر القرآن ومصادر تدبره باختلاف أنواعها.





فمِن مصادر تدبر القرآن: الأحاديث النبوية، وما اشتملتْ عليه الأحاديث النبوية مِن مادةِ التدبر، وأنْ يَعرِف، طالبُ تدبر القرآن مفاتيح عِلم التدبر؛ للوقوف على ما وَرَدَ مِن مادةِ علم التدبر في مختَلَف مصادر الأحاديث النبوية.

والمادةُ المتعلقة بعلم التدبر متوافرةٌ في الحديث الشريف، كما هي متوافرةٌ في الحديث الشريف، كما هي متوافرةٌ في القرآن الكريم، لكن -كما رأينا فيما مضى في الكلام عن القرآن - لن يَظفَرَ بهذه المادة الكثيرة المهمة الحاسمة مَن ليس له إلمامٌ بالحديث وبعلومه، وبطرائقِ التعامل معه، وطرائقِ البحث فيه، والإلمام بمنهج تحديدِ مداخلِ الموضوع فيه بصورةٍ صحيحة مُسْتَوْعِبة.

وهذا يَعني أنه يتعيّن -منهجياً- تطبيقُ مداخل الموضوع السابق بيانها هناك في كلامنا عن القرآن، فتُطبّق هنا أيضاً في الحديث؛ لتحديد هذه المداخل فيه.

وسَبَقَ أَنْ كتبتُ كتاباً، لم أنشره، في تقريرِ أنّ «السنّة النبوية وحيٌ إلهيٌ كالقرآن»، وهذا سببٌ آخَرُ موجِبٌ لِعد الحديث الشريف مصدراً أساساً للمصادر المؤلفة في التدبر، كالقرآن.

## ثانيًا: أُسسُ لاتّخاذ الحديث أَصْلاً ومَصْدراً لمصادر التدبر:

وتتضح هذه الأُسس في العناصر الآتية:

الأوّل: ينبغي مراعاة عموم المنهج الذي مضى ذِكْره في موضوع اتّخاذ القرآن أصلاً لمصادر التدبر، فراجعه، تكرّماً. ومِن ذلك:

١ - مراعاة كلِّ مِن اللفظ والمعنى في تحديد موضوع البحث، لا الاقتصار على أحدهما فقط؛ وذلك ليتحقق لنا الشمولية في البحث، والاستقراء التام، أو القريب منه.



### قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- ٢- تطبيق مظان مواضع التدبر في الحديث، أيضاً، على نحو ما مضى مِن مظانها في القرآن، ومراعاة مفاتيح البحث تلك هنا، على نحو ما مضى مِن ذلك في الكلام عن القرآن الكريم.
- ٣- تطبيق الطرق الصحيحة لاستقراء الموضوع -موضوع التدبير، أو أيِّ موضوع ومادته الواردة في كتب ومن ذلك تحديد المادة الواردة في كتب الحديث بمختلف الطرق والأساليب، ومِنها: مراعاة الضمائر العائدة في الكلام على موضوع التدبر، أو على إيِّ موضوع نبحث عنه في كتب الحديث.
- ٤- الإلمام بما ورد في القرآن الكريم بشأن الحديث النبوي الشريف في شتى مجالاته، مثل: حجّيتُه، تحكيمه، أهميته، عدم التفريق بين وحْي القرآن ووحي السّنة، وفقهه، وشروحه، وما إلى ذلك...

الثاني: ينبغي لطالب عِلم التدبر، العناية بالحديث الشريف، نظرياً وتطبيقياً، العناية الكافية لمساعدته على الوصول إلى مادة التدبر في الحديث النبوي، وإلى منهج الإفادة منها، ومِن ذلك:

- ١- الإلمام الكافي بمعرفة مصادر الحديث الشريف ومناهجها، وطرق ترتيبها،
   وطُرق البحث فيها.
- ٢- الإلمام الكافي بالمتطلبات المنهجية اللازمة للعمل بالحديث، ومنها: منهجية التثبت من صحة الحديث، والتفريق بين ما يَثبت من الروايات وغير الثابت، والإلمام بمنهج التصحيح والتضعيف، ومنها، كذلك، منهجية فقه الحديث والاستناط منه.
- ٣- الإلمام الكافي بطرق تخريج الحديث، وبالمؤلفات والوسائل اللازمة في هذا الباب.

إلى آخر ما يحتاج طالبُ التدبر العنايةَ به في هذا الباب.





# ثالثًا: مفاتيح البحث في الحديث النبوي عن موضوع «تدبر القرآن»، مثلاً، بحسب المعنى، لا اللفظ فقط:

ومِما يَنبغي للمتدبر والدارس لعلم التدبر العناية به، كذلك: معرفة مداخل موضوع تدبر الكتاب العزيز في مصادر الأحاديث؛ ليَقِفَ عليها بسهولة، وهذا بابٌ واسع، يَحتاج وقتاً وجهداً؛ لاستيعابه. (وربما احتاج الراغب في تحقيق هذا الهدف إلى الوقوف على كتاب: «استخراج الآيات والأحاديث في البحوث العلمية: طُرُقه وسائله، عن طريق الكتب عن طريق الحاسوب»(۱)، والوقوف على ما جاء فيه مِن بيانٍ لمداخلِ الموضوع، أيِّ موضوع كان، وأمثلتها التطبيقية فيه، وأهميّة مراعاة كلِّ مِن اللفظ والمعنى في البحث عن مادة هذا الموضوع...إلخ)!

ومصادر الحديث والمؤلفات حوله تُساعد طالب هذا العلم على تحقيق هذا الهدف، بمختلَفِ طرائق ترتيبها وطرائق تصنيفها، ومختلَفِ فهارسها.

فعليه أن يَبحث عن هذه المجالات، وأنْ يأتيها مِن أبوابها، ولا مجال للدخول الآن في هذه المجالات وتفاصيلها؛ لأننا لا نُدرِّس هنا تخصص الحديث الشريف، ولا نكتب كتابةً متخصصةً فيه، لكن، نُشيرُ إلى ما لابد منه من ذلك، فلْيَسترشِد طالبُ التدبر بما ذكرتُه سابقاً مِن ذلك فيما يتعلق بالقرآن.

وكذلك الحال في هذا بالنسبة للمؤلفات في الحديث الشريف باختلاف أنواعها وأغراضها، لا أَدخلُ هنا في بيان تفاصيلها -على أهمية ذلك- للسبب نفسه، الذي ذكرتُه آنفاً.

وأكتفي بهذا القدر في الحديث عمّا يتعلق بالحديث النبوي؛ مراعاةً للإيجاز، وللأسباب التي أشرتُ إليها.



<sup>(</sup>١) الطبعة اللهولي، ١٤٢٤هـ، للمؤلف.

#### قراءةٌ في مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



وبعد الانتهاء مِن الكلام، بإيجاز، عن مصدرِ مصادر التدبر للقرآن الكريم: (وحْي الله، القرآن الكريم والحديث الشريف)، ننتقل في الفصل الآتي للحديث عن مؤلفات المؤلفين في موضوع التدبر، وأنواع مصادر التدبر هذه، ولاسيما المصادر المبكّرة، التي كتَبها علماء الإسلام وأئمته للتأسيس العلميّ المبكّر للتدبر، والتعرّف على مجالات العلم، الخادمة لهذا التخصص المهمّ، المرتبط بكتاب الله تعالى.







# العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر، وتطبيقاتها في الاستعمال اللغويّ والقرآنيّ

ونتناول هذا الموضوع في المطالب الآتية:

المطلب الأول: مجالات العلوم المبكِّرة المؤسِّسة لعلم التدبر.

المطلب الثاني: استعراضٌ لبعض مصادر التدبر المبكِّرة ومراجِعه في مختلَف مجالاتها العلمية.

المطلب الثالث: أهمية العلوم والمؤلفات الأُولى، المؤسِّسة لعلم تدبر القرآن، واستخلاص دلالاتها.







الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

# المطلب الأول

# مجالات العلوم المبكِّرة المؤسِّسة لعلم التدبر

بالبحث في مصادر تدبر القرآن، المباشِرة وغير المباشِرة؛ تبيّن أنّه مِن عهد الصحابة والتابعين، قد بدأتْ بداياتٌ أُوّلية كانت نواةً وأساساً مَتيناً للعلوم وللمؤلفات المبكِّرة، التي تُعنى بدلالات الكلام وفهمه، ولاسيما ما كان في مجالات اللغة العربية وعلومها وتطبيقاتها، وعلوم القرآن وتفسيره، والحديث النبوي الشريف وعلومه.

وقد أسّستْ تلك العلوم، وتلك المؤلفات المؤلفة في مجالها، تأسيساً منهجيّاً لعلم التدبر، ثم امتد التاريخ لمواصلة تلك العلوم فيما بعد؛ لتتفرّع إلى فروع، ولتنضج، وتُصبح علوماً مؤسّسةً للتدبر، فأصبح كثيرٌ منها علماً مستقلًا بذاته.

وحَصْرُ هذه العلوم أُمرٌ يَطول، لكن، سأشير إشارةً أو إشاراتٍ موجزةً لبعض الثمرات اللاحقة، التي جناها الناس فيما بعدُ -في عصر الإسلام الأول الهجري، فالقرن الثاني، وما بعدهما مِن عصور ازدهار العلم لدى المسلمين - مِن تلك البدايات الأُولى المبكرة للعلوم، التي كانت بالفعل مؤسِّسةً لعلم التدبر، لا يَملك القارئ المطّلع عليها اليوم إلا الإعجاب، والخضوع لِعلْم أولئك الأئمة العباقرة، الذين خَدموا العلم لله والدار الآخرة!





### أمثلةٌ للعلوم المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر:

لا نَحْصر هنا هذه العلوم المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر، لكن، أُشير إلى أمثلة مهمة منها، بحسَب ما بدا لي منها، وذلك بالتتبع والاستقراء، الذي لا أَزعُمُ أنه استقراءٌ تامُّ لا مَزيد عليه.

### فمن هذه العلوم المبكّرة المؤسّسة للتدبر:

- ١ علوم اللغة العربية، بعامة، التي نشأت في كنفها علوم القرآن الكريم: تدبراً وتفسيراً...إلخ، ونشأ في أفيائها علوم الحديث الشريف. وهذه فيها أنواعٌ مِن العلوم المهمة اللازمة للتدبر.
- ٢- علوم القرآن، سواءٌ منها الشمولية، أو الجزئية المقتصرة على بعضها. وهذه،
   كذلك، فيها أنواعٌ مِن العلوم المهمة اللازمة للتدبر.
- ٣- علوم دلالاتِ كلِّ مِن: الحروف، والمفردات، والأساليب في اللغة العربية وفي استعمال القرآن. وهذه، كذلك، فيها أنواعٌ مِن العلوم المهمة اللازمة للتدبر.
- ٤- علم البلاغة بمختلف أبوابها: علم البيان، وعلم المعاني، وعلم البديع.
   وهذه، كذلك، فيها أنواعٌ مِن العلوم المهمة اللازمة للتدبر.

وعلم البلاغة هذا قال عنه الخطيب القزويني، المتوفى سنة ٧٣٩هـ: «عِلمُ البلاغة وتوابِعها مِن أجل العلوم قدْرًا، وأدقّها سِرًّا؛ إذ به يُعْرف دقائقُ العربية وأسرارُها، ويُكْشف عن وجوه الإعجاز في نظم القرآن أستارُها»(١).

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك في مقدمة تلخيصه «مفتاح العلوم»، للسكاكي، حيث قال في مقدمة: «تلخيص المفتاح»: «فلمّا كان عِلمُ البلاغةِ وتوابِعها مِنْ أَجلً الْعُلُوم قدرًا، وأَدقها سِرًا؛ إذْ به يُعرفُ دقائِتُ العوبيَّةِ وأسْرَارُهَا، ويُكْشفُ عن وُجُوهِ الإعْجَازِ فِي نَظمِ الْقُرْآنِ أَسْتَارُهَا. وَكَانَ القِسمُ الثَّالِثُ مِنْ «مفتاح العلوم» -الذي صَنَّفه الفَاضِلُ العَلَّمةُ أَبُو يَعْقُوبَ يوسفُ السكَّاكِيُّ - أعظمَ مَا صُنِّف فيه مِنَ الكُتُبِ المشهورةِ نَفْعًا، ولِكونِه أَحْسَنَها تَرْتِيبًا، وأَتَمَّها تَحْرِيراً، وأَكْثَرَهَا لِلْأُصُولِ جَمْعًا. ولَكن كَان غَيْر مَصُونٍ عَن الحَشْو والتَّطْويل وَالتَّعْقِيدِ، قَابلًا لِلاحْتِصَار، مُفْتَقِرًا إِلَى الإِيْضَاح وَالتَّعْوِيد. =





#### الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

والبلاغة بمختلَفِ علومها، كلها علومٌ في غاية الأهمية في باب فهم دلالة الألفاظ والأساليب، وهي أساسية في فهم دلالاتِ القرآن الكريم: حروفاً ومفرداتٍ وأساليب؛ فمن لم يُلِم بعلومها سيحالفه الخطأ في فهم القرآن وتدبره وتفسيره.

لأن مَنْ يجهل علوم البلاغة، فلن يفرِّق بين الحقيقة والمجاز -مثلاً- في دلالة الكلام، وستختلط عليه المعانى المرادة بالكلام حين لا يَتنبّه للقرائن.

#### فمثلاً:

قوله تعالى: ﴿ ... فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ ... ﴾ ، [آل عمران: ١٨٧] قال فيه الشعبي: «أمَا إنه كان بين أيديهم، ولكن نبذوا العمل به "١٠٠.

فانظر الفرق بين أنْ تحْمِل الكلام هنا على الحقيقة، أو تَحْمِله على المجاز!

## وخذْ مثلاً آخَر وارداً في الحديث:

«ذُكِر رجلٌ عند النبي ﷺ، فقال: (ذاك رجلٌ لا يَتوسّد القرآن)»(١٠).

فالمقصود هنا هو المعنى المجازي، وليس معنى الحقيقة؛ لأنه لا يقصد اتّخاذ القرآن وسادةً؛ فهذا أمرٌ ما يَفعله مسلم! وإنّما المراد: لا ينام عنه، بل يَقوم به الليل ويتهجّد به.



<sup>=</sup> أَلَّفْتُ مُخْتَصَرًا يَتَضَمَّنُ مَا فِيه مِنَ الْقَوَاعِدِ، وَيَشْتَمِلُ عَلَى مَا يَحْتَاجُ إِلَيه مِنَ الأَمْثِلَةِ وَالشَّوَاهِدِ. وَلَمْ آلُ جُهْدًا فِي تَحْقِيْقِهِ وَنَهْذِيْهِهِ.

وَرَتَّبتُه تَرْتِيمًا أَقْرَبَ تَنَاوُلًا مِنْ تَرْتِيْهِ، وَلَمْ أَبَالِغْ فِي اخْتِصَار لَفْظِه تَقْرِيْها لِتَعَاطِيْهِ، وَطَلَباً لِتَسْهِيْلِ فَهُمِهِ عَلَى طَالِيْهِ، وَأَضَفْتُ إِلَى ذَلِكَ فَوَائِدَ عَثَرْتُ فِي بَعْضِ كُتُبِ القَوْمِ عَلَيْهَا، وَزَوَائِدَ لَمْ أَظْفَرْ فِي كَلَمْ أَحَدْ بِالتَّصْرِيْحِ بِهَا وَلَا الإِشَارَةِ إِلَيْهَا، وسَمَّيْتُه (تلخيص المفتاح)». (تلخيص المفتاح، للقزويني، تحقيق إلياس قُبلان، ص ٧-١٠).

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن، أبو عبيد القاسم بن سلام، ص ١٨٣، تحقيق د. مروان العطيَّة، المملكة العربية السعودية - الرياض، الخزانة الأندلسية، الطبعة الثالثة، ١٤٤٣هـ.

<sup>(</sup>٢) فضائل القرآن، أبو عبيد القاسم بن سلام، ص ١٧٩. والحديث أخرجه أحمد في مسنده برقم (١٥٧٢٤) وكرره برقم (١٥٧٢٥)،



وقال تعالى: ﴿ وَثِيَابِكَ فَطَهِرَ ﴾، [المدثر: ٤]، وتُطْلَقُ طاهرةُ الثياب على معنين: المعنى الحقيقي وهو الثياب التي يلبِسُها اللابس، والمعنى المجازي الكنايَة بالثياب عن صاحبها وأفعاله. قال: محمد الطاهرُ ابن عاشور في تفسيره: «والمعنى الْمُرَكَّبُ من الكنائي والمجازي هو الأعلق بإضافة النبوة (١) عليه ...»(٢).

ومِن هذا المعنى قولهم، على سبيل المجاز: «فلان طاهر الثوب» أو «طاهر الأردان»، لا يُريدون الشوب على الحقيقة، وإنما يُريدون المعنى المجازي، أي: هو طاهرٌ.

ومِن الأمثلة على المجاز: «قول الله تعالى: ﴿فَا اَنفَعُهُمْ شَفَعَهُ ٱلشَّنِفِينَ ﴾، [المدثر: ٨٤]، أي: لا يَشفعون لهم فينتفعوا بذلك. يدل عليه قوله عّز اسْمُهُ: ﴿وَلاَ يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾، [الأنبياء: ٢٨] وإذا كان كذلك، فلا شفاعة إلا للمرتضى. فعلمت بذلك أنْ لمِن ٱرْتَضَىٰ هُ، وليدُهُ، أي: لا وَليدَ فيه لو شفع لهم لا ينتفعون بذلك. ومنه قولهم: هذا أَمْرٌ لا يُنادَى وليدُهُ، أي: لا وَليدَ فيه فينادى »(٣).

ومن الأمثلة، أيضًا: قول الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرَمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَالَاءَ فَأَجْلِدُوهُرُ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾، [النور: ٤] فليس المراد رَمْيُهُن بالحجارة، على ما يقتضيه الظاهر غيرُ المراد، وإنما: رَمْيُهن بالفاحشة.

وباب المجاز بابٌ واسعٌ، مُهِمٌّ لفقه الكلام في اللغة العربية، وهو بابٌ مِن أوسَع أبواب جَمال الكلام وبلاغته وفصاحته.

<sup>(</sup>١) في بعض طبعات الكتاب: النبوءة، والمعنى واحد.

<sup>(</sup>٢) ينظر تفسير: المدثر: ٣-٤، في التحرير والتنوير، ١٢/ ٢٥٤-٥٥١، محمد الطاهر ابن عاشور.

<sup>(</sup>٣) الخصائص، ابن جِنِّي، تحقيق محمد على النجار، دار الكتب المصرية، ٣/ ٣٢١.





#### الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

ولهذا عُنِي به أرباب اللغة والمتخصصون في فقه كلام الله وحديث رسول الله على الله وله الله الله وله الله الله وانظر كثيراً مِن أمثلة المجاز ومباحثه ذات العلاقة بالقرآن والحديث الشريف في مثل كتاب الإمام ابن قتيبة (٢١٣-٢٧٦هـ) «تأويل مشكل القرآن»(١)، وانظر منه، على سبيل المثال، الأبواب الآتية:

- القول في المجاز، ١٠٣ -١٣٤.
  - الاستعارة، ١٣٥ -١٨٤.
  - المقلوب، ١٨٥ –٢٠٩.
- الحذف والاختصار، ٢١٠ -٢٣١.
- تكرار الكلام والزيادة فيه، ٢٣٢ ٢٥٥.
  - الكناية والتعريض، ٢٥٦ -٢٧٤.
- مخالفة ظاهر اللفظ معناه، ٢٧٥ ٢٩٨.

إلى آخر ما هنالك مِن روائع القول، في الجملة، ولا أحَدَ بمعصومٍ سِوى رسول رب العالمين، على الله المعلمين المعلمي



<sup>(</sup>١) تحقيق وشرح السيد أحمد صقر، القاهرة، دار التراث، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ- ١٩٧٣م.



# المطلب الثاني

# استعراضٌ لبعض مصادر التدبر المبكّرة ومراجعه في مختلف مجالاتها العلمية

تعريف مصادر التدبر المبكِّرة:

ونُعرِّف هذه المصادر في تلك الفترة بأنها: الكتابات المؤسِّسة للتدبر، ولو لم تتحدث عنه مباشرةً.

وقد تَرَتّبَ على تفعيل تلك العلوم المبكّرة، المؤسِّسة لعلم التدبر تأليفُ مؤلفاتٍ كثيرة رائقة مهمة مفيدة في مختلف أبوابها.

ويُمكن تَحديد هذه المؤلفات وهذه الجهود العلمية، المندرجة في هذا الموضوع، بأنها:

(كل عِلمٍ أو جُهْدٍ أَسمسَ لِفقْه الحلام، أو فِقْه القرآن الكريم، أو فِقْه الحديث النبويّ الشريف، المرتبطِ بشيءٍ في القرآن).

فكلُّ ذلك داخلٌ في خدمة التدبر، سواءٌ أكان مِن قريبٍ أم مِن بعيد.

فيدخل في هذا، كلٌّ مِن:

١ - مختلف العلوم المؤسِّسة للتدبر.

٢- مختلف المؤلفات التي كُتبتْ في مجال التدبر، تحت عناوين كثيرة، سواءٌ
 كانت في التدبر بصورةٍ مباشِرة أو بصورةٍ غير مباشِرة.





#### الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

والغالب على المصادر في تدبر القرآن الكريم المبكّرة المؤسّسة له، في الفترة ما بين القرن الأول إلى القرن الخامس -على ما يبدو لي- أنّها كانت مؤلفاتٍ في التدبر بصورةٍ غير مباشِرة.

ونقف هنا عند أنواع هذه المؤلفات الدالّة على تخصصاتها العلمية، وذلك بمرور سريع على أقسام هذه المصادر عن التدبر، وسردها سرداً في كلمات، مع إشارات موجزة عن كلِّ منها، بالدمنج بين كلِّ مِن الفنون العلمية، وعناوين المؤلفات فيها، وأشِيرُ هنا إلى أنَّه ليس كل هذه المؤلّفات، التي سأذكرها فيما يأتي قد اطّلعتُ عليه، أو اطّلعتُ عليه تفصيلاً(۱).

فمنها المؤلفات والمجالات العلمية، الواردة تحت العناوين الآتية، وما في معناها:

1- معاني الحروف (حروف المعاني)، ٢- أساليب القرآن الكريم، ٣- عِلْمُ الإعراب، ٤- عِلْمُ الصرْف، ٥- غريب الألفاظ، ومنه ما كُتب عن: ألفاظ القرآن ومفرداته، ٦- المعاجم اللغوية على اختلاف أصنافها ومناهجها، ٧- مشْكل القرآن، ٨- مشْكل الحديث، ٩- مختلف الحديث، ١٠- أسباب النزول، أو أسباب نزول الآيات وأسباب ورود الحديث، ١١- الناسخ والمنسوخ، ١٢- الإعجاز، ولا سيما الإعجاز في القرآن الكريم والحديث الشريف، ١٣- البلاغة، ١٤- الوجوه والنظائر في اللغة وفي القرآن الكريم، ١٥- فقه اللغة العربية، ١٥- علوم القرآن، ١٧- فضائل القرآن، ١٨- علم الوقف والابتداء، والمؤلفات فيه، ٢٠- كُتب التفسير، وعلم تفسير القرآن...



<sup>(</sup>١) أقول هذه الملحوظة؛ لئلا يُظنّ أني أُرشّح كل كتابٍ أذكره في التمثيل بهذه المؤلفات ترشيحاً مطْلقاً، أو أُزكّيه تزكيةً مطْلقة، بل كلُّ يؤخذ منه ويُردُّ -إلا رسول الله ﷺ . ومما دعا إلى هذه الملحوظة أني لم أقرأ تلك المؤلفات المذكورة في التمثيل في مختلف الموضوعات كلها، بل بعضها لم أَطّلع عليه، وإنما ذكرته لكونه مما أُلّف في بابه.



### وهذا ما سنتناولُه في الصفحات الآتية:

ولكن قبلَ الدُّحول في الحديث عن هذه العلوم، أُشيرُ هنا إلى ملحوظةٍ مُهِمَّةٍ، تتلخَّصُ في أنَّ الأمر لم يقتصر على هذه العلوم؛ ولهذا فإيرادُها هنا ليس على سبيل الحصر؛ كما أنَّ الشَّأْنَ في هذه العلوم الْمُبَكِّرة، لم يقف الحالُ عندها، فقد جَدَّتْ فيما بعد علومٌ أخرى في مجال خدمة القرآن وتدَبُّره وتفسيره، بحسب الحاجة، ومن فيما بعد علومٌ أخرى في مجال خدمة القرآن وتدَبُّره وتفسيره، بحسب الحاجة، ومن ذلك، على سبيل المثال، ما انتهجَه صاحبُ «نظم الدُّرر في تناسب الآيات والسُّور»، أبو الحسن، برهان الدين، إبراهيم بن عمر بن حسن البقاعي، ٩ ٨٠ – ٨٨ه (١١)، وهو كتابٌ في التفسير، أَسَّسَ فيه البقاعي -رحمه الله تعالى - لعلم المناسبات بين الآيات والأيات، وبين السُّور والسُّور؛ فأبانَ بهذا عن جانبٍ مِن جوانب الإعجاز اللغويِّ في القرآن الكريم.

حقّاً إنَّ هـذا القـرآن الكريـم معجِـزٌ مِـن أيِّ بـابٍ أتَيْتَـه؛ ولا عَجَـبَ فهـو كتـابُ الله تعالى.

وسأُوردُ الأمثلة للعلوم هذه والمؤلفات فيها، فأذكر بعض المؤلفات في كلِّ فن منها في فقرتين: الفقرة الأُولى هي: (ومن المؤلّفات في ...): فأذكر المؤلفات في الموضوع المتقدّمة زمناً، وأقتصر فيها على الأمثلة مِن القرن الثاني إلى القرن الخامس، ولا أُورد في هذه الفقرة ما أُلّف بعد ذلك إلا عند الحاجة، فقد أتجاوز إلى القرن السادس أو بعده بقليل)، والفقرة الثانية هي: (ومِن المؤلّفات في هذا، اللاحقة بعد ذلك): فأذكرُ فيه بعض ما تيسّر لي معرفته مِن المؤلفات فيما بعد ذلك التاريخ، ولو إلى عصرنا الحاضر، دون قصدٍ للاستقصاء إطلاقاً، أو قصدٍ للاستقراء التامّ لها.

<sup>(</sup>١) بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٥هـ.





#### الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

### وها هي الأمثلة للمؤلفات في هذه الفنون العلمية:

#### (١) معانى الحروف (حروف المعانى):

ومجال هذا التخصص بحرٌ لا ساحِلَ له؛ وذلك لِسَعَةِ الموضوع؛ ولكثرة المؤلفات فيه، كُلِّماً أو جزئيّاً. والمؤلفات هذه في معاني الحروف وما يتعلق باستعمالاتها في غاية الأهمية لطالب اللغة العربية، ولطالب القرآن وعلومه، بمختلف أغراضه، ومنها: تدبّره، وتفسيره...، ولطالب الحديث النبوي.

ومِن المهم هنا الإشارة إلى أنّ تخصُّصَ اللغةِ العربيةِ كان حاضراً في الحديث عن حروف القرآن، وحروف المعاني، وألفاظ القرآن، وأساليب القرآن، وتدَبُّر القرآن، وتفسير القرآن...إلخ.

والقرآن هو الكتاب الوحيد -ومثّله أحاديث الرسول كالله الذي جاءت البرامج الإلكترونية الحديثة في خدمته، فتَبحثُ مِن خلالها عن أيّ لفظةٍ أو حرف، فتكون النتيجة أمامك! وعُمِلتْ إحصائيات كثيرة عنه في عدة مجالات، بهذا المستوى مِن العناية، ومنها:

- إحصائيات لعدد حروفه...
  - إحصائيات لعدد كلماته.
    - إحصائيات لعدد آياته.
- إلى آخر ما هنالك مِن إحصائياتٍ عن القرآن الكريم.
  - وأُلِّفتْ في ذلك المؤلفات الكثيرة، ولا أُحصيها.

ومِن المؤلفات في (حروف المعاني)، التي تتحدَّث عن هذه الحروف ومعانيها -على سبيل المثال، لا الحصر-:

١- عُنيَتُ مختلَف المعاجم اللغوية بالحروف الهجائية ومعانيها وصفاتها، وما إلى ذلك، فينبغي الإفادة مِنها، كلُّ حرف في موضعه مِن ترتيب حروف الهجاء، بحسب الترتيب الذي انتهجه كلُّ معجم لغويّ.





٢- ومن أقدم مَن رأيتُه تَكَلَّم عن حروف المعاني، واستعمالاتها في اللغة وفي القرآن، الإمام ابن قتيبة، المتوفى سنة ٢٧٦هـ، ضِمْنَ كتابه «تأويل مشكل القرآن» حيث تكلَّم عنها كلامًا طويلًا، وضرب الأمثلة عليه مِن القرآن الكريم، مِن ص ٥١٩-٥٧٨، وهذا القدريُعَدُّ بمثابة رسالةٍ موجزةٍ قَيِّمَةٍ في هذا الموضوع.

٣- وممن جاء بعد ابن قتيبة الإمام أبو نصر أحمد بن محمد الحداد السمر قندي، المتوفى بعد الأربعمائة، في كتابه «المدخل لعلم تفسير كتاب الله»، حيث عرض لحروف المعاني واستعمالها في اللغة وفي القرآن الكريم، في أبواب متفرقة كثيرة من كتابه، استفاد فيها مِن الإمام ابن قتيبة، المتوفى سنة ٢٧٦هـ، وأضاف عليه(١).

ثم بعد هذين الإمامين ظَهَرَتْ المؤلَّفات المستقلة في حروف المعاني (٢)، وأشيرُ إلى بعضِها في الآتي:

ومِن المؤلَّفات في هذا اللاحقة بعد ذلك:

١ - رَصْفُ المباني في شرح حروف المعاني، أحمد بن عبد النور المالَقي،
 المتوفى سنة ٢٠٧هـ(٣).

وكما هو واضحٌ أنَّ مؤلِّف الكتاب متوفى سنة ٧٠٧هـ؛ فهو سابقٌ لكتاب «الجَنَى الداني»، لحسن بن قاسم المرادي، المتوفى سنة ٧٤٩هـ؛ ولذلك نَقَلَ هذا الأخير مِن «رَصْفِ المباني» نحو أكثر من أربعين موضعاً (١٠)، كما نَقَلَ عنه غيرُه من المؤلِّفين بعده في هذا الباب، وهذا يدُلُّ على أثرِ هذا الكتاب، واعتماده مصدراً لِمَن جاء بعده مِن المؤلِّفين.

<sup>(</sup>١) يُنظر: مقدمة صفوان عدنان داوودي في تحقيقه «الْمَدخل لعِلم تفسير كتاب الله تعالى»، ص ١ ٤- ٤٤.

<sup>(</sup>٢) وأنبُّه هنا إلى أنَّني لم أبحث بحثًا مستقصيًّا لحصْر تواريخ المولُّفات في هذا الموضوع.

<sup>(</sup>٣) تحقيق الدكتور أحمد محمَّد الخرَّاط، دمشق، دار القلم، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ - ١٩٨٥م.

<sup>(</sup>٤) مقدمة محقق الكتاب، ص ٢٧.





والكتابُ متخصص في الحروف من أدوات اللغة العربية، دون أن يتطرقَ إلى أدوات من الأسماء(١).

وهـو كتـابٌ نفيس، متخصص في حروف المعاني، شـاملٌ، وهـو كتـابٌ شـاهدٌ بهمّةِ العلماء وتبحّرهم في خدمة مـا يَكتبـون عنـه مِـن العلم، وتفرّدِهم بالتحقيـق الرصين!

الكتاب حصرَ عدد حروف المعاني، وذكرها، وفصّل القول في عملِها وإعرابها...، فذكرها في خمسة أبواب، بحسب تقسيمه لها، هي: الأحاديّ، والثنائي، والثلاثي، والرباعي، والخماسي. وحصر عدد كل نوع منها، وذكر آراء الأئمة فيها، اتفاقاً واختلافاً. وجاء الكتاب في نحو ٦٨٢ صفحةً.

٣- مُغني اللَّبيب عَن كُتُبِ الأَعَارِيبِ، جمال الدين عبد الله بن يوسف بن أحمد بن عبد الله ابن يوسف، أبو محمد، ابن هشام، الأنصاري، المتوفى سنة بن عبد الله ابن يوسف، أبو محمد، ابن هشام، الأنصاري، المتوفى سنة
 ٧٦١هـ(٣). جاء بتحقيق فخر الدين قباوة في ٩٤٤ صفحة. وقد ذكرتُه هنا



<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة تحقيق «رصف المباني»، ص ٢٩.

<sup>(</sup>۲) تحقيق د. فخر الدين قبّاوة، والأستاذ محمد نديم فاضل، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأُولى، ١٤١٣هـ ١٤١٣م، وللكتاب طبعاتٌ، منها: طبعة أحمد خليف الأعرج، بيروت، دار ابن كثير، الطبعة الثانية، ١٤٤٢هـ - ٢٠٢٦م، والطبعة الثالثة بتحقيق الأعرج نفسه، ٢٠٢٣م.

<sup>(</sup>٣) له طبعات، منها: طبعة مصر، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاه، وبهامشه حاشية الشيخ محمد الأمير. وطبعة دار اللَّبَاب للدراسات وتحقيق التُراث، الطبعة السادسة، ١٤٤٣ وهو تحقيق رصينٌ يستحق أن يشادَ به. وطبعة دمشق، دار الفكر، الطبعة السادسة، ١٩٨٥م، تحقيق د. مازن المبارك، ومحمد علي حمد الله، ونُشر أيضًا في عام ١٣٦٨ هـ-١٩٦٤م. وطبعة الكويت، تحقيق وشرح الدكتور عبد اللطيف محمد الخطيب، الطبعة الأولى، ١٣٤٣ هـ-٢٠٢٠م، في ٧ مجلدات، لكنَّها طبعةٌ ليست بشيء، للأسف، (انظر: لبَيَانِ نَقْدِها مقدمة الدكتور فخر الدين قباوة، ص ٢٠٢٠). وطبعة بتحقيق محمد مُحيي الدين عبد الحميد، دار ابن كثير، الطبعة الثالثة، ١٤٤٣هـ-٢٠٢٢م، وطبعاتٌ أخرى.



في باب حروف المعاني، وسيأتي ذِكْرُه في الكلام عن الإعراب؛ لاختلاف المجالين، وقد اجتمعا في كتابِ واحدٍ؛ نظراً لطبيعة هذا العِلم.

وهذا الكتاب من أهَم الكُتُبِ في حروف المعاني، إنْ لم يكن أهم ها؛ لأنّه وإنْ كان قد جاء بعد هذه المؤلّفات المذكورة قَبْله، إلّا أنّه دَقَّق عليها ورَجَّحَ مِن الآراءِ فيها، وضَعَف بحسبِ ما رَزَقَه اللهُ إيّاهُ مِن عُمْقِ التَّخَصُّصِ في اللغة، والاستيعاب لمسائِلها، والفِطْنَةِ والذَّكَاءِ، مع الورع والتُقي؛ فانعكس هذا كلّه على كُتُبه، ومنها هذا الكتاب (مُغني اللَّبيب عَن كُتُبِ الأَعَارِيبِ)؛ فلا أتردَّدُ في أنّه كتابٌ له مِن اسمه نصيبٌ؛ إذْ يكادُ مُغْنِيًا فِعْلًا عمّا سِواهُ من كُتُبِ الأَعَارِيب، وقد ظَهَرَ في هذا الكتاب عظيم عِنايَةِ الإمام ابن هشام بالقرآنِ الكريم وبالحديثِ الشريفِ وبشِعْرِ العَرب في شواهِدِه، التي أوردَها في الكتاب؛ فهو كتابٌ في صَمِيم مَصَادِر تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم، فَلِلَّه دَرُّهُ مِن إمام إو كَمْ جَلَّى مِن دَقَائِقِ مَعَانِي الكتاب العزيز ومعاني العرب الماهوية الشريف!

وإنّه لهذا يَحِقُّ لي أَنْ أُغْرِيَ طَالِبَ العِلْمِ وطَالِبَ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريمِ بالعِنايةِ بهذا الكتاب، وقراءتِه في طبعةٍ مُحَقَّقةٍ مُدَقَّقةٍ. على أنّه ينبغي أنْ أُشيرَ إلى ملحوظةٍ بهذا الكتاب، وقراءتِه في طبعةٍ مُحَقَّقةٍ مُدُوقة التحقيق صفحة ٢١، مِن أنّ الناس مِن ذَكَرَها مُحَقِّقة ه فخر الدين قباوة في خُطبَةِ التحقيق صفحة ٢١، مِن أنّ الناس مِن بعد ابن هشام نقدُوه واعترضوا على بعض آرائه، وعلى بعض انتقاداته لهم، فقال: «والحقّ أنّ ما عَرضه ابن هشام في هذا الكتاب، من بسطٍ وشرحٍ وأحكامٍ ونصوصٍ ونقدٍ واستدلالٍ وآيات كريمة وأحاديث مشرّفة جاء فيه بعض الخطأ والوهم، ترى في اللهجاتِ العربيةِ ومذاهب العلماء وفي الكتاب نفسه والقواعد الكلّية التي جعلها هو خاتمة له، ترى في ذلك ما يُردّ به عليه».

3 - معجم الأدوات والضمائر في القرآن الكريم (تكملة «المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم»)، وضَعه الدكتور إسماعيل أحمد عمايرة، والدكتور عبد الحميد مصطفى السيد(۱).

<sup>(</sup>١) بيروت، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ- ١٩٨٦م.





وقد جاء في مجال البحث الإحصائي في غاية الأهمية في مجال البحث الإحصائي في القرآن الكريم، ودراسة ذلك ونتائجه، خاصةً في مجال كلِّ مِن الأدوات والضمائر. وقد جاء معجماً حاصراً لعدد مراتِ ورود كلِّ أداةٍ، وكلِّ ضمير. وهذه خدمة عزيزة لكتاب الله تعالى وللباحثين فيه، والمتدبرين له.

وللإفادة مِن هذا المعجم لابد مِن قراءة مقدمة الدكتور إسماعيل عمايرة، رحمه الله تعالى، وجزاه وصاحبه خير الجزاء على هذا العمل الباقي، بإذن الله، وأحسنَ إليه كما أحسنَ إلى العربية لغة القرآن، وخِدمتِه للقرآن الكريم.

وتَخيّلْ أنك مِن خلال هذا العمل العلمي تقف على عدد التكرار لكل أداةٍ في القرآن الكريم، كأدوات: الشرط، والجرّ، والعطف، وما إلى ذلك. وخذْ، مثَلاً (الواو) الذي هو أكثر الأدوات تكراراً في القرآن، فقد وردَ فيه (٩٤٦٤) مرّةً، كما يقول إسماعيل عمايرة! وفي ضوء تَطَوِّرِ أدوات البحث الإلكتروني الآن، يُمْكن مراجعة هذا العمل؛ للتأكد من الدقة فيه.

٥- دراسات لأسلوب القرآن الكريم، محمد عبد الخالق عُضَيمة، ١٣٢٨-١٤٠٤هـ/ ١٩١٠-١٩٨٤م ١٩١٠.

وهنا لا أنسى التذكير بهذا الكتاب العظيم، المهم في هذا الباب: «دراسات لأسلوب القرآن الكريم»، لعبد الخالق عُضَيمة، الذي حَصَر فيه حروف المعاني، الحواردة في القرآن الكريم، واستقصى «ذِكْر المؤلفات السابقة في حروف المعاني، وبيَّن ما وصَل إلينا منها، وما هو خَطِّيٌّ، وما هو مطبوع، مع وصْف لامِح لِما يذكرُ، مفيداً أنَّ المغني لابن هشام قمَّةُ التأليف في هذا الفنّ، مبيِّناً مزاياه، وأهمُّها أنَّه جامِعٌ لِما في كتب كثيرةٍ سبقته، لم تَصِل إلينا؛ لفقدِها، أو لأنها لا تزالُ مخطوطة، وقد عدَّ منها ثمانيةً وعشرين كتاباً منسوباً كلَّا منها إلى مؤلفه.



<sup>(</sup>١) القاهرة، مطبعة السعادة، وعلى بعض الأجزاء: القاهرة، مطبعة حَسَّان.



ولم يُخْل المؤلِّفُ المغنيَ، مع هذا المدح، مِن بيانِ مآخذه عليه...»(١).

7- حروف المعاني التي يحتاج إليها المفسر: دلالاتها وأثرها في التفسير؛ دراسة نظرية تطبيقية، د. عبد الرحمن بن عبد الله بن سالم القرشي (٢)، تَناولَ فيه المؤلِّف حروف المعاني التي يحتاج إليه المفسِّر ودلالاتها، وتَتَبَّعَ ما فيها من معانٍ وأسرار مِن خلالِ سبعة كتبٍ في التفسير، وبيان أثر دلالات هذه المعاني في التفسير، وكذلك أثر العقيدة في دلالات حروف المعاني الواردة في القرآن.

وهنا ينبغي أنْ أُشير إلى ملحوظة، وهي أنّ هناك مؤلفات جاءت متحدِّثةً عن الحروف، لكن لا يُراد منها موضوعُنا هذا، وإنما يُقصَدُ بها حروف القراءات القرآنية، التي جاءت عن أئمة القراءة القرآنية.

### (٢) أساليب القرآن الكريم:

القرآنُ الكريمُ معجِزٌ في حروفِه، وفي ألفاظِه، وفي أساليبه.

ودِرَاسَةُ القرآنِ الكريمِ في مُخْتَلَفِ هذه المجالات؛ يَكشِفُ عن نتائجَ مبهرَةٍ للعقُولِ والقلوبِ مِن أُوجُهِ عَظَمَةِ هذا الكتاب العزيز.

وهذا هو الأمرُ الذي اتَّجَهَتْ له جُهُود الأئمةِ والدَّارسِين في مُخْتَلَفِ العصور.

وأكتَفِي هنا في موضوع دِرَاسَةِ أساليبِ القرآن الكريم، -بكُلِّ فخْرٍ وإعجابِ-بالإشارة إلى الدراسةِ العلميةِ الطويلةِ المتميزةِ في كشْفِ أسالِيبِ القرآنِ الكريمِ، تلك هي الدِّراسَة التي عَمِلَها العلامة محمد عبد الخالق عُضَيمة، رحمه الله، في

<sup>(</sup>١) د.عز الدين على السيد، في مقال بعنوان: "دراسات الأسلوب القرآن الكريم"، نَقلَهُ أ.د. تركي بن سهو العتيبي في "محمد عبد الخالق عُضَيمة: سيرةُ حياة"، ص ٧١٩-٧٣٦.

<sup>(</sup>٢) الرياض، مركز تفسير للدراسات القرآنية، ١٤٤٢هـ - ٢٠٢١م، وأصل هذا الكتاب (رسالة دكتوراه). وعبارة «التي يحتاج إليها المفسر» لغُوّ؛ لأنّ المفسّر يحتاج حروف المعاني كلّها.





كتابه: «دِرَاسات لأسلوب القرآن الكريم»، في أحد عشر مجلداً (۱۱) ، تناولتْ مُخْتَلَف أساليب القرآن الكريم ولغتِه، والحروفِ والأدواتِ، والمفردات، والأسماء والأفعال، معتمِدًا على الغوصِ في المصادر اللغويَّة والنَّحْوِيَّة، والمعاجم اللغويَّة، والبلاغيَّة، وكتب التفسير، وما إلى ذلك (۲).

وهذا كتابٌ عظيمٌ، يُعَدُّ إماماً للكتبِ المؤلَّفة في هذا الباب، بالرغم مِن تأخره زمناً، قد اشتمل على التحقيق والتدقيق، والاستدراك على دراسات السابقين في موضوعاته، مما لا تجده في كتاب آخر.

وإنما يُدرِكُ هذه الحقيقة مَن ظَفِرَ باكتحال عينيه، وجَوْلاتِ عقلِه وفِكْرِه في صفحاتِ هذا الكتاب، ويُظْهِر طرفاً من هذه الحقيقة، أيضاً، الاطلاعُ على الدراسة العلمية الرصينة، التي نَشَرَها الأستاذ الدكتور تركي بن سهو العتيبي بعنوان: «محمد عبد الخالق عُضَيمة (١٣٢٨هـ إلى ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٠م) سيرة حياقٍ»(٣) في ٧٥٦ صفحة.

# (٣) عِلْمُ الإعرابِ:

هـذا العلـمُ مِـن أهَـمً علـوم اللغـة العربيـةِ فـي خدمـةِ القـرآن الكريـم والحديث الشريف، وقـد نشـأ هـذا العِلـمُ في تاريخ الإسـلام مُبَكّـراً، وأُلِّفَـتْ فيـه المؤلَّفـات منـذ القـرن الثانـي الهجـري.

وينبغي هنا إيراد كلام الإمام ابن قتيبة، ٢١٣-٢٧٦هـ، عن ميزةِ الإعراب في اللغة العربية وأهمّيته، بالرغم مِن أنّ كلامه هذا سيتكرر في موضعه الآتي لاحِقاً.



<sup>(</sup>١) القسم الأول ٣ مجلدات، والقسم الثاني ٣ مجلدات، والقسم الثالث ٣ مجلدات.

<sup>(</sup>٢) القاهرة، مطبعة السعادة، الجزء الأول، وباقي الأجزاء مطبعة حَسَّان، في طبعة سيئة، للأسف، فيها بعض الأخطاء المطبعية، وعدَمُ التفريق بالنقْط بين الألف المقصورة والياء المتطرفة، وعدم ضبط ما يحتاج إلى ضبط، الأمر الذي لا يليقُ بهذا الجهد العلمي الفريد؛ فما أحوج هذا العمل العلمي النفيس إلى إعادة طبعه في طبعة دقيقة أنيقة تليقُ به.

<sup>(</sup>٣) الرياض، مركز البحوث والتواصل المعرفي، الطبعة الثانية (مزيدة ومنقحة)، ١٤٤٠هـ- ٢٠١٨م.



#### قال ابن قتيبة:

- "ولها (الإعراب) الذي جعله الله وَشْياً لكلامها، وحِلْيةً لنظامها، وفارِقاً في بعض الأحوال بين الكلامين المتكافئين، والْمَعْنَيْن المختلِفين، كالفاعل والمفعول، لا يُفرَّقُ بينهما، إذا تساوت حالاهما في إمكان الفعل أن يكون لكلِّ واحدٍ منهما - إلا (بالإعراب)"(۱)، إلى آخرِ ما قاله في ذِكْر بعض خصائص اللغة العربية، المؤثِّرة في اختلاف دلالات الكلام، وساق الأمثلة التطبيقية عليها(۲).

وقال جمال الدين ابن هشام الأنصاري عن علم الإعراب: «فإنَّ أُولى ما تقترحُه القرائحُ، وأعلى ما تجنحُ إلى تحصيله الجوائحُ، ما يتيسرُ به فهمُ كتابِ اللهِ الْمُنْزَلِ، ويتَّضِحُ به معنى حديثِ نبيِّهِ الْمُرْسَلِ، فإنهما الوسيلةُ إلى السعادة الأبديَّةِ، والنَّرِيْعَةُ إلى تحصيلِ الْمَصَالِحِ الدينيةِ والدنيويَّةِ، وأصلُ ذلك عِلْمُ الإعرابِ، الهادِي إلى صَوْب الصَّواب»(٣).

# ومن المؤلَّفات في الإعرابِ(٤):

١ - معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق، الزجاج، المتوفى سنة ١ ٣٩هـ(٥).

٢- إعراب القرآن، أبو جعفر، النَّحَّاس، أحمد بن محمد بن إسماعيل بن يونس المرادي النحوي، المتوفى سنة ٣٣٨هـ(٦).

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن، ابن قتيبة، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظرُ ذلك فيما نَقْلتُه عنه لاحقًا تحت عنوان «الوقفة الثالثة: فوائد مؤسِّسةٌ للتَّدَبُّر وأسبابه مِن كتاب (تأويل مشكل القرآن)».

<sup>(</sup>٣) مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب، ص ٣١، طبعة دار اللُّبَاب للدِّرَاسَاتِ وَتَحْقِيق التُّراثِ.

<sup>(</sup>٤) وكمّا ذكرتُ في الملحوظة، سابقاً، أنّ ما أُشيرُ إليه مِن المؤلفات في فنِّ ما، لا يَعني دائماً أني قد اطّلعتُ عليه، أو اطّلعتُ عليه تفصيلاً

<sup>(</sup>٥) تحقيق عبد الجليل عبده شلبي، بيروت، عالم الكتب، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م.

<sup>(</sup>٦) له طبعاتٌ، منها: طبعة بيروت، وضع حواشيه وعلق عليه عبد المنعم خليل إبراهيم، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ. وطبعة بيروت، لبنان، اعتنى به الشيخ خالد العلي، دار المعرفة، ١٤٢٩هــ-٢٠٠٩م، وطبعة بيروت، تحقيق د. زهير غازي زاهد، عالم الكتب، ١٩٩٨هـ ١٩٩٨م.





- ٣- مشكل إعراب القرآن، أبو محمد، مكي بن أبي طالب حَمّوش بن محمد بن محمد بن مختار القيسي، القيرواني ثم الأندلسي القرطبي المالكي، المتوفى سنة ٤٣٧هـ(١).
- 3- إعراب القرآن، الأصبهاني، إسماعيل بن محمد بن الفضل بن علي القرشي الطليحي التيمي الأصبهاني، أبو القاسم، الملقب بقوام السنة، المتوفى سنة ٥٣٥هـ(٢).
- ٥- إعراب القرآن المنسوب للزجاج، علي بن الحسين بن علي، أبو الحسن نور الدين جامع العلوم الأصفهاني الباقولي، المتوفى نحو ٤٣هه(٣).
- ٦- إمْ لَاء مَا مَنَ به الرّحمن مِن وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن،
   أبو البقاء، عبد الله بن الحسين بن عبد الله العُكبَري، ٥٣٨-١٦هـ(٤).
  - ٧- التبيان في إعراب القرآن، لمؤلف الكتاب قبْلُه نفسه (٥).

## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

١- المجيد في إعراب القرآن المجيد، إبراهيم بن محمد بن إبراهيم القيسي السَّفَاقُسِي، أبو إسحاق: برهان الدين، المتوفى سنة ٧٤٢هـ(٢).



<sup>(</sup>١) تحقيق د. حاتم صالح الضامن، بيروت، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ.

<sup>(</sup>٢) قدمتْ له ووثقت نصوصه الدكتورة فائزة بنت عمر المؤيد، الرياض، فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٣) تحقيق ودراسة إبراهيم الإبياري، القاهرة، دار الكتاب المصري، وبيروت، دار الكتب اللبنانية، الطبعة الرابعة، ١٤٢٠هـ.

<sup>(</sup>٤) توزيع دار الباز للنشر والتوزيع، عباس أحمد الباز، مكة المكرمة، بيروت - لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م.

<sup>(</sup>٥) تحقيق علي محمد البجاوي، عيسى البابي الحلبي وشركاه.

<sup>(</sup>٦) تحقيق حاتم صالح الضامن، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ.



٢- مُغني اللَّبيب عَن كُتُبِ الأَعَارِيبِ، جمال الدين، عبد الله بن يوسف بن أحمد بن عبد الله ابن يوسف، أبو محمد، ابن هشام، الأنصاري، المتوفى سنة ٧٦١هـ(١)، وقد ذكرتُه هنا مكرَّراً في موضوع الإعراب، مع أنه سَبَق ذِكْرُه في الكلام عن حروف المعاني، كرّرتُ ذِكْره؛ لاختلاف المجالين، وقد اجتمعا في كتابِ واحدٍ؛ نظراً لطبيعة هذا العِلم.

وفي مقدمة المؤلِّف شَواهِدُ على بعض ما حباه الله إيَّاه من همّةٍ وإخلاصٍ، وعِلْمٍ وإمامةٍ وأدبٍ! وقد ألَّف هذا الكتاب ثم فقدَه مع غيره من الكتب، ثم ألَّف مرة ثانية!

وقد حَكَمَ عبد الخالق عُضَيمة بأنَّ كتاب «مغني اللبيب» يُمَثِّلُ قمَّةَ التأليف في هذا الفنّ، مبيِّناً مزاياه، وأهمُّها أنَّه جامعٌ لِما في كتبٍ كثيرةٍ سبقته، لم تَصِل إلينا؛ لفقدِها، أو لأنها لا تزالُ مخطوطةً، وقد عدَّ منها ثمانيةً وعشرين كتاباً منسوبةً إلى مؤلِّفيها (٢).

- ٣- أسئلة وأجوبة في إعراب القرآن، عبد الله بن يوسف بن أحمد بن عبد الله
   ابن يوسف، أبو محمد، جمال الدين، ابن هشام، المتوفى سنة ٧٦١هـ(٣).
- ٤- إعراب القرآن العظيم، زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصاري، زين الدين، أبو يحيى السنيكي، المتوفى سنة ٩٢٦هـ(٤).
- ٥- الجدول في إعراب القرآن الكريم، محمود بن عبد الرحيم صافي، المتوفى سنة ١٣٧٦هـ(٥).

<sup>(</sup>١) له طبعاتٌ، وقد مضى ذِكْرُ بعضِها في حاشيةٍ سابقةٍ في موضوع (حروف المعاني).

<sup>(</sup>٢) على ما مضى نقْلُه في الحاشية على موضوع (حروف المعاني).

<sup>(</sup>٣) تحقيق محمد نغش، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى، ١٩٨٣هـ - ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٤) حققه وعلق عليه د. موسى علي موسى مسعود (رسالة ماجستير)، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ- ٢٠٠١م.

<sup>(</sup>٥) دمشق، دار الرشيد، وبيروت، مؤسسة الإيمان، الطبعة الرابعة، ١٤١٨هـ.





٦- المجتبى من مشكل إعراب القرآن، أ. د. أحمد بن محمد الخراط(١٠).

وتأتي أهمية هذا الكتاب مِن هذا التحديد لموضوعه، ومِن كونِه نقلًا لِمَا وردَ في الموضوع في مختلفِ المصادر التي كتبَها السابقون، فجاء في ٤ مجلدات.

وتجْدُرُ الإشارةُ هنا إلى أنَّ هناك كتبًا في تفسير القرآن الكريم، أَسَّسها مؤلِّفوها على العناية بالإعراب؛ وذلك للارتباط بين المعنى والإعراب، والارتباط بين الإعراب وتفسير الكتاب العزيز، مثلُ:

- «البحر المحيط في التفسير»، أبو حيان، محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي، المتوفى سنة ٧٤٥هـ(٢).

- «اللَّرُّ المصُون في عُلُوم الكتاب الْمَكنُون»، أحمد بن يوسف المعروف بالسَّمين الحَلَبي، المتوفى سنة ٧٥٦هـ(٣).

وهذا الذي مضى كلُّه في هذا الموضوع يؤكِّدُ ارتباط علم الإعراب بفهْم القرآن الكريم، وتدَبُّرِه، وأهميَّة العناية به في كلِّ من التدبر والتفسير.

# (٤) عِلْمُ الصَرْف:

عِلْمُ الصرف مُلازِمٌ لعِلْم الإعراب. قال بعضهم: «لا تَجِد كتاباً في النحو، إلا والتصريف في آخره».

وهو عِلْمُ صياعة الأبنية في اللغة العربية، الذي تُوزَنُ به صِيَغ الألفاظ في اللغة العربية؛ لئلا تَخْرُج عن عروبتها وفصاحتها؛ ولهذا اهتمُّوا به وأَلَفوا فيه المؤلفات على مَرِّ العصور، وتَخصّص فيه متخصصون.



<sup>(</sup>١) المدينة المنورة، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ١٤٢٦هـ.

<sup>(</sup>٢) تحقيق صدقي محمد جميل، بيروت، دار الفكر، ١٤٢٠هـ.

<sup>(</sup>٣) تحقيق الدكتور أحمد محمد الخرَّاط، دمشق، دار القلم، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ-١٩٩٤م.



وهو العلم الذي تُعرف به أصول الكلمات؛ لِتُردّ الكلمة إلى أصلها الذي الشيّقة منه، بدلاً مِن إرجاعها إلى أصل غير أصْلِها، فيَفْسُدُ معناها.

ومِن عبقرية أئمة اللغة العربية ابتكارُهم لأوزانٍ تُحَدِّدُ أصولَ الاستعمال لصيغِ الأفعالِ، وأغلبُها عشرونَ ميزاناً، وقَسَّمُوها على ستَّة أبواب، بحسب نوعِ زَمَنِ الفعلِ، وحصرُوها حصروف: (فَعَلَ) (فَعَلَ)، وحصرُوها حصراً ضابِطاً للاستعمال اللغوي، واختاروا حروف: (فَعَلَ)، وجعلوا مدارَ التصريف عليها، فمثلاً: قالوا «أَبْوَابُ الْأَفْعَالِ الثُّلَاثِيَّةِ مَحْصُورَةٌ فِي سِتَّةِ أَنْوَاع لَا غَيْدُ:

الْبَابُ الْأَوَّلُ: فَعَلَ يَفْعُلُ بِفَتْحِ الْعَيْنِ فِي الْمَاضِي وَضَمِّهَا فِي الْمُضَارِعِ. وَالْمَذْكُورُ مِنْهُ سَبْعَةُ مَوَازِينَ:

نَصَرَ يَنْصُرُ نَصْرًا، دَخَلَ يَدْخُلُ دُخُولًا، كَتَبَ يَكْتُبُ كِتَابَةً، رَدَّ يَرُدُّ رَدًّا، قَالَ يَقُولُ قَوْلًا، عَدَا يَعْدُو عَدْوًا، سَمَا يَسْمُو سُمُوًا»(١).

وينبغي لطالبِ اللغةِ العربيةِ، وطالب عِلْم تدبر القرآن والحديث الشريف، الرُّجوعُ إلى هذه الأبواب في ميزان الأفعال، ويستكمل بقيتها عند الإمام محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، (كان آخر العهد به سنة ٦٦٦هـ) في خُطْبَةِ كتابه: «مختار الصحاح»، ويفيد منها في ضَبْطِه اللغويِّ.

ويتكلَّمون في أبوابِ الصَّرفِ عنِ الإعلال والإبدال، لارتكاز عِلْم الصَّرف عليه، وقد تَكَلَّمَ الْمُتَخَصِّصُون في اللغةِ عن ذلك، وأَلَّفَ بعضُهم الفهارسَ أو المعاجِم لِمُفْرَداتِ الإبدال والإعلال في القرآنِ الكريم، وفي سِواهُ، ومِن ذلك «مُعْجَم مُفْرَدَات الإبدال والإعلال في القرآن الكريم» (٢)، د. أحمد محمد الْخَرَّاط، وهو مفيدٌ؛ لِمَا فِيه مِن جَمْع لهذا النوع من المفردات القرآنية، والتوضيح، والتعليل، والترجيح.

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح، خُطْبَةُ المؤلِّف.

<sup>(</sup>٢) في ٥٣٦ صفحةً بالفهارس، دمشق، دار القلم، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ-١٩٨٩م.





ومِن الْمَعَاجِم اللغويَّةِ المعْنِيَّة بإرجاعِ الكلمات إلى الأصل في معناها: «مُعْجَم مقاييس اللغة» (١٠)، لأحمد بن فارس بن زكريا، القزويني الرازي، أبو الحسين، المتوفى سنة ٣٩٥هـ.

وفائدة عِلم الصرف، أنه: «عليه المعوَّل في ضبطِ الصِّيَغ، وبه يُدفع اللحن في نطق الكلمات، وبمراعاة قواعده تَخلو مفردات الكلِم مِن مخالفة القياس، التي تُخِلُّ ببلاغة الكلام»(٢).

وفائدة «الميزان الصرفي» «أنه يُبَيِّنُ حال الكلمة، وما طَرَأ عليها مِن تغييراتٍ، وما فيها مِن أصولٍ وزوائد، بأخصر عبارةٍ وأَوجز لفظ»(٣).

وتطبيقات عِلم الصرف على نصوص الكتاب والسنّة، بطريقة صحيحة، في غاية الأهميّة؛ لمعرفة أصل الفعل، مشلاً، ولمعرفة المعنى الصحيح المرادبه في الآية أو الحديث.

ومِن فوائد الميزان الصرْفيّ، أيضاً: التفريق بين دلالة الألفاظ في اللغة، بوساطة صِيغها في علم التصريف، فتَستطيع التفريق بين دلالة: (يَذْبَحون) و(يُذَبِّحون)؛ فتعرِف الفرق بين مجرّد الفعل، وبين صيغة المبالغة فيه؛ فتَعْلَم دلالة مثل قوله تعالى: ﴿ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُم وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءًكُم ﴿ هُ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءً كُم البقرة: ٤٩].

وتستطيع التفريق بين صِيغة «اسم الفاعل» وصيغة «اسم المفعول»، وما إلى ذلك من التفاصيل.



<sup>(</sup>١) تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م.

<sup>(</sup>٢) المغْني في تصريف الأفعال، محمد عبد الخالق عضيمة، القاهرة، دار الحديث، ١٤٢٦هـ- ٢٠٠٥م، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٣) المغْني في تصريف الأفعال، محمد عبد الخالق عضيمة، القاهرة، دار الحديث، ١٤٢٦ه- ٢٥٠٥م، ص ٣٥٠.



# المؤلفات في عِلْم الصَّرْف:

المؤلفات في علم التصريف كثيرة، تَبَعّها محمد عبد الخالق عضيمة، تتبُّعاً علميّاً رصيناً، بَذَل في ذلك جُهْداً لا يَبْذله إلا مثله في العلم وجَلالة القَدْر، وعَدّ منها (٣١) مؤلفاً، ورتبهم بحسب تواريخهم (١)، ومنها مؤلَّفاتٌ متقدِّمةٌ، بعضُها في القرن الثاني الهجري، وبعضُها بعده، وقد جاء نصف ما ذكره من المؤلَّفات في الصَّرف لمؤلِّفينَ مِن القرن الثاني الهجري إلى القرن الخامس.

ومِن المفيد لطالب العلم وطالبِ تدَبُّر القرآن وتفسيره الاطّلاعُ على تقييم محمد عبد الخالق عُضَيمة العِلْميّ لهذه الكتب التي ذكرها، وذلك في كتابه: (المغني في تصريف الأفعال)، وخلاصته (اللباب في تصريف الأفعال).

## ومن هذه المؤلَّفات:

١- تصريف الأفعال، محمد بن عمر بن عبدالعزيز، المعروف بابن القوطية،
 القرطبي، المتوفى سنة ٣٦٧هـ(٢).

٢- مُقدمة في أصول التصريف، طاهر بن أحمد بن بابشاذ، المتوفى سنة ٦٩ ٤هـ (٣).

## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

كثيرةٌ هي المؤلَّفات في علم الصرف، لكن لعل كتاب (المغني في تصريف الأفعال)، الذي الأفعال)، محمد عبد الخالق عضيمة، وخلاصته (اللباب في تصريف الأفعال)، الذي

<sup>(</sup>۱) تُنظر قائمة هذه المؤلَّفات في: المغني في تصريف الأفعال، محمد عبد الخالق عضيمة، القاهرة، دار الحديث، ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م، ص ١٣-٢٤.

<sup>(</sup>٢) طُبِع باسم (كتاب الأفعال)، تحقيق علي فوده، العضو الفني للثقافة بوزارة المعارف، القاهرة، مكتبة الخانجي، الطبعة الثانية، ١٩٩٣م.

<sup>(</sup>٣) حققه وعلق عليه د. حسن علي السعدي، وأ.د. رشيد عبد الرحمن العبيدي، العراق، مركز البحوث والدراسات الإسلامية، ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م.





أدرجَه مُلْحَقاً في آخره، يُغني عن غيره مِن المؤلفات في التصريف؛ ولهذا فلستُ بحاجةٍ أَنْ أُحدّثك عن كتابٍ آخر سِوى كتاب الشيخ عُضَيْمة هذا، فما دام (المغني) يُغني عن سواه؛ فلا داعي لصرف الوقت والجهد في غيره؛ طلباً لِعِلم الصرف.

(٥) غريب الألفاظ، ومنه ما كُتب عن: ألفاظ القرآن ومفرداته:

وهذا هو مجال معاني القرآن، التي وردتْ فيه وعُني بها كتاب الله.

وعلى المؤلفات في هذا الباب تَدورُ اهتمامات المفسرين ومؤلفاتهم في التفسير.

وقد خُدِم هذا الموضوع مِن عهدِ النبوة إلى عصرنا هذا، وستَظَلَّ الجهود فيه مستمرةً ما بقي هذا الكتاب العزيز في الدنيا. وليس مِن السهل حصر هذه الجهود في هذا الباب جميعها؛ ولهذا أُشيرُ إليها إشارةً سريعةً.

## ومن المؤلفات في هذا الباب:

- ١ مسائل نافع بن الأزرق عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما(١).
- ۲- معاني القرآن، أبو زكريا، يحيى بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلمي الفراء، المتوفى سنة ۲۰۷هـ(۲).
- ٣- مجاز القرآن، أبو عبيدة، معمر بن المثنى التيمي البصري، المتوفى سنة ٩٠ هـ(٣)، وهو كتابٌ في معاني وهو كتابٌ في معاني القرآن، ألفاظًا وأساليب، وهذا بالرغم من تسمية المؤلِّف له بـ(مَجاز القرآن)، وقد تطرّق فيه فعلاً إلى المجاز بصورة تطبيقية عند بيانه معاني القرآن.



<sup>(</sup>١) حققها الدكتور محمد أحمد الدالي، الجفَّان والجابي للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ- ١٩٩٣م.

 <sup>(</sup>۲) تحقيق أحمد يوسف النجاتي، ومحمد على النجار، وعبد الفتاح إسماعيل الشلبي، مصر، الدار المصرية للتأليف والترجمة، وبيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ۲۰۱٦م.

<sup>(</sup>٣) تحقيق محمد فؤاد سزگين، القاهرة، مكتبة الخانجي، ١٣٨١هـ.



- ٤ معاني القرآن، الأخفش الأوسط، أبو الحسن، سعيد بن مَسْعدة، المجاشعي، البلخي البصري، المتوفى سنة ٢١٥هـ(١).
- ٥- تفسير غريب القرآن، أبو محمد، عبدالله بن مسلم بن قتيبة، ٢١٣-٢٧٦هـ(٢). وهو كتابٌ مهم في تفسير غريب القرآن على سبيل الاختصار، وبالاطلاع عليه قد يَتَنبَّهُ القارئُ إلى تصحيح ما كان متبادرًا إلى ذهنه من فَهْمٍ غير صحيح لبعض ألفاظ القرآن الكريم بحسب ظاهر اللفظ.
- ٦- كتاب: الغريبين في القرآن والحديث، أبو عبيد، أحمد بن محمد الهروي، المتوفى سنة ٤٠١هـ (٣).
- ٧- مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني، المتوفى في حدود سنة ٢٥هـ(١٠). وينبغي أن يُعْنَى بهذا الكتاب ويُستفاد منه في معرفة دَلالات ألفاظ القرآن؛ لأنّ المؤلِّف -رحمه الله- مِمَّن عُنِيَ بالتحقيق في معرفة معاني ألفاظ القرآن والحديث الشريف، وأن يُعْنَى بالأمثلة التطبيقية في مجال المفردات القرآنية من خلال هذا الكتاب.

## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

۱ - تذكرة الأريب في تفسير الغريب (غريب القرآن الكريم)، جمال الدين، أبو الفرج، عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، المتوفى سنة ۹۷ هد(٥).

<sup>(</sup>١) تحقيق د. فائز فارس، الكويت، الطبعة الثانية، ١٠٤١هــ-١٩٨١م، وهو كتابٌ في تفسير معاني مفردات القرآن، يَعتمد على اللغة: الأصوات، والصرف، والنحو، والدلالات.

<sup>(</sup>٢) تحقيق السيد أحمد صقر، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٣٩٨هـ-١٩٧٨م.

<sup>(</sup>٣) تحقيق ودراسة أحمد فريد المزيدي، قدم له وراجعه فتحي حجازي، المملكة العربية السعودية، مكتبة نزار مصطفى الباز، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ - ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٤) تحقيق صفوان عدنان داوودي، وهو تحقيق علميٌّ رائع، دمشق، دار القلم، وبيروت، الدار الشامية، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م. وطبَعَهُ طبعة ثانية.

<sup>(</sup>٥) تحقيق طارق فتحي السيد، بيروت - لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م.





٢- تحفة الأريب بما في القرآن من الغريب، أبو حيان، محمد بن يوسف بن
 على بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي، المتوفى سنة ٥٤٧هـ(١).

٣- الْمُتَشَابِهُ اللفظيُّ في القرآن الكريم وأسرارُهُ البَلاَغِيَّةُ، دراسة تحليليّة لتُراثِ
 علماءِ الْمُتَشَابِهِ اللَّفْظِيّ، الدكتور صالح بن عبد الله الشَّـثري<sup>(٢)</sup>.

ويَدخل في هذا الباب ما كُتب مِن المؤلفات أو الكتيّبات في معاني كلمات القرآن على حواشيه، أو مستقلةً، ويَدخلُ في هذا، أيضاً، مختصَرات التفسير، وقد استجدّ منهما في عصرنا عددٌ لا بأس به.

## (٦) المعاجم اللغوية على اختلاف أصنافها ومناهجها:

وذُكرتْ مستقلة هنا عمّا قبلها؛ لأهميتها، وكثرتها، وتنوّع أغراضها، وإلا فإنّ تلك المؤلفات في معاني القرآن ومعاني مفرداته، المتقدّم ذكرها في الفقرة السابقة، هي في حُكم المؤلفات في المعاجم اللغوية، بغضّ النظر عن مجالها هل هو العموم، أو القرآن الكريم، أو الحديث الشريف.

وكثيرٌ من المعاجم اللغوية الترزم بإيراد أمثلة وشواهد من القرآن الكريم والحديث الشريف، وهي بهذا عظيمة الفائدة في الاستعمال اللغوي، وفي فهم القرآن والحديث.

وعددٌ مِن كُتبِ التفسير عَرّجَ فيها مؤلفوها على الجوانب اللغوية في تفسير الآيات، وتناولوا فيها مختلف الجوانب اللغوية.



<sup>(</sup>١) تحقيق سمير المجذوب، المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٢) مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ١٤٢٦هـ- ٢٠٠٥م.



# المؤلَّفات في المعاجم اللغوية الخادمة للقرآن والحديث:

مِن المؤلُّفات المهمة في هذا المجال:

1- مُعْجَم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي، أبو الحسين، المتوفى سنة ٣٩٥هـ(١)، وهو يُعَدُّ أصلاً في طريقتِه التي اتبعَها في كتابه، حيثُ بَنَى الكلامَ على المواد اللغوية فيه على ذِكْرِ الأصل في المادة اللغوية، فينُصُّ على أنَّ أصْل معناها كذا وكذا...

٢- مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني، المتوفى في حدود سنة ٢٥هـ(٢)،
 الذي سبقت الإشارة إليه قريباً في موضوع (غريب الألفاظ).

## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

1- مختار الصحاح، الإمام محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، (كان آخر العهد به سنة ٦٦٦هـ)، وهو مختارٌ من كتاب الصحاح، للإمام أبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري، ونص مؤلّف مختار الصحاح على العناية فيه بألفاظ القرآن العزيز والأحاديث النبوية. وهو كتابٌ مختصرٌ مهمٌ في بابه، وهو مهم لكل طالب علم وللمعنيّ بتدبر القرآن وتفسير حديث رسول الله على عدة طعات (٣).

<sup>(</sup>١) تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م.

<sup>(</sup>٢) تحقيق صفوان عدنان داوودي، وهو تحقيق علميٌّ رائع، دمشق، دار القلم، وبيروت، الدار الشامية، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ - ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٣) له طبعات، منها طبعة المكتبة الأمويّة، بيروت - دمشق، ومكتبة الغزالي، حماة، ١٣٩١ه -- ١٩٧٢ م، وطبعة بترتيب محمود خاطر، المتوفى سنة ١٣٦٧ه م، وتحقيق وضبط حمزة فتح الله، المتوفى سنة ١٣٦٧ه م، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤١٧ه -- ١٩٩٦م، وهي طبعةٌ تستحقُّ الإشادة بها؛ وذلك لميزاتها، التي منها أنّ مختار الصحاح مُرتَّبٌ مثل أصله -حسب أواخر المواد ثم أوائلُها - لكن في هذه الطبعة قد غَيَّرَ الأستاذ محمود خاطر ترتيبَ مختار الصحاح، ليكونَ مُوائِقاً لترتيب «أساس البلاغة»، للزمخشري، «والمصباح المنير»، للفيّومي، أي: مُقَدِّماً أوائل =





٢- لسان العرب، الإمام العلامة أبو الفضل، جمال الدين، محمد بن مكرم ابن منظور الإفريقيّ المصري، المتوفى سنة ٢١هـ، الحواشي: لليازجي وجماعة من اللغويين (١٠). وهو كتابٌ حافلٌ جمعَ المعاجم اللغوية السابقة عليه، ويَستحقُّ أَنْ يُقال عنه: لِسانُ العرَب قد جَمعَ لسانَ العرَب! وهو مهمٌّ في معانى الآيات والأحاديث، لكثرة الاستشهاد بها على المعانى اللغوية.

٣- القاموس المحيط، مجد الدين، أبو طاهر، محمد بن يعقوب الفيروز آبادي،
 ٧٢٩ - ٧٢٩هـ(٢).

ويتعين التنبيه هنا إلى أنّ بعض المؤلفات المعجمية لبيان معاني الألفاظ والمفردات في اللغة تخصصت، قديماً وحديثاً، في مجال القرآن الكريم، ومجال الحديث الشريف، على نهم تلك المؤلفات المعجمية في اللغة عامّة، ومِنها:

٤ - المعجم الوجيز لألفاظ القرآن الكريم، دكتور نبيل عبد السلام هارون(٣).

٥- السراج في بيان غريب القرآن، د. محمد بن عبد العزيز الخضيري<sup>(٤)</sup>. وهو مختصرٌ مفيدٌ في بيان معانى مفردات القرآن الكريم.



<sup>=</sup> المواد، -وذلك بتكْلِيف له من وزارة المعارف المصرية-. وقد طُبِعَت هذه الطبعة بعد أن حُدِف كُلُّ ما لا ينبغي أن يَطْرُقَ مسامعَ الناشئة من الكلام -وهي لفتةٌ تربوية مهمّة؛ فينبغي للمعلمين والمربين مراعاتها- وامتازت هذه الطبعة، أيضاً، على غيرها من الطبعات بالتحقيق والضبط الجيد. يُنظر مقدمة الناشر. وذلك لأنَّ الكتابَ قد اختاروه مقرراً دراسيًا، وبالاطلاع على تقديم الناشر لهذه الطبعة، تُعْرَف قيمتها.

<sup>(</sup>١) بيروت، دار صادر، الطبعة الثالثة، ١٤١٤هـ.

<sup>(</sup>٢) حققه مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف محمد نعيم العرقسُوسي، بيروت لبنان، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الثامنة، ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م، وأيضًا اعتَنَى به ورَتَّبه وفَصَّلَه حَسّان عبد المنَّان في طبعة أخرى، لبنان، بيت الأفكار الدوليّة، ٢٠٠٤م.

<sup>(</sup>٣) مصر، دار النشر للجامعات، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ- ١٩٩٧م.

<sup>(</sup>٤) له طبعة شركة آفاق المعرفة للنشر والتوزيع، الطبعة الرابعة، ١٤٤٤هـ - ٢٠٢٣م، ولـه طبعةٌ في الرياض، مكتبة دار المنهاج للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٤١هـ.



## (٧) مشكل القرآن:

### وفيه مؤلفاتٌ كثيرةٌ نفيسة، ومنها:

1 - تأويل مشكل القرآن(۱)، أبو محمد، عبد الله بن مسلم بن قتيبة، ٢١٣ - ٢٧٦هـ(۱). ومثله كتابه: «تفسير غريب القرآن»، فهو مكمًلٌ له، على ما أشار إليه الإمام في كتابه الأخير.

وقد عَقَدتُ لكتاب «تأويل مشكل القرآن» مبحثاً خاصًا به في هذا الكتاب في الأمثلة التطبيقية، فارجع إليه إنْ شئت (٣).

- ٢- تفسير المشْكل(٤) مِن غريب القرآن، مكي بن أبي طالب، المتوفى سنة ٤٣٧هـ(٥).
- ٣- مشكل إعراب القرآن، أبو محمد، مكي بن أبي طالب حَمّوش القيسي القيرواني ثم الأندلسي القرطبي المالكي، المتوفى سنة ٤٣٧هـ(٢)، وقد مضى ذِكْره في المؤلفات في إعراب القرآن.
- 3 باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن، محمود بن أبي الحسن (علي) بن الحسين النيسابوريّ الغزنوي، أبو القاسم، الشهير بـ (بيان الحق)، المتوفى معـد ٥٥٣هـ(٧).

<sup>(</sup>۱) تحقيق وشرِّح السيد أحمد صقر، القاهرة، دار التراث، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هــ-١٩٧٣م. وانظر الكلام عنه في الموضع الخاص به في الفصل السادس مِن هذا الكتاب، «المبحث الثاني: تأويل مشكل القرآن، أبو عبيد».

<sup>(</sup>٢) تحقيق وشرح السيد أحمد صقر، القاهرة، دار التراث، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ- ١٩٧٣م.

<sup>(</sup>٣) يُنظر، المبحث الثاني، مِن الفصل السادس: «نماذج مِن المؤلفات المبكّرة المؤسّسة للتدبر...».

<sup>(</sup>٤) مِن الطريف الغريب أنّ الناسخ ضَبط هذه الكلمة في غلاف عنوان الكتاب هكذا: «المشَكّل»! ومثْلُ هذا ما كان أنْ يَغفل عنه المحقق، لو لا أنه إنسان!

<sup>(</sup>٥) تحقيق د. على حسين البواب، الرياض، مكتبة المعارف، ١٤٠٦هـ- ١٩٨٥م.

<sup>(</sup>٦) تحقيق د. حاتم صالح الضامن، بيروت، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ.

<sup>(</sup>٧) تحقيق (رسالة علمية)، سعاد بنت صالح بن سعيد با بقي، مكة المكرمة، جامعة أم القرى، ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م.





## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

۱ - الفوائد في مشكل القرآن، سلطان العلماء، عزّ الدين، عبد العزيز بن عبد السلام، ۵۷۷ - ٦٦٠ هـ(۱).

ويبدو أنه فوائدُ دوّنها عن المؤلف بعض تلاميذه مِن دروس أَلقاها في تفسير القرآن -على ما أشار إليه محقق الكتاب في مقدمته - تَوجّه فيها إلى العناية بتدبر وتفسير المشكل ظاهراً مِن القرآن الكريم، ومما يَلفتُ نَظرَ القارئ له: عُمْق استنباطاته وأهميّتها، واعتناؤه بما يُطْلَق عليه «المشْكل»، على أنه في الجملة قد التزم بمنهج الأشاعرة.

٢- دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب، محمد الأمين بن محمد المختار
 بن عبد القادر الجكني الشنقيطي، المتوفي سنة ١٣٩٣هـ(٢).

### (٨) مشكل الحديث:

وتأتي أهميّة العناية بهذا الموضوع هنا، للعلاقة الوثيقة بين القرآن الكريم والحديث الشريف، وقد اشتمل الحديث النبويُّ ومصنَّفاتُه على العناية بتفسير القرآن الكريم وفقهه.

### وفيه مؤلفاتٌ كثيرةٌ نفيسة، ومنها:

1 - شرح مشكل الآثار، أبو جعفر، أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي، المتوفى سنة ٢١١هـ(٣).



<sup>(</sup>۱) تحقيق سيد رضوان علي الندوي، مراجعة د. عبد الستار أبو غدة، الكويت، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الطبعة الثانية، ١٤٠٢هـ - ١٩٨٢م.

<sup>(</sup>٢) القاهرة، مكتبة ابن تيمية، توزيع مكتبة الخراز - جدة، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ- ١٩٩٦م.

<sup>(</sup>٣) تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٩٥هـ ١٤٩٤م.



٢- مشكل الحديث وبيانه، الإمام الحافظ أبو بكر، محمد بن الحسن بن فُورك،
 المتوفى سنة ٢٠٦هـ(١).

# ومن المؤلَّفات فيه اللاحقة بعد ذلك:

- ١ مشكلات الأحاديث النبوية وبيانها، عبد الله بن علي النجدي القصيمي،
   المتوفى سنة ١٣٥٣هـ(٢).
  - ٢- الأحاديث المشكلة في الطب النبوي، نورة بنت عبد الله الغملاس(٣).
- ٣- الأحاديثُ السمُشْكِلَةُ الواردةُ في تفسير القرآنِ الكريم (عَرْضٌ وَدِراسَةٌ)،
   د.أحمد بن عبد العزيز بن مُقْرن القُصَيِّر(ن).
- 3 مَدْخَلٌ لدراسة (مشْكل الآثار): مقاييس لصحة تفسير النصوص. أنواع استشكال النصوص وأسبابه، عبد الله بن ضيف الله الرحيلي<sup>(٥)</sup>.

#### (٩) مختلف الحديث:

وتأتي أهميّة العناية بهذا الموضوع هنا، للعلاقة الوثيقة بين فقه القرآن الكريم وفقه الحديث الشريف. ونصوصُ الوحي يُفَسِّر بعضُها بعضًا، وتُعْرَفُ دلالةُ النَّصِّ الواحد منها في ضوء بقية نصوص الكتاب والسنة.

<sup>(</sup>١) بيروت - لبنان، دار الكتب العلمية، ١٤٠٠هـ - ١٩٨٠م.

<sup>(</sup>٢) مراجعة وتحقيق الشيخ خليل الميس، بيروت - لبنان، دار القلم، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ- ١٢٠٥م.

<sup>(</sup>٣) الرياض، المركز الوطني للطب البديل والتكميلي، ١٤٣٧هـ-٢٠١٦م، وهو رسالة دكتوراه شاركتُ في مناقشتها بجامعة الملك سعود.

<sup>(</sup>٤) الرياض، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ.

<sup>(</sup>٥) الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ - ٢٠٠٧م. وهو كتابٌ تناولَ تحديد المنهجية اللازمة في دراسة ما يُسمَّى بمشكِلِ الآثار وفقهها، والاستدراك على بعضِ ما كُتبَ في هذا الباب، وبَيان أسباب استشكال النص، وأسباب معالجة هذا الاستشكال.





وقد تناول الأئمة والكاتبون هذا الموضوع بطرائق متنوعة، وتحت عناوين مباشِرة، وعناوين غير مباشِرة.

# ومِن المؤلَّفاتِ في مختلفِ الحديث:

- ١ اختلاف الحديث، محمد بن إدريس الشافعي، ١٥٠ ٢٠٤هـ، مطبوع بآخر: كتاب «الأم» للشافعي(١).
- ٢- تأويل مختلف الحديث، أبو محمد، عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري،
   المتوفى سنة ٢٧٦هـ(٢).

## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

١ - مختلف الحديث وموقف النقّاد والمحدِّثين منه، أسامة بن عبد الله خياط (٣).

وهو بحثٌ جيّد في بابه. ومما آخذُهُ على عنوان هذا الكتاب: نِسْبتُه التعارض الله على مديث رسول الله على الفرعيّ على الغلاف: «بحثٌ حديثيٌ الله على الغلاف: «بحثٌ حديثيٌ يتناول بالتحليل والتمثيل والتعليل قضيّة التعارض الواقع بين بعض ما ثبَتَ عن النبي على من الحديث»! فهذا الاعتراف بوقوع التعارض بين بعض ما ثبَتَ عن الرسول على اعتراف باطلٌ، قد نفاه الله عن وحيه سبحانه وتعالى في غير ما آية، ومنها قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلُوكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْفِيهِ اَخْذِلَافَا كَثِيرًا ﴾، والنساء: ١٨].

وكان يكفيه أنْ يُقيّد العبارة ولا يُطلقها، كأنْ يقول: التعارض في الظاهر.



<sup>(</sup>١) بيروت، دار الفكر، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ – ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>وأعادوا تصويرها ١٤١٠هـ - ١٩٩٠م)، عدد الأجزاء: ٨، (في ٥ مجلدات)، يقع «اختلاف الحديث» ضمن الجزء ٨ منها. ١ - انتَشرَتْ هذه النسخة إلكترونيا منسوبة إلى (دار المعرفة - بيروت)، وهو خطأ؛ فليُصحَّعْ. ٢ - قامَتْ دار الفكر، بيروت بإعادة صَفّ الكتاب مرة ثانية بترقيم صفحات مختلف في (طبعة جديدة منقحة مصححة، ١٤٢٩هـ - ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م)، (كما كُتب عليها)؛ فليُتنبَّه.

<sup>(</sup>٢) المكتب الاسلامي - مؤسسة الإشراق، الطبعة الثانية- مزيده ومنقحة، ١٤١٩هـ- ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٣) مكة المكرمة، مطابع الصفا، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م.



٢- مدخلٌ لدراسة (مشكل الآثار) - مقاييس لصحة تفسير النصوص.
 -أنواع استشكال النصوص وأسبابه، عبد الله بن ضيف الله الرحيلي<sup>(۱)</sup>. وقد سبق ذِكْره في المؤلفات في مختلف الحديث.

عرَضتُ فيه لهذا الموضوع، وقَرَّرْتُ المنهج السديد، الذي ينبغي مراعاته في فقه نصوص الكتاب والسنّة، التي يبدو في الظاهر أنّ بينها تعارضاً، وبيّنتُ أنه لا تعارُضَ بين نصوص وحْي الله تعالى، وإنما هو تعارُضٌ في الفهم غير المدَقَّق أولَ الأمر.

كما أوضَحْتُ ما ينبغي أن يكون تُجاه هذا الوهَم الشائع، الذي عَلَّقْتُ عليه آنفًا، وذكرتُ الحُكم في هذا، والاستعمالاتِ في الكلام عنه، مع بيان بعض الضوابط فيه. أسأل الله تعالى أن يَنفع به ويتقبله.

## (١٠) أسباب النزول، أو أسباب نزول الآيات، وأسباب ورود الحديث:

ينبغي للمتدبر للقرآن الكريم والمفسِّر له، التنبه لأهمية الوقوف على أسباب النزول، وأهميتها لفقه الكتاب العزيز؛ وذلك لِما لها مِن أثر بالغ في فقه القرآن الكريم، وكذلك الحال بالنسبة لأهمية أسباب ورود الحديث لفقه الحديث.

وقد عُني الأئمة بهذا الموضوع دراسةً له، وجمعاً للروايات فيه.

# ومِن المؤلَّفاتِ في ذلك:

۱ - أسباب نرول القرآن، أبو الحسن، علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي، المتوفى سنة ٤٦٨ هـ(٢).

<sup>(</sup>١) الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ- ٢٠٠٧م.

<sup>(</sup>٢) لـه طبعةٌ في مكة المكرمة، مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع، توزيع: دار الباز للنشر والتوزيع عباس أحمد الباز، ١٣٨٨هـ - ١٩٦٨م، وله طبعةٌ أخرى بتحقيق عصام بن عبد المحسن الحميدان. قال المحقق : "قمتُ بتوفيق الله وحده بتخريج أحاديث الكتاب تخريجاً =





## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

- ۱ العُجاب في بيان الأسباب (أسباب النزول)، ابن حجر، العسقلاني؛ أحمد بن علي بن محمد الكناني العسقلاني، أبو الفضل، شهاب الدين، المتوفى سنة ۲۵۸هد(۱).
- ٢- لباب النقول في أسباب النزول، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، المتوفي سنة ٩١١هـ(٢).
- ٣- أسباب ورود الحديث أو اللمع في أسباب الحديث، الحافظ جلال الدين
   السيوطي، المتوفي سنة ٩١١هـ(٣).
- ٤- البيان والتعريف في أسباب ورود الحديث الشريف، السيد إبراهيم بن السيد محمد بن السيد كمال الدين المشهور بابن حَمْزَة الحسيني، المتوفى سنة ١١٢٠هـ(٤).
- ٥- الصحيح المسند من أسباب النزول، مُقْبلُ بنُ هَادي بنِ مُقْبِلِ الهَمْدَاني الهَمْدَاني الوادعِيُّ، المتوفى سنة ١٤٢٢هـ(٥).



<sup>=</sup> مستوفى على ما ذكر العلماء أو ما توصلت إليه مِن خلال نقد تلك الأسانيد»، الدمام، دار الإصلاح، الطبعة الثانية، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م، وطُبعَ أيضاً بتحقيق السيد أحمد صقر، جدة، دار القبلة للثقافة الإسلامية، ٤٠٤١هـ - ١٩٨٤م.

<sup>(</sup>۱) المملكة العربية السعودية، تحقيق عبد الحكيم محمد الأنيس، دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ - ١٩٩٧م.

<sup>(</sup>٢) ضبطه وصححه: الأستاذ أحمد عبد الشافي، بيروت - لبنان، دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٣) تحقيق يحيى إسماعيل أحمد، بيروت - لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ- ١٩٨٤م.

<sup>(</sup>٤) له عدة طبعات، منها: طبعة حلب، ١٣٢٩هـ، وطبعةٌ بتحقيق الحسيني عبد المجيد هاشم، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، الطبعة الأولى، ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٥) القاهرة، مكتبة ابن تيمية، الطبعة الرابعة مزيدة ومنقحة، ١٤٠٨هـ- ١٩٨٧م.



## (١١) الناسخ والمنسوخ:

## ومِن المؤلَّفات فيه:

- ۱ الناسخ والمنسوخ، قتادة بن دعامة بن قتادة بن عزيز، أبو الخطاب، السدوسي البصري، المتوفي سنة ۱۱۷هـ(۱).
- ٢- الناسخ والمنسوخ وتنزيل القرآن بمكة والمدينة، محمد بن مسلم بن عبد الله بن شِهَاب الزهري، المتوفى سنة ١٢٤هـ، رواية: أبي عبد الرحمن محمد بن الحسين السلمى، المتوفى سنة ٤١٢هـ.
- ٣- الناسخ والمنسوخ في القرآن العزيز وما فيه من الفرائض والسنن، أبو عُبيد،
   القاسم بن سلام بن عبد الله الهروي البغدادي، المتوفى سنة ٢٢٤هـ(٣).
- ٤ الناسخ والمنسوخ، أبو جعفر، النَّحَّاس، أحمد بن محمد بن إسماعيل بن يونس المرادي، النحوي، المتوفى سنة ٣٣٨هـ(٤).
- ٥ الناسخ والمنسوخ، أبو القاسم، هبة الله بن سلامة بن نصر بن علي البغدادي المقرى، المتوفى سنة ٤١٠هـ(٥).
- 7- الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه ومعرفة أصوله واختلاف الناس فيه، صنعة الإمام العلامة أبي محمد، مكي بن أبي طالب القيسي، المتوفى سنة ٤٣٧هـ(١٠).

<sup>(</sup>۱) تحقيق حاتم صالح الضامن، كلية الآداب - جامعة بغداد، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة، ١٤١٨هـ - ١٩٩٨م.

<sup>(</sup>٢) تحقيق حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة، ١٤١٨هـ- ١٩٩٨م.

<sup>(</sup>٣) دراسة وتحقيق محمد بن صالح المديفر (أصل التحقيق رسالة جامعية)، الرياض، مكتبه الرشد / شركة الرياض، الطبعة الثانية، ١٤١٨هـ - ١٩٩٧م.

<sup>(</sup>٤) تحقيق د. محمد عبد السلام محمد، الكويت، مكتبة الفلاح، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.

<sup>(</sup>٥) تحقيق زهير الشاويش، ومحمد كنعان، بيروت، المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.

<sup>(</sup>٦) تحقيق الدكتور أحمد حسن فرحات، طُبع بمناسبة انتقال الجامعة إلى المدينة الجامعية، أشرف على طباعته ونشره إدارة الثقافة والنشر، الطبعة الثانية، ١٤١١هـ-١٩٩٠م.





## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

- ۱ الاعتبار، في الناسخ والمنسوخ من الآثار، الإمام الحافظ البارع أبي بكر، محمد بن موسى الحازمي، المتوفى سنة ٥٨٤هـ(١).
- ٢- المصفى بأكف أهل الرسوخ من علم الناسخ والمنسوخ، جمال الدين أبو
   الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، المتوفى سنة: ٩٥هـ(٢).
- ٣- قلائد المرجان في بيان الناسخ والمنسوخ في القرآن، مرعي بن يوسف بن أحمد الكرمي المقدسي الحنبلي، المتوفي سنة ١٠٣٣هـ(٣).

## (١٢) الإعجاز، ولا سيما الإعجاز في القرآن الكريم والحديث الشريف:

والكتاب والسّنة مرتبطان ببعضهما؛ إذ هما وحْيُ الله سبحانه، وفي كلِّ منهما أَوْجُـهٌ مِن الإعجاز تَخضَعُ لها الأعناق!

وهذا الإعجاز في الوحيين فيه أنواعٌ مِنه متجدِّدةٌ، يُجدِّدها الله للبشرية في كل عصرِ بما يَشهَدُ له بأنه وحْيُ الله تعالى، الذي لا يأتيه الباطل مِن بين يديه ولا مِن خَلْفه، تنزيلٌ مِن حكيم حَميد!

### ومِن المؤلفات في الإعجاز الكتب الآتية:

١- إعجاز القرآن، الباقلاني، أبو بكر، محمد بن الطيب، المتوفى سنة ٤٠٣هـ(٤).



<sup>(</sup>۱) له عدة طبعات، منها: طبعةٌ بتحقيق محمد أحمد عبد العزيز، مصر، مكتبة عاطف، بدون تاريخ الطبع، وطبعة وطبعة وطبعة الطبع، وطبعة وطبعة راتب حاكمي، حمص، مطبعة الأندلس، الطبعة الأولى، ١٣٨٦هــ-١٩٦٦م.

<sup>(</sup>٢) تحقيق حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة، ١٤١٨هـ- ١٩٨م.

<sup>(</sup>٣) تحقيق سامي عطا حسن، الكويت، دار القرآن الكريم.

<sup>(</sup>٤) تحقيق السيد أحمد صقر، مصر، دار المعارف، الطبعة الخامسة، ١٩٩٧م.



- ٢- دلائل الإعجاز، الإمام أبو بكر، عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني النحوي، المتوفى سنة ٤٧١هـ أو سنة ٤٧٤هـ (١١).
- ٣- ثـ الله رسائل في إعجاز القرآن للوُّمَّاني، والخطابي، وعبد القاهر الجرجاني في الدراسات القرآنية والنقد الأدبي (٢)، وهي:
- الرسالة الأولى: بيان إعجاز القرآن، أبو سليمان، حمد بن محمد بن إبراهيم الخطابي، (١٩هـ ٣٨٨هـ).
- الرسالة الثانية: النُّكب في إعجاز القرآن، أبو الحسن، علي بن عيسى الرُّمّاني، (٢٩٦هـ- ١٨٠هـ).
- الرسالة الثالثة: الرسالة الشافية، أبو بكر، عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني (-201).

## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

- ١ معترك الأقران في إعجاز القرآن، ويُسمَّى (إعجاز القرآن ومعترك الأقران)، عبدالرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، المتوفي سنة ٩١١هـ(٣).
  - ٢- موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، محمد راتب النابلسي(٤).

<sup>(</sup>۱) قرأه وعلّق عليه أبو فهر محمود محمّد شاكر، القاهرة، مكتبة الخانجي، الطبعة الخامسة، ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٤م.

<sup>(</sup>٢) حققها وعلق عليها محمّد خلف الله أحمد، ودكتور محمد زغلول سلام، مصر، دار المعارف، الطبعة الثالثة، ١٣٧٦هـ-١٩٥٦م.

<sup>[</sup>عن نسخة حسين جلى المصورة بمعهد مخطوطات الجامعة العربية].

<sup>(</sup>٣) بيروت - لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ - ١٩٨٨م.

<sup>(</sup>٤) سورية - دمشق، دار المكتبى، الحلبوني - جادة ابن سينا، الطبعة الثانية، ١٤٢٦هـ-٢٠٠٥م.





٣- الإعجاز البياني في ضوء القراءات القرآنية المتَوَاتِرَة، أ.د. أحمد بن محمد الخراط(١).

#### (١٣) البلاغة:

ولا سيما البلاغة في القرآن، وتشمل: الإعجاز البياني والبلاغي، ومختلف أنواع الإعجاز الأخرى في القرآن الكريم، وبعض ما اشتمل عليه الحديث الشريف مِن إعجاز، ومن ذلك ما كان فيه خاصًا بالقرآن.

# ومِن المؤلَّفاتِ في البلاغة:

۱- أسرار البلاغة في علم البيان، أبو بكر، عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الفارسي الأصل، الجرجاني الدار، المتوفى سنة ٤٧١ أو ٤٧٤هـ(٢). يقول شارحُه، د. محمد إبراهيم شادي: «موضوع هذا الكتاب نقديُّ، ويسعى إلى تكوين الخبرة النقدية ((وكيف ينبغي أن يُحكم في تفاضُل الأقوال إذا أراد الناقد أن يُقسم بينها حظوظَها مِن الاستحسان، ويعدِّل القسمة بصائب القِسطاس والميزان))»(٣).

٢- شرح أسرار البلاغة، الإمام عبد القاهر الجرجاني، المتوفى سنة ٤٧١هـ، أو سنة ٤٧٤هـ، أو سنة ٤٧٤هـ، شرح أ. د. محمد إبراهيم شادي(٤)، وهو شرح رصينٌ وافٍ.



<sup>(</sup>١) المدينة المنورة، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ١٤٢٧هـ- ٢٠٠٦م.

<sup>(</sup>۲) طُبعَ هذا الكتاب بقراءة وتعليق محمود محمد شاكر، مطبعة المدني بالقاهرة، دار المدني بجدة، وله طبعة بتحقيق عبد الحميد هنداوي، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـــ ١٤٢٠م.

<sup>(</sup>٣) شرح أسرار البلاغة...، الدكتور محمد إبراهيم شادي، مصر، عالم الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، ١٤٤٢هـ- ٢٠٢١م.

<sup>(</sup>٤) مصر، عالم الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، ١٤٤٢هـ- ٢٠٢١م.



٣- أساس البلاغة، أبو القاسم، محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله، المعتزلي، المتوفي سنة ٥٣٨هـ(١).

# ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

- ١- شرح نهج البلاغة، أبو حامد، عز الدين، عبد الحميد بن هبة الله بن محمد بن محمد بن محمد بن أبي الحديد المدائني المعتزلي، المتوفى سنة ٢٥٦هـ، عُلّق على الكتاب في الشاملة بقولهم: «هذا الكتاب به أخطاء عقدية متعددة فلنته لذلك»(٢).
- ٢- الإيضاح في علوم البلاغة، محمد بن عبد الرحمن بن عمر، أبو المعالي،
   جـ الل الدين القزويني الشافعي، المعروف بخطيب دمشق، المتوفى
   سنة ٧٣٩هـ(٣).
- ٣- الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، يحيى بن حمزة بن علي بن إبراهيم، الحسيني العلويّ الطالبي الملقب بالمؤيد بالله، المتوفى سنة ٧٤هه(٤).
- ٤- اللباب في قواعد اللغة وآلات الأدب والنحو والصرف والبلاغة والعروض واللغة والمشل، محمد على السَّراج، راجعَه خير الدين شمسى باشا(°).

<sup>(</sup>۱) تحقيق محمد باسل عيون السود، بيروت - لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ- ١٩٩٨.

<sup>(</sup>٢) تحقيق محمد عبد الكريم النمري، بيروت - لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ- ١٩٩٨م.

<sup>(</sup>٣) تحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، بيروت، دار الجيل، الطبعة الثالثة، وطبعة أخرى: بيروت، دار إحياء العلوم، الطبعة الرابعة، ١٩٩٨م.

<sup>(</sup>٤) بيروت، المكتبة العصرية، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ.

<sup>(</sup>٥) دمشق، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م.





# (١٤) الوجوه والنظائر في اللغة وفي القرآن الكريم:

وهذا فنُّ علميُّ يُظْهر تَفنَّن العلماء في العناية بالقرآن وبعلومه، وفهْمه وضبُطِه. قال الإمام ابن تيمية: «فالْوُجوهُ في الْأسماءِ الْمُشْتَرَكةِ، والنَّظائِرِ فِي الْأسماءِ الْمُتُواطِئَةِ، وقد ظَنَّ بَعضُ أَصحابِنَا الْمُصَنِّفِينَ في ذلك أَنَّ الْوُجُوهَ والنَّظَائِرَ جمِيعًا في الْأسماءِ الْمُشْتَرَكَةِ. فهي نظَائِرُ باعتِبار اللَّفْظِ ووُجُوهُ باعتِبَار الْمَعْنَى»(۱).

وقال الدكتور حاتم صالح الضامن، محقِّق كتاب «الوجوه والنظائر في القرآن العظيم»، لمقاتل بن سليمان في مقدمة تحقيقه:

«معنى الوجوه والنظائر: أن تكون الكلمةُ واحدةً، ذُكِرتْ في مواضع مِن القرآن على على القرآن على على القرآن على على لفظ واحد، وحركة واحدة، وأُريدَ بكلِّ مكانٍ معنَى غير الآخر؛ فلفظ كلِّ كلمة فُكِرتْ في موضع نظيرٌ لِلَفْظِ الكلمةِ المذكورةِ في الموضع الآخر هو النظائر، وتفسيرُ كلِّ كلمةٍ بمعنَى غير معنى الآخر هو الوجوه»(٢).

## ومِن المؤلفات في الأشباه والنظائر:

١ - الوجوه والنظائر في القرآن العظيم، أبو الحسن، مقاتل بن سليمان الأزدي البلخي، المتوفى سنة ١٥٠هـ(٣).

٢- الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، هارون بن موسى القارئ، المتوفى
 سنة ١٧٠هـ)(٤).



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي، باب الوجوه والنظائر، ۱۷٦/۱۷۳-۲۷۷.

<sup>(</sup>٢) الوجوه والنظائر في القرآن العظيم، مقاتل بن سليمان البلخي، مقدمة المحقق.

<sup>(</sup>٣) تحقيق حاتم بن صالح الضامن، مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث، ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م، وطبعةٌ، قدمتُ لها وحققتُ هند شلبي، الشركة التونسية للتوزيع، ١٩٧٩م.

<sup>(</sup>٤) تحقيق د. حاتم صالح الضامن، وزارة الثقافة والإعلام العراقية، العراق، دائرة الآثار والتراث، ٢٠٠٦م.



- ٣- التصاريف لتفسير القرآن مما اشتبهت أسماؤه وتصرّفتْ معانيه، يحيى بن سلام بن أبي ثعلبة، التيمي بالولاء، من تيم ربيعة، البصري ثم الإفريقي القيرواني، المتوفى سنة ٢٠٠هـ(١).
- ٤- الوجوه والنظائر، أبو هـ الله بن العسكري المعتزلي، الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد، العسكري، المتوفى نحو ٣٩٥هـ(٢).

## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

- ١ نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر، جمال الدين، أبو الفرج،
   عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، المتوفى سنة ٩٧ هـ(٣).
- ٧- الأشباه والنظائر في النحو، جلال الدين السيوطي، ٩١١-٩١٩هـ(٤). وهو كتابٌ في النحو، صنّف ألإمام السيوطي على هذه الطريقة المبتكرة، حيث رتّبه على ما ألّف ألمتأخرون في الفقه مما أَسْمَوْه به الأشباه والنظائر»، ورتّب بعضهم فيها القواعد على حروف المعجم، فصنَّف السيوطيّ فيه القواعد على طريقة أهل الفقه هؤلاء، وقال في مقدّمته: «...ضَمّنتُهُ القواعد النحوية ذوات الأشباه والنظائر، وخَرّجتُ عليها الفروع السائرة سَيْرَ الْمَثَل السائرة.»! وقد عُنِيَ فيه الإمام بالشواهد مِن القرآن والحديث؛ فهو مِن المؤلفات الخادمة للتدبر. وهو كتابٌ فيه عِلْمٌ كثير.

ومَن أراد معرفة عبقرية الإمام السيوطي؛ فلْيَقرأ هذا الكتاب!(٥٠).

<sup>(</sup>١) قدمتْ له وحققته هند شلبي، الشركة التونسية للتوزيع، ١٩٧٩م.

<sup>(</sup>٢) تحقيق وتعليق محمد عثمان، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ- ٢٠٠٧م.

<sup>(</sup>٣) تحقيق محمد عبد الكريم كاظم الراضي، لبنان - بيروت، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، 18٠٤هـ - ١٩٨٤م.

<sup>(</sup>٤) بيروت - لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ- ١٩٨٤م.

<sup>(</sup>٥) وأنه ليس بحاطبِ ليل، على ما أشاعَهُ بعضهم، وإنما هو مفكّرٌ مُبْتَكِرٌ، في العلم، فارسُ نهارٍ وليل! رحمه الله تعالى.





٣- زوائد ابن الجوزي على مقاتل في الوجوه والنظائر، فهد بن إبراهيم بن عبد الله الضالع(١).

## (١٥) فقه اللغة العربية:

تَفرض عليك بعض كتب التفسير، وكتب التدبر، أن يكون لديك حصيلةٌ من اللغة العربية كافية لفهم الكلام والمصطلحات، وهكذا كلام بعض الأئمة، كالإمام ابن تيمية وغيره ممّن عُنوا باللغة العربية وتألّقوا فيها، تراه يَفرضُ عليك -بطبيعة الحال وأنت تقرأ له- أنْ تكون ذا أساسٍ طيّبٍ في اللغة العربية وعلومها... إلخ.

وعِلمُ فقه اللغة عِلمٌ مِن فروع علوم اللغة العربية، مهمٌّ ومفيد في فقه الكلام، وهـو مما عُني به مِن العلوم في مجال اللغة العربية، وفي مجال الوحيين.

## ومِن المؤلفات في فقه اللغة:

١- الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، أحمد بن فارس بن زكريا، القزويني الرازي، أبو الحسين، المتوفى سنة ٣٩٥هـ(١).

٢- فقه اللغة وسر العربية، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل أبو منصور الثعالبي، المتوفي سنة ٤٢٩هـ(٣).

## ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

١ - دراسات في فقه اللغة، د. صبحي إبراهيم الصالح، المتوفى سنة ٧٠ ١٤ هـ(٤).



<sup>(</sup>۱) رسالة ماجستير، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، كلية أصول الدين، قسم القرآن وعلومه، العام الجامعي: ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م.

<sup>(</sup>٢) الناشر: محمد على بيضون، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ- ١٩٩٧م.

<sup>(</sup>٣) لـ ه طبعـات، منهـا: طبعـة بتحقيـق عبـد الـرزاق المهـدي، إحيـاء التـراث العربـي، الطبعـة الأولـى، ٢٢ هـ- ٢٠٠٢م، وطبعـة بيـروت - لبنـان، دار الكتـب العلميـة.

<sup>(</sup>٤) دار العلم للملايين، الطبعة الأولى، ١٣٧٩هـ- ١٩٦٠م.



# إلى غير ذلك من المؤلَّفات.

## (١٦) علوم القرآن:

علوم القرآن فيها مُؤلَّفاتٌ كثيرةٌ مُهِمَّةٌ في مُخْتَلَفِ أنواع علوم القرآن، فمنها المفْرَدة في بعض علومه، ولا يَسَعُنا المؤلفات الجامعة لِمختَلَف علومه، ولا يَسَعُنا هنا إلّا أن نضربَ بعض الأمثلة للمهمّ منها.

# ومِن المؤلَّفات في علوم القرآن:

- ١- البرهان في علوم القرآن، علي بن إبراهيم بن سعيد، أبو الحسن الحَوفِيّ، المتوفى سنة ٤٣٠هـ، وهو كتابٌ في التفسير كبيرٌ، ويبدو أنّ المؤلّف سمّاه به البرهان في علوم القرآن»؛ لكونه شاملاً في العناية بالقرآن، «نحواً، ولغة، وفقه، وقراءاتٍ»، وقد اعتمد عليه عددٌ من المفسرين وغيرهم، الذين جاؤوا من بعده، «كالقرطبي، وابن كثير، وأكثر عنه النقْل الحافظ ابن حجر في فتح الباري بشرح صحيح البخاري»(۱).
- ٢- فنون الأفنان في عيون علوم القرآن، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن
   على بن محمد الجوزي، المتوفى سنة ٩٧هـ(٢).
- ٣- عددٌ من المؤلَّفات المتقدِّمة في علوم القرآن، قد عرضَتْ علوم القرآن مثل مندرجةً تحت عناوين أخرى مختلفة، كالمؤلَّفات في فضائل القرآن، مثل «فضائل القرآن»، لأبي عبيد، القاسم بن سلَّام، الذي يُعَدُّ موسوعةً شاملةً في علوم القرآن.

<sup>(</sup>۱) مقدمة محقِّق تفسير سورة يوسف منه، في رسالته للدكتوراه، إبراهيم عناني عطية عناني، ماليزيا، جامعة المدينة العالمية، كلية العلوم الإسلامية، العام الجامعي: ١٤٣٦هـ ١٠٥٠مم.

<sup>(</sup>٢) بيروت - لبنان، دار البشائر، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ - ١٩٨٧م.





## ومن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

- ۱ البرهان في علوم القرآن، أبو عبد الله، بدر الدين، محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي، المتوفى سنة ۷۹٤هـ(۱).
- ٢- الإتقان في علوم القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي المتوفى سنة ٩١١هـ(٢)، وهو كتابٌ مشهورٌ لدى المتخصصين وسِواهم، وله من اسمه نصيب.
  - $^{(n)}$   $^{(n)}$  -
- ٤- مناهل العرفان في علوم القرآن، محمد عبد العظيم الزُّرْقاني، المتوفى سنة ١٣٦٧ هـ(٤). وهو كتابٌ مشهورٌ، معروفةٌ قيمته العلمية.
  - ٥- معجم علوم القرآن، إبراهيم محمد الجرمي (٥).
  - ٦- إتقان البرهان في علوم القرآن، أ.د. فضل حسن عباس(٢).
- ٧- الْمُيَسَّرُ في علوم القرآن، مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي (٧). وهو كتابٌ متْقَنُّ، مُحَرِّرٌ، قد يُوَفِّر على دارسه الوقتَ للإلمام الشامل الموجز في علوم القرآن.



<sup>(</sup>۱) تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه، الطبعة الأولى، ١٣٧٦هـ - ١٩٥٧م، ثم صوَّرتُه - بنفس ترقيم الصفحات - دار المعرفة، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>٢) تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٣٩٤هـ - ١٩٧٤م. وكذلك طبع بتحقيق مركز الدراسات القرآنية في مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ١٤٢٦هـ.

<sup>(</sup>٣) حلب، دار القلم العربي، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ- ٢٠٠٢م.

<sup>(</sup>٤) مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، الطبعة الثالثة، ١٣٦٢هـ- ١٩٤٣م.

<sup>(</sup>٥) دمشق، دار القلم، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ- ٢٠٠١م.

<sup>(</sup>٦) الأردن، دار النفائس، الطبعة الثانية، ١٤٣٠هـ- ٢٠١٠م.

<sup>(</sup>٧) رَاجَعَه أ.د. غانِم قدُّوري الحَمَد، وأ.د. مُساعِد بن سُلَيمان الطيَّار، المملكة العربية السعودية - جدة، دار وقف أضواء الشاطبية للنشر، الطبعة الرابعة، ١٤٤٢هـ - ٢٠٢١م.



### (١٧) فضائل القرآن:

جاء التأليف في فضائل القرآن منذ عهدٍ مبكّر.

## ومِن المؤلفات في فضائل القرآن:

١- فضائل القرآن(١)، أبو عبيد، القاسم بن سلام الهروي، ١٥٧-٢٢٤هـ، وجاء عنوانه في طبعة أخرى(٢): «فضائل القرآن ومعالمه وآدابه»، وهو عنوانٌ واردٌ في بعض مخطوطات الكتاب، ولكن الكتاب رُبَّما اشتهر باسمه المختصر (فضائل القرآن)(٣).

وكتاب أبي عبيد هذا مِن أوائل كُتُبِ فضائل القرآن، وأُولاها، ورُبَّما كان هو الكتاب الثاني في التأليف في «فضائل القرآن»، أو هو الأول في التأليف في هذا الموضوع بعد الإمام الشافعي، رحمهما الله.

وكان التأليف في فضائل القرآن مشتملاً على موضوعاتٍ أُخرى مهمة، غير فضائل القرآن، كما هو الشأن في كتاب أبي عبيدٍ هذا، وقد أفردتُه بالكلام عنه في موضعه مِن هذا الكتاب.

٢- فضائل القرآن وما أنزل من القرآن بمكة وما أنزل بالمدينة، أبو عبد الله،
 محمد بن أيوب بن يحيى بن الضريس الرازي، المتوفى ٢٩٤هـ(٤).

<sup>(</sup>١) تحقيق وشرح وتعليق: الدكتور مروان العطيَّة، المملكة العربية السعودية - الرياض، الخزانة الأندلسية، الطبعة الثالثة، ١٤٤٣هـ.

<sup>(</sup>٢) طبعة المغرب، دراسة وتحقيق أحمد بن عبد الواحد الخَيَّاطي، المملكة المغربية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية المغربية، مطبعة فضالة، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٣) وقد اخترنا هذا الكتاب ضِمن المصادر المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر، واخترنا منه عدداً مِن الأمثلة، انظره في الفصل السادس، المبحث الأول، في المطلب الثاني منه، مِن هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) تحقيق غزوة بدير، دمشق - سورية، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ - ١٩٨٧م.





- ٣- فضائل القرآن، أبو بكر، جعفر بن محمد بن الحسن بن الْمُسْتَفاض الفِرْيابِي،
   المتوفى سنة ٢٠١هـ(١).
- ٤- فضائل القرآن، أبو عبد الرحمن، أحمد بن شعيب بن علي، النسائي، المتوفى سنة ٣٠٣هـ(٢).
- ٥- فضائل القرآن، أبو حفص، عمر بن محمد بن بجير البجيري، المتوفى سنة ٣٠١ هـ(٣)، وهو: جزء من مستخرجه على صحيح الإمام البخاري.

# ومن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

- ١- كتاب فضائل القرآن العظيم وثواب من تعلّمه وعلّمه وما أعد الله عز وجل لتاليه في الجنان، ضياء الدين، أبو عبد الله، محمد بن عبد الواحد المقدسي، المتوفى سنة ٦٤٣هـ(٤).
- ٢- فضائل القرآن، ابن كثير، أبو الفداء، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقى، المتوفى سنة ٧٧٤هـ(٥).
- ٣- موسوعة فضائل سور وآيات القرآن القسم الصحيح، محمد بن رزق
   بن طرهوني<sup>(٦)</sup>.



<sup>(</sup>۱) تحقيق وتخريج ودراسة يوسف عثمان فضل الله جبريل، الرياض، مكتبة الرشد، الطبعة الأولى، ۱٤٠٩هـ-۱۹۸۹م.

<sup>(</sup>٢) تحقيق د. فاروق حمادة، بيروت، دار إحياء العلوم، دار الثقافة، الدار البيضاء، الطبعة الثانية، ١٤١٣هـــ ١٤١٣هـــ ١٤١٣م.

<sup>(</sup>٣) تحقيق الدكتور محمد بن بكر إبراهيم عابد، المدينة المنورة، مكتبة العلوم والحكم، دمشق، دار العلوم والحكم، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ - ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>٤) تحقيق صلاح بن عايض الشلاحي، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ- ٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>٥) مكتبة ابن تيمية، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.

<sup>(</sup>٦) جدة، مكتبة العلم، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.



### (۱۸) عِلم القراءات:

معلومٌ لدى المتخصصين، القراءات القرآنية المتواترة، المعتمدة في نَقْل القرآن الكريم وقراءته، والعمل به، والصلاة به.

ومعلومٌ، أيضاً، أثَرُ تعدّد الألفاظ فيما بين هذه القراءات الثابتة، وأنها كلها قرآن. ومعلومٌ، كذلك، الحِكم في هذا التغايُر بين هذه القراءات المعتمَدة في النقل عن رسول الله عليه.

ومعلومٌ، كذلك أهميةُ الألفاظ هذه في تفسير القرآن وتدبُّره، وأنّ مما يراعى في تفسير القرآن: اعتبار القراءة الأخرى تفسيراً، أو مساعِدةً على تفسير هذه القراءة، أو تلك، وأنّ بعض قراءات الأصحاب، رضوان الله عليهم، المختلفة عن المصحف الإمام، الذي جَمَع عليه الأُمّة الخليفةُ الراشد ذو النورين، عثمان بن عفان، ئا، معدودةٌ في باب التفسير، وأنّ بعضها لا تَعدُو أن تكون قراءةً تفسيرية مهمّة، على ما قرّره المتخصصون، ومنهم الإمام أبو عبيد، القاسم بن سلام، (١٥٧ - ٢٢٤هـ) رحمه الله، في كتابه «فضائل القرآن»، في مواضع منه (١٠٠).

وتفاصيل هذا الموضوع طويلة، لا تخفي على المعْنيين بالقرآن وتفسيره وتدبّره.

ويَصعُبُ هنا الدخول في علوم القراءات وتفاصيلها، والمؤلَّفات فيها، التي استغرقتْ مئات المؤلَّفاتِ المبَكِّرةِ في هذه القراءات القرآنية.

## فمن المؤلَّفات المبكرة في القراءات:

۱ - كتاب السبعة في القراءات، أحمد بن موسى بن العباس التميمي، أبو بكر بن مجاهد البغدادي، المتوفى سنة ٣٢٤هـ(٢).

<sup>(</sup>١) منها في ص ٤٢٣-٤٣٣، طبعة الدكتور مروان العطيّة، المملكة العربية السعودية - الرياض، الخزانة الأندلسية، الطبعة الثالثة، ١٤٤٣هـ.

<sup>(</sup>٢) تحقيق شوقي ضيف، مصر، دار المعارف، الطبعة الثانية، ١٤٠٠هـ.





#### الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

- ٢- معاني القراءات للأزهري، محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور، المتوفى سنة ٣٧٠هـ(١).
- ٣- إعراب القراءات السبع وعللها، الحسين بن أحمد بن خالويه، أبو عبد الله،
   الهمذاني النحوي الشافعي، المتوفي سنة ٣٧٠هـ(٢).
- ٤ الحجة في القراءات السبع، الحسين بن أحمد بن خالويه، مؤلف الكتاب السابق ذِكره نفسه (٣).
- ٥- المبسوط في القراءات العشر، أحمد بن الحسين بن مِهْ ران النيسابوريّ، أبو بكر، المتوفى سنة ٣٨١هـ(٤).
- ٦- المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، أبو الفتح عثمان بن جنى، المتوفى سنة ٣٩٢هـ(٥).
- ٧- حجة القراءات، عبد الرحمن بن محمد، أبو زرعة ابن زنجلة، المتوفى سنة حوالي ٤٠٣هـ(١).
- $\Lambda$  جامع البيان في القراءات السبع، عثمان بن سعيد، أبو عمرو الداني، المتوفى سنة 3.3.4هـ( $^{(4)}$ ).



<sup>(</sup>۱) جامعة الملك سعود، المملكة العربية السعودية، مركز البحوث في كلية الآداب، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ- ١٩٩١م.

<sup>(</sup>٢) حققه وقدم له دعبد الرحمن العثيمين، مكة المكرمة - جامعة أم القرى، القاهرة، مكتبة الخانجي، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٣) تحقيق: د. عبد العال سالم مكرم، المتوفى سنة ١٤٢٩هـ، الأستاذ المساعد بكلية الآداب - جامعة الكويت، بيروت، دار الشروق، الطبعة الرابعة، ١٤٠١هـ.

<sup>(</sup>٤) تحقيق سبيع حمزة حاكيمي، دمشق، مجمع اللغة العربية، ١٩٨١م.

<sup>(</sup>٥) تحقيق محمد عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م.

<sup>(</sup>٦) تحقيق الكتاب ومعلق حواشيه: سعيد الأفغاني، دار الرسالة.

 <sup>(</sup>٧) أصل التحقيق: رسائل ماجستير من جامعة أم القرى وتم التنسيق بين الرسائل وطباعتها بجامعة الشارقة، الإمارات، جامعة الشارقة، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ - ٢٠٠٧م.



### ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

- ۱ المكرر فيما تواتر من القراءات السبع وتحرر. ويليه / موجز في ياءات الإضافة بالسور، عمر بن قاسم بن محمد، الأنصاري، أبو حفص، سراج الدين النشَّار الشافعي المصري، المتوفي سنة ٩٣٨هـ(١).
- ٢- مقدمات في علم القراءات، محمد أحمد مفلح القضاة، وأحمد خالد شكرى، ومحمد خالد منصور (٢).
  - ٣- مباحث في علم القراءات مع بيان أصول رواية حفص، محمد عباس الباز (٣).

الإسناد عند علماء القراءات، د. محمد بن سيدي محمد محمد الأمين (٤).

### (١٩) علم الوقف والابتداء:

وهذا مرتبطٌ بفقه القرآن وتَدَبُّره، وتفسيره بصورةٍ أساسية، وهناك أهميّة كبيرة للعناية بالوقف والابتداء في باب التدبر؛ فإنّهما بهما تظهر معاني القرآن ولطائفه المرتبطة بسلامة قراءة القرآن، التي يُفسِدها الإخلال بسلامة تطبيق هذا العِلم.

ويا لله كم أفسد معنى القرآنِ قارئُهُ؛ بسبب إهماله للمواضِعِ المناسِبة للوقف والابتداء! وكم أَظَهرَ قارئُ القرآن معنى النصّ القرآنيّ، وبهاءَه، وروْعتَه، بسبب مراعاته المناسِبة لكلِّ مِن الوقف والابتداء! (٥).

ومواضع الوقف في القرآن الكريم اجتهادية، ليست توقيفية، إنما يحكمها المعنى وقوانين اللغة العربية؛ ولهذا تجدهم ربما اختلفوا في مواضع الوقف ما بين

<sup>(</sup>۱) تحقيق أحمد محمود عبد السميع الشافعي الحفيان، بيروت دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ۱۶۲۲هـ- ۲۰۰۱م.

<sup>(</sup>٢) عمان، الأردن، دار عمار، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ- ٢٠٠١م.

<sup>(</sup>٣) القاهرة، دار الكلمة، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ- ٢٠٠٤م.

<sup>(</sup>٤) الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، العدد ١٢٩، ١٤٢٥هـ.

<sup>(</sup>٥) ولهذا رأيتُ أن أَطيلَ بعض الشيء في الكلام عن هذا الموضوع في هذه الصفحات.





#### الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

إمام وإمام، وما بين طبعة للمصحف وطبعة أخرى، بل ربما غيّروا فيها وعدَّلوا ما بين الطبعة الأولى مِن المصحف لدى جهةٍ ما والطبعة اللاحقة لها.

وهذا يعني أنه ليس كل قارئ يستطيع أن يميّز مواضع الوقف هذه، وإنما مَنْ لديه الأهلية اللغوية والعلمية والتخصص في القرآن الكريم. وفي كلِّ الأحوال، على قارئ القرآن أن يهتدي في ذلك بما حدّده الأئمة المتخصصون مِن قواعد الوقف، ولا سيما الوقف الممنوع، ولا سيما ما اتفقوا عليه مِن ذلك؛ لِما له من أثرٍ في استقامة المعنى، أو إفساد للمعنى القرآنى.

وبناءً على هذا، فليس كل مَنْ قرأ القرآن قد قرأه، إذْ لعلّه يقرأه وهو يحرّفه بسبب إفساده معانيه بالقراءة الخطأ.

ولعلَّ من المهِمِّ هنا تأكيد النصح لطالب العلم والتدَبُّر، المعْنِيِّ بقراءة القرآن الكريم أن يُعنَى بقراءة هذا المرجع المهم، أوصِيه بهذا، وأنا شريكٌ له في الأجر، إن شاء الله.

ومِن أهم ما تجب العناية به في باب الوقف والابتداء في القرآن الكريم: الوقف الممنوع(١).

### المؤلفات في الوقف والابتداء:

بالرغم من أني أرى أنه يكفي -أيها القارئ العزيز- في المؤلفات في الوقف والابتداء أنْ أُحيلك على كتاب: «الوقف الممنوع في القرآن الكريم: مواضعه وأسراره البلاغية»، الذي سأذكره في المؤلفات في هذا الموضوع، إلا أني أشير إلى بعض المؤلفات المؤلفات.



<sup>(</sup>۱) يُنظر، الوقف الممنوع، الدكتور إسماعيل صادق عبد الرحيم، مصر، دار البصائر، الطبعة الأولى، ١٤٣٠ هـ-٢٠٠٩م. ومما يلاحَظ على هذا الكتاب في هذه الطبعة: عدم التفريق بالنقط بين الياء المتطرفة والألف المقصورة، وكذلك عدم ضبط ما يحتاج ضبطًا من الكلمات، وعدمُ العناية الكافية بعلامات الترقيم.



#### فمن المؤلفات فيه:

- ۱ الوقف والابتداء في كتاب الله عزَّ وجل، أبو جعفر، محمد بن سعدان الكوفي الضرير، المتوفى سنة ٢٣١هـ(١).
- ۲- إيضاح الوقف والابتداء، محمد بن القاسم بن محمد بن بشار، أبو بكر الأنباري، المتوفى سنة ۳۲۸هـ(۲).
- ٣- القطع والائتناف، أبو جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل النَّحَّاس، المتوفى
   سنة ٣٣٨هـ(٣).
- ٤ المكتّفى في الوقف والابتداء، عثمان بن سعيد، أبو عمرو الداني، المتوفى سينة ٤٤٤هـ(٤).

### ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

لعل مِن المهم الإشارة إلى بعض المؤلفات المعاصرة في الموضوع؛ لأهمية هذا الأمر للتدبر، فمنها:

۱ - الوقف والابتداء وصلتهما بالمعنى في القرآن الكريم، أ.د. عبد الكريم إبراهيم عوض صالح (٥٠).

<sup>(</sup>۱) تحقيق أبو بشر محمد خليل الزروق، دبي، مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث، الطبعة الأولى، ۱٤۲۳هـ ٢٠٠٢م.

<sup>(</sup>۲) تحقيق محيي الدين عبد الرحمن رمضان، دمشق، مطبوعات مجمع اللغة العربية، ١٣٩٠هـ- ١٩٧١م.

<sup>(</sup>٣) تحقيق د. عبد الرحمن بن إبراهيم المطرودي، المملكة العربية السعودية، دار عالم الكتب، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٤) تحقيق محيي الدين عبد الرحمن رمضان، دار عمار، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م، وطبعة أخرى تحقيق د. يوسف المرعشلي، دار الرسالة.

<sup>(</sup>٥) مصر، دار السلام، الطبعة الخامسة، ١٩٠٢م.





#### الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

٢- الوقوف اللازمة في القرآن الكريم وعلاقتها بالمعنى والإعراب، أ.د. حمدي عبد الفتاح مصطفى خليل().

٣- الوقف الممنوع في القرآن الكريم: مواضعه وأسراره البلاغية، د. إسماعيل
 صادق عبد الرحيم، دار البصائر (٢).

### (٢٠) كُتب التفسير، وعلم تفسير القرآن:

هذه المؤلّفات الكثيرة العظيمة في تفسير القرآن الكريم، التي رُبّما استعصت على الحصر، باختلافِ مناهِجِها، ومنازِلِها العلمية ومشارِبِها، كُلُّها في فقه كتاب الله، واستجلاء معانيه، وتفسيرِ مُفردَاتِه وجُمَلِه وأساليبِه، ولُغتِه وبلاغتِه، وإعجازه، إنَّ هذه المؤلفات مِن أعظم ما يُظْهر أَوْجِهِ حِفْظِ كتابِ الله تعالى.

والعجيبُ أنَّ التأليفَ والكتابة في تفسير القرآن الكريم، أمرٌ متجدِّدٌ لم ينتهِ، ولن ينتهِ، بل أخبر الله تعالى بأنَّ آياتِه في الأنفسِ والآفاقِ متجَدِّدَةٌ، كما قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَاينتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي ٱنفُسِمِمْ حَتَّى يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحُقُّ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾، [فصلت: ٥٣].

لَعَلَّ مِن المهمِّ الإشارةُ هنا إلى أنَّ العناية بتفسير القرآن الكريم تَنَوَّعَتْ، حتَّى خُدِمَ تفسيرُ القرآن بطرائق ووسائل متعدِّدة، فجاءتْ هذه الخدمة للتفسير، كُتُبَ تفاسيرَ مُطَوَّلَةً، وكُتُبَ تفسير مُتَوَسِّطة، وكُتُبَ تفسير مُخْتصرة، بل وتفسير كلمات ومُفْرداتِ القرآن الكريم.



<sup>(</sup>١) المكتبة الأزهرية للتراث، الطبعة الأولى، ٢٠١٠م. وهو كتابٌ مهمٌّ في مسألة التكبُّر وأدواته.

<sup>(</sup>٢) وهو في أصله رسالة دكتوراه، استغرقت خمس سنوات؛ فجاء بحثًا وافيًا بحواشيه، متضمنًا ذِكْر المؤلفات في الموضوع، وجاء البحثُ في جزأين، مجموع صفحاتهما يُقاربُ ١٤٠٠ صفحة.



كما جاءتْ جُهُ ود تفسير القرآن متنَوِّعَةً في عصرنا في مجال الوسائل الإلكتروني، والموقع الإلكتروني، والبرنامج الإلكتروني، والموقع الإلكتروني، ومُخْتلف الجُهود عَبْرَ الشبكة العنكبوتية (النت).

إلى آخر ما هنالك مِن أنواع العلوم والمجالات ذات الصلة بخدمة تدبّر القرآن؛ تأسيساً له، التي لم يُذْكر فيها «التدبر» أو شيء مِن مشتقاته، فحصر هذا النوع مِن المؤلفات هنا غير ممكن بسهولة.

وبالنسبة للمؤلفات في تفسير القرآن، فإنها غير قابلة للحصر؛ لكثرتها، وحسبك أنْ تَعرف أنّ هناك مؤلفاتٍ وفهارسَ كثيرةً خاصةً في ذِكْر كتب التفسير، وذِكْر كتب علوم القرآن، ومنها «فهرست كتب التفسير» في ٣ مجلدات، أصدرَهُ «مجمّع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف» فجاء ما حُصِر فيه مِن كتب التفسير أكثرَ مِن ٢٠٠٠ كتاب تفسير، وهذا ليس حاصراً لجميع كتب التفسير!(١).

### ومِن المؤلَّفات المتقدمة زمناً في التفسير وعلم التفسير:

١- تفسير مقاتل بن سليمان، أبو الحسن، مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي بالولاء البلخي، المتوفى سنة ١٥٠هـ(٢)، علمًا بأنّه ضعيفٌ عند أهل الحديث، لا يقبلون روايته، وأثنى بعض الأئمة على تفسيره، كالإمام ابن المبارك، والإمام الذهبي.

<sup>(</sup>۱) على أنَّ هذا الفهرس لم يصنَّف بحسب القرون الهجرية، ولم يُبيِّن فيه المطبوع من المخطوط. وقد كتبَ أ.د. ياسر إسماعيل راضي بحثًا بعنوان: دليل التفاسير المطبوعة، حتى عام ١٤٣١هـ، أحصى فيه كتب التفسير المطبوعة فقط، وصنفها بحسب القرون الهجرية، الأمر الذي يُسَهِّلُ على القارئ أو طالب العلم البحثَ عنها، والقراءة فيها. (مجلة معهد الإمام الشاطبي، العدد ١، ١١/١٨م).

<sup>(</sup>٢) بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ.





#### الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكّرة المؤسّسة للتدبر...

- ٢- تفسير الثوري، أبو عبد الله، سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري الكوفي،
   المته في سنة ١٦١هـ(١).
  - ٣- تفسير القرآن، عبد الرزاق بن همام الصنعاني، المتوفى سنة ٢١١هـ(٢).
- ٤- فهم القرآن ومعانيه، الحارث بن أسد المحاسبي، أبو عبد الله، المتوفى سنة ٢٤٣هـ (٣).
- ٥- التنبيه على فضل علوم القرآن، محمد بن حبيب النيسابوري، أبو القاسم، المتوفى سنة ٢٤٥هـ(٤).
- ٦- جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد، أبو جعفر الطبري،
   المتوفى سنة ٣١٠هـ(٥).
- ٧- تفسير القرآن العظيم، أبو محمد، عبد الرحمن بن محمد بن إدريس، التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم، المتوفى سنة ٣٢٧هـ(٢).
- ٨- تفسير القرآن العزيز، أبو عبد الله، محمد بن عبد الله بن عيسى بن محمد المري، الإلبيري المعروف بابن أبي زَمَنِين المالكي، المتوفى سنة ٣٩٩هـ(٧).



<sup>(</sup>١) بيروت - لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٢) تحقيق د. مصطفى مسلم محمد، الرياض، مكتبة الرشد، ١٤١٠هـ.

<sup>(</sup>٣) تحقيق د. حسين القوتلي، بيروت، دار الكندي، ودار الفكر، الطبعة الثانية ١٣٩٨هـ.

<sup>(</sup>٤) العراق، وزارة الثقافة والإعلام، دائرة الشؤون الثقافية، تحقيق محمد عبد الكريم راضي، ١٩٨٨م.

<sup>(</sup>٥) تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ- ٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>٦) تحقيق أسعد محمد الطيب، المملكة العربية السعودية، مكتبة نزار مصطفى الباز، الطبعة الثالثة، 18١٩هـ.

<sup>(</sup>٧) تحقيق أبو عبد الله، حسين بن عكاشة - محمد بن مصطفى الكنز، مصر، القاهرة، الفاروق الحديثة، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م.



- ٩- التَّفْسِيرُ البَسِيْط، أبو الحسن، علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي،
   النيسابوري، الشافعي، المتوفي سنة ٤٦٨ هـ(١).
- ١ تفسير الراغب الأصفهاني، أبو القاسم، الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، المتوفى سنة ٥٠٢هـ(٢).
- ۱۱ معالم التنزيل في تفسير القرآن = تفسير البغوي، محيي السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي، المتوفى سنة ۱۰ هـ(۳).
- ١٢ أحكام القرآن، أبو بكر، محمد بن عبد الله المعروف بن ابن العربي، المتوفى منة ٥٤٣هـ(٤).

### ومِن المؤلَّفات فيه اللاحِقة بعد ذلك:

- ۱ زاد المسير في علم التفسير، جمال الدين، أبو الفرج، عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزى، المتوفى سنة ٥٩٧هـ(٥).
- Y 1 الجامع لأحكام القرآن = تفسير القرطبي، أبو عبد الله، محمد بن أحمد بن أبى بكر، الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، المتوفى سنة YY هـ ( $^{(7)}$ ).

<sup>(</sup>۱) تحقيق أصل تحقيقه في (۱۰) رسالة دكتوراة بجامعة الإمام محمد بن سعود، ثم قامت لجنة علمية من الجامعة بسبكه وتنسيقه، عمادة البحث العلمي - جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ.

<sup>(</sup>٢) تحقيق ودراسة: د. محمد عبد العزيز بسيوني، كلية الآداب - جامعة طنطا، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٣) حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر - عثمان جمعة ضميرية - سليمان مسلم الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الرابعة، ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م.

<sup>(</sup>٤) تحقيق على محمد البجاوي، عيسى البابي الحلبي وشركاه، الطبعة الثانية، ١٣٨٧هـ- ١٩٦٧م.

<sup>(</sup>٥) بيروت، المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة، ٤٠٤ هـ.

<sup>(</sup>٦) تحقيق أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، القاهرة، دار الكتب المصرية، الطبعة الثانية، ١٣٨٤هـــ ١٩٦٤





#### الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

٣- التحرير والتنوير، محمد الطاهر ابن عاشور، المتوفى سنة ١٣٩٣هم، كتابُ تفسير عجيبِ في رصانة منهجه العلميّ، وشمولية مجالاته، والاستشهاد بالآيات والأحاديث واستعمالات العرب، واللغة والبلاغة، والاستنباطات، وعُمْق التدبر، الشاهدة بإمامة مؤلفه في اللغة! وأفضلُ مَن يستفيد منه مَنْ كان لديه خلفية كافية في اللغة.

٤- الإكسير في علم التفسير، نجم الدين الطوفي الحنبلي، المتوفى سنة ٧١٦هـ(١).

٥ - مقدمة في أصول التفسير، تقي الدين، أبو العباس، أحمد بن عبد الحليم بن عبد الحليم بن عبد السلام، ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي، المتوفي سنة ٧٢٨هـ(٢).

ومعلومٌ اختلافُ مناهج كتب التفسير، وتَعدُّدها، واختلاف مناهجها في التفسير، وفي أغراض التفسير، وما يَستهدفه كلُّ منها، وتفاوتها في الجودة (٣).

ومما لا شك في أهميّته لِمُتَطلِّب معاني القرآن، وفهْمه وتدبره، أنْ يُعنى بكتب التفسير في مختلف هذه المجالات.

وبناءً على هذا كله، فلن نَدْخُلَ هنا في الحديث التفصيلي عن هذه المجالات من مجالات التفسير، وإلا لأَخَذَنا في بحْرِه بعيداً عن موضوع هذا الكتاب.



<sup>(</sup>١) تحقيق د. عبد القادر حسين، القاهرة، مكتبة الآداب، ١٣٩٧هـ - ١٩٧٧م.

<sup>(</sup>۲) لها عدة طبعات وعدة شروح، منها: طبعة بيروت - لبنان، دار مكتبة الحياة، ١٤٩٠هـ - ١٩٨٠م. وشرحها الشيخ محمد بن صالح بن محمد العثيمين، المتوفى سنة ١٤٢١هـ، طبع بإشراف مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العُثيمين الخيريّة، مدار الوطن للنشر، ١٤٢٦هـ، وشرح د. مساعد بن سليمان بن ناصر الطيّار، المملكة العربية السعودية، دار ابن الجوزي، الطبعة الثانية، محرم ١٤٢٨هـ.

<sup>(</sup>٣) للمؤلف كتابٌ عنوانه: «منهج تفسير القرآن الكريم بين الالتزام بالمأثور عن السلف والاجتهاد المشروع للخلف: دراسة نظرية تطبيقية نقدية»، لعله يتزامنُ طبعه مع طبع هذا الكتاب، بإذن الله تعالى. وأراه مُهمّاً للإسهام في منهجية التفسير والتدبر.



على أنَّه ينبغي الإشارةُ هنا إلى أنّ جهود الأئمة الفضلاء في باب التفسير، جهود مشكورة، وبالعِلم مذكورة.

ومع ذلك فأئمتنا في التفسير غيرُ معصومين مِن الخطأ، بـل حَصَلتْ منهـم أخطاء.

وطالبُ تدبر القرآن وتفسيره، يَتعيّن عليه العناية بالتفسير، وبتحرير أقوال المفسرين؛ لأخذ الصواب منها، وتَخطّي ما عداه.

وإنّ في بعض الموضوعات والمجالات في هذا الكتاب ما يُساعِد على هذه المهمّة ويُمنْهجها.

كما أُلِّفتْ بعض المؤلفات في التصويب أو التصحيح أو النقد لبعض تفسير المفسرين، أو لنقد بعض مؤلفاتهم، رحمهم الله، وهي كتب كثيرة.

ومنها كتاب: «بِدَعُ التفاسير»، عبد الله بن الصديق الغماري، المتوفى سنة ١٤١٣هـ(١).

وقد تتبّع فيه ما رآه مِن أخطاء في تفسير القرآن سورة، سورة، مِن أوله إلى آخره، فعَرَضَ لمواضعَ في نحو خمسين سورة. وهو كتابٌ مفيد، بالرغم مما ظهَرَ لِي عليه مِن بعض المآخذ، وليس هذا موضعُ تتبُّعِها.

<sup>(</sup>١) دار الكتبي، الطبعة مزيدة ومنقحة، ١٤١٢هـ- ١٩٩٢م.





الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

### المطلب الثالث

# أهمية كلِّ مِن العلوم والمؤلفات الأُولى، المؤسّسة لعلم تدبر القرآن، واستخلاص دلالاتها

ونتناول هذا في وقفتين:

### الوقفة الأُولى: أهميّةُ كلِّ منهما:

يأتي الوقوف عند هذه المؤلفات؛ لأهميتها البالغة؛ وذلك باعتبارها حَجَر الأساس لهذا العلم، الذي ربما غفَلَ عنه كثيرٌ مِن الناس.

ولاسيما أنه قد كانت اللغة العربية -لغة القرآن الكريم- أهم ركائز هذا العلم، وأهم ركائز هذا العلم، وأهم ركائز هذا النوع مِن مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه؛ وذلك لأهمية اللغة العربية وسيلةً لفهم القرآن فهماً منهجيّاً صحيحاً؛ واستخراج دقائق القرآن ولطائفه وبلاغته وإعجازه...؛ وأهميّة اللغة العربية وعلومها لامتثال ما أوْضَحه الله في كتابه عن حقيقة كتابه وأنه عربيّ؛ وأنه يَجب أن يُتدبر ويفْهَم ويُفْقه على قانون لغته: اللغة العربية.

نعم، فليس المقصود مِن تناول هذا القسم مِن مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه في هذا الكتاب الدخول في تفاصيل هذه المجالات ونماذجها كلها، كما لو كان الكتاب متخصصاً في هذه العلوم وهذه المجالات تخصّصاً دقيقاً، وإنما هو





مَدْخَلٌ تعريفي لابد منه ليس إلا؛ وذلك لعدم إمكانية تنفيذ ذلك كله في كتابٍ واحد، وإنما المقصود: الإشارة المناسِبة إلى هذه المجالات وإلى أهميّتها؛ ليتعرّف عليها الدارس لكتاب الله؛ وليُطبّقها متى ما أراد، أو متى تمكّن مِن ذلك.

وحسبنا في هذا الكتاب أنْ يَعرف القارئ هذه العلوم والوسائل، المساعِدة على فهم القرآن، ومعرفة معانيه وأسراره -المتفرّع كثيرٌ منها عن اللغة العربية وفقهها وعلومها - وليعرف طُرُق الوقوف على كنوز القرآن النورانية، وليُدرك أهميتها في باب التدبر، ثم يَبقى هذا الباب مفتوحاً أمام الإنسان طوال حياته، طالما أنه حيٌ، وطالما أنّ قلبه حيٌ، وطالما أنه يَفتح عينيه وعقله وقلبه على هذا الهدف الكبير، هدف فهم كلام ربه!

ويكفي هنا أنْ نُرْشِد الدارس لكتاب الله، والمتطلِّبَ معانيه وأسبابَ تدبّره إلى هذه الطريق، أو هذه الطرُقِ والمداخِلِ، المساعِدة على تحصيل القرآن وعلومه وتَدبره، بصفةٍ عامّة، أو بصفةٍ إجمالية؛ إرشاداً إلى سبيل الحصول على ثمرات التدبر اليانعة الفريدة!

ولعل الحريص على التفقه في كتاب الله، الراغب في تدبّره على ما ينبغي، أنْ يواصل طريقَه مع كتاب الله: حفظاً، وتدبّراً، وعملاً وتطبيقاً، وأن يَجعل هذا كله مِن برنامجه في حياته كلها.

ويُمكن ضرُّب أمثلةٍ مختارة قليلة مِن بعض هذه الأبواب المشار إليها آنفاً...

حقّاً، إنّ هذه الطريق، أو الطرُق والمداخِلَ، المساعِدة على تحصيل القرآن وعلومه وتَدبره، بصفةٍ عامّة، أو بصفةٍ إجمالية، مداخلُ مهمّة، فهي طريقٌ للحصول على ثمرات التدبر اليانعة المشعدة!





#### الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

# الوقفة الثانية: استخلاصُ دلالاتِ هذه الأنواع مِن العلوم والمؤلفات المِكِّرة المؤسِّسة لعلم التدبر:

يُمكِنُنا استخلاصُ دلالاتِ هذه العلوم، ودلالاتِ أنواعِ هذه المؤلفات التأسيسية المبكِّرة لعلم تدبر القرآن، المتناولة للتدبر بصورةٍ غير مباشرة، فيما يلي:

مما يَدلُّ عليه استعراض هذه المؤلفات، التأسيسية المبكّرة لعلم تدبر القرآن، السابق ذِكْرها، أو ذِكْرُ مجالها العلميّ، المتناولة للتدبر بصورةٍ غير مباشرة:

1- تدل المؤلفات التأسيسية المبكّرة هذه على أنها كانت تأصيلاً علميّاً مبكّراً، على ما يَشهد به تواريخ كتابتها، وتواريخ ولادة ووفيات مؤلفيها، رحمهم الله، وأنها لم تتأخر عن وقتها المناسب، ولو قال قائلٌ: إنّها تأخرت؛ لقال الإمام أبو عبيد، مشلاً، ولقال كتابه «فضائل القرآن»: كلا، كلا، بل ها أنا ذا قائمٌ بشهادتي لبيان الحقيقة؛ فأين تَذهبون أيها المتقوّلون!

٢- وتدل على أنها جاءت مؤلفاتٍ فيها شمولية وموسوعية في مناقشة هذا النوع
 من العلم، وليست مقتصرةً على جزئيات أو موضوعاتٍ جزئية فيما يتعلق بمجال هذا العِلم.

٣- وتدل على أنها جاءت، أيضاً، مؤلفاتٍ تأسيسية تأصيلية، مبنية على البيان والاستدلال، لعلم تدبر القرآن، وعلوم القرآن، ومنهج فهم القرآن، ومنهج التعامل معه.

٤- وتدلُّ على أنها مؤلفاتٌ علمية متخصصة في القرآن، وفهمه، وتدبره، والتعامل معه، وإنْ لم تكن العناوين دائماً واردةً باللفظ، لكنها في صميم المعنى وعَيْن التخصص.





٥- ويَدلّ مضمون هذه المؤلفات على حقائقَ وواقع علميّ؛ ينبغي لنا مراعاته والإفادة منه في عنايتنا بفهم القرآن، وتدبره، ومنهج التعامل معه. ومِن هذه الحقائق: ما دلّتْ عليه هذه المؤلفات مِن بنائها، وبناء العِلم فيها على أُسس علمية، ضابطةٍ لهذا التخصص.

كتأسيس فهم القرآن وتدبره على اللغة العربية، وعلى العناية بها بمختلف علومها، والعناية بقواعدها النحوية، وعلم إعرابها، وعلم صرّفها، وبأسسِ الاستعمالات اللغوية عند العرب، وبالعناية بمختلَفِ دلالاتِ المفرداتِ والألفاظ، ودلالاتِ أساليب اللغة.

وكتأليفهم كثيراً مِن أنواع المؤلفات، الخادمة لهذا المجال؛ فجاءت قواعدُهم وأمثلتُهم وشواهدُهم فيها، شاهدةً بهذه الحقائق؛ ككثير مِن مؤلفات الإمام أبي عبيد، القاسم بن سلام، وككتاب الإمام السمرقندي، أبي النصر، شيخ المفسرين ببلده في زمنه، المتوفى بعد عام الأربع مئة الهجري، في كتابه «مدخلٌ لعِلم تفسير كتاب الله تعالى»، وما بَنى الكلامَ عليه في هذا الكتاب العجب مِن علوم اللغة العربية المتخصصة الدقيقة! حتى إنه قد يَصعبُ استيعابه على كثيرٍ مِن العرب الدارسين اليوم، أمّا ذوو الحصيلة اللغوية الكافية مِن الدارسين للقرآن وتدبّره وتفسيره، فإنه مُتعةٌ لهم يَسعدون بها!

ويدلُّ مضمون هذه المؤلفات، أيضاً، على ارتباط هذا التأسيس العلميّ فيها بأحاديث الرسول على إذْ جاء مَبْناها على الأحاديث النبوية، مُساقةً بالسند إلى رسول الله على وبهذا اكتملَ مَبْنى مادة هذه المؤلفات على أساسِ العلوم: القرآن الكريم، والحديث النبوي، واللغة العربية؛ فما أسعدَ المتلقّى لها بالفوز بالعلم والهدى!

٦- وأخيراً، أقول: كلُّ هذه الدلائل، المستخلَصة مِن المؤلفات المبكرة هذه،
 تؤكِّد لنا ما أؤضحناهُ سابقاً مِن أهمية اللغة العربية في الدراسات القرآنية

### www.alukah.net





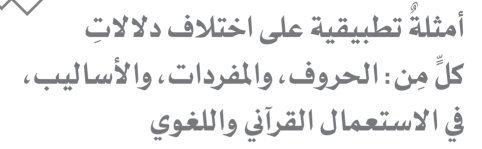
الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

وفي العناية بتدبر القرآن ومصادر تدبره...، وأهمية عناية دارس القرآن ومصادر تدبره بلغة القرآن، التي أنزله الله بها، وتحدَّى به أهلَها الناطقين بها؛ فهزَمهم، وأهمية عناية طالب علم التدبر بالحديث الشريف!

هذا كتاب الله، امتن الله على البشرية بنعمة إنزاله إليها، فكلُّ ما كان لازمًا لتدبره وفقهه، فهو يَكتسب أهميّتَه مِن أهمية موضوعه، وأهميّة هدفِهِ (القرآن الكريم).



## الفصل الخامس



وفيه التمهيد، والمطالب الآتية:

المطلب الأول: التنبّه لاختلاف معاني الحروف، واستعمالاتها، بحسب كلِّ مِن سياقها، ودلالاتها اللغوية الأصلية، وأمثلته.

المطلب الثاني: اختلاف معاني المفردة في القرآن بحسب دلالة ِكلِّ مِن سياق ورودها، ومعناها اللغوى الأصلى، وأمثلته.

المطلب الثالث: تعدُّدُ معاني الكلام في اللغة وفي القرآن، لاختلاف سياق الأساليب اللغوية، وأمثلته.







الفصل الخامس: أمثلة تطبيقية على الحروف، والمفردات، والأساليب...

### تمهيد:

إنّ عِلمَ معاني الحروف، وتنوع دلالاتها في اللغة العربية، وفي القرآن الكريم، وفي الحديث الشريف، وكذلك تعدد معاني الألفاظ والمفردات وتنوع دلالاتها، واستعمالاتها، في كلِّ مِن الاستعمال اللغويّ والاستعمال القرآنيّ، والاستعمال النبويّ، عِلمٌ أو علومٌ في غاية الأهمية، سواءٌ في تخصصات اللغة العربية، أو في تخصصات القرآن الكريم، ولاسيما في تدبّره، وفي عِلم التدبر وفي تخصص الحديث الشريف.

وإنّ المتدبر للقرآن، والمشتغل بعلم التدبر، الذي يَغفلُ عن هذا الباب، أو يتجاهله في تخصصه، سيَقعُ في أخطاء فادحة، أو يُحصِّل تخصَّم تحصيلاً ناقصاً.

ويَنبغي عنايةُ طالبِ التدبرِ ودارسِ القرآن الكريم بالأمثلة التطبيقية، وذلك فيما يتعلق بدلالاتِ الاستعمالِ القرآني واللغويّ، وملاحظةُ اختلاف معاني كلِّ مِن: الحروف، والمفردات، والأساليب، للوقوف على أثرِ السياق في تحديد المعاني المقصودة بها، وأثر دلالة المعنى الأصلي في اللغة.

وسنضربُ فيما يلي أمثلةً تطبيقية على ذلك؛ يَتّضح بها المراد، ويَتّضح بها أهميّة هذا الأمر لتدبّر القرآن تدبراً منهجيّاً سديداً.

فليس أُمْرُ تعدّدِ المعاني وتنوع الاستعمالات مقتصِراً على تَعدّدِ دلالات اللفظة الواحدة وتنوِّعها، بل إنّ الحرف في استعمالات اللغة العربية، أيضاً، قد تختلف دلالاته واستعمالاته مِن معنى إلى آخر، أو مِن استعمال إلى آخر، وهو بالتالي، يُؤثّر في اختلاف دلالات الكلمات؛ لأنّ الكلمات والألفاظ تتأثر معانيها وَفْق تنوع معاني الحروف. ومعاني الحرف في الكلام تُعْرف -في مختلف مواضعها- بسياق الكلام وقرائنه.





ومِن هذا، مثلاً: أَثَرُ دخول الحروف على الأفعال، فتقول: وَقَفْتُ على هذا الأمْر، ووقفْتُ عنه، وتوقّفتُ عنه، وتَوقّفتُ فيه؛ فتختلف المعاني بحسَبِ هذا التغيير في الحروف وفي الصياغة؛ ولهذا، أَطْلقوا عليها: حروف المعاني. إنها لغةٌ غنيّةٌ عجيبة!

ومِن هذا، مثلاً: أَثَرُ ضبُط الكلمة بحسَب قواعدِ تصريف الأفعال؛ فمثلاً، هناك فرقٌ بين دلالة الفعل اللازم، والفعل المتعدِّي، كما أنّ هناك فرقاً بين الفعل بهمزة التعدية، والفعل بدونها، فمثلاً:

سَبَغَ، وأَسْبغَ، فليس معناهما واحداً، وإن كان أصلُ اشتقاقهما واحداً؛ وبالتالي: تقول: أَسْبَغ الوضوء، يُسْبِغُهُ، ولا تقولُ: يَسْبَغُهُ؛ وذلك لأنه مِن (أَسْبَغَ) لا مِن (سَبَغَ). وكم تَنقلِب المعاني بسبب الغفلة عن هذا الباب في اللغة! وكم يَحْصُلُ اللحن!

وعلى هذا قال في «مُلْحة الإعراب»:

وضَمُّها مِن أَصْلِها الرباعي ... نَحْوُ: يُجِيبُ مِن أجاب الداعي(١١)

فتقول: (يُجيبُ)؛ لأنها مِن (أجابَ)، ولا تقولُ في مضارع (أجاب): (يَجوب)؛ وإلا لانقلب المعنى إلى الفعل (جاب)، بمعنى جابَ الأرضَ يَجُوبُها، أيْ: قَطَعها مشْياً!

وكذا مثْلُ: (جار)، و(أجار)، فالمعنى مختلفٌ جدّاً بين الصيغة في الفعلين، وهكذا، فالأمثلة كثيرة، لا ينبغي أن تَخفى على طالب التدبر.

وهذا كله ما سيتّضح كثيرٌ مِن جوانبه في هذا الفصل.

<sup>(</sup>۱) الحريري، القاسم بن علي بن محمد أبو محمد، البصري، المتوفى سنة ١٦هم، له عدة طبعات منها: القاهرة - مصر، دار السلام، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م.





الفصل الخامس: أمثلةُ تطبيقية على الحروف، والمفردات، والأساليب...

### المطلب الأول

### التنبّه لاختلاف معاني الحروف بحسب كلِّ مِن سياقها، ودلالاتها اللغوية الأصلية، وأمثلته

إنّ اختلاف معاني حروف اللغة العربية، وتَعدّد معانيها، واستعمالاتها، أمرٌ مستقرٌ في استعمالات القرآن الكريم، والاستعمالات اللغوية.

ولتقرير تعدد دلالاتِ الحروف، لابد من الأمثلة لِمعاني حرفٍ أو أكثر في الاستعمال اللغوي وفي الاستعمال القرآني، وهذا ما سيتضح لك في الأمثلة والأسطر الآتية:

### أمثلةٌ لمعاني حرف الألف في اللغة (أ):

(حرف الألف المفردة) حرفٌ يؤدي معانيَ متعدّدةً، قال عنه في «المعجم الوجيز لألفاظ القرآن الكريم»(١):



<sup>(</sup>۱) د. نبيل عبد السلام هارون، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م، في ٢٢٨ صفحة، وهو اختصار كا معجم ألفاظ القرآن الكريم ، إصدار مجمع اللغة العربية بالقاهرة، الذي كانت طبعته الرابعة في أكثر مِن (١٢٠٠ صفحة)، كما يقول صاحب المختصر. ويلاحَظ على الكتاب عدة ملحوظات وأخطاء. لم يُدققه مؤلفه؛ فجاء بعض الكلام مختلًا في بعض المواضع؛ فلْيَتنبه القارئ للتدقيق في الأخذ منه.



«(الهمزة) أ: الحرف الأول مِن حروف الهجاء، وتُستعمل في القرآن للاستفهام، وتودّي الهمزة، مع الاستفهام، معانيَ أُخرى، أهمّها: التسوية، والإنكار، والتقرير، والتهكّم، والتعجّب»(١).

### أمثلةٌ مِن القرآن الكريم لمعاني الهمزة هذه("):

أ - مِن أمثلةِ إفادتها التسوية، قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمُ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾، [البقرة: ٦].

ب- ومِن أمثلة إفادتها الإنكار، أو التهكم قول عالى: ﴿ أَمْ لَكُمْ عَالِهَ أُهُ تَمْنَعُهُم مِّن دُونِنَا ۚ لاَ يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنفُسِهِمْ وَلاَهُم مِّنَا يُصْحَبُونَ ﴾، [الأنباء: ٤٣].

ج- ومِن أمثلةِ إفادتها التهكم قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَابِآ ءَنَا أَ أُولَوْ كَاكَ ءَابَ آؤُهُمْ لَا يَعْمُ قِلُونِ شَيْعًا وَلَا يَهُ تَدُونَ ﴾، [البقرة: ١٧٠].

د- ومِن أمثلة إفادتها الاستفهام الحقيقي، قوله تعالى: ﴿ قَالُوٓاْ ءَأَنَ فَعَلْتَ هَاذَا بِعَالِمَتِنَا يَا إِنَاهِاء: ٢٢].

<sup>(</sup>۱) المعجم الوجيز لألفاظ القرآن الكريم، د.نبيل عبد السلام هارون، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ- ١٢٩٧م، ص ٧.

<sup>(</sup>٢) أورد معظم هذه الأمثلة الإمام ابن قتيبة في كتابه «تأويل مشْكل القرآن»، تحقيق السيد أحمد صقر، الطبعة الثانية، ١٣٩٣ هـ - ١٩٧٣ م، ص ٢٧٥، فما بعدها، تحت «باب: مخالفة ظاهر اللفظ معناه»، وهو مما يندرج في باب الأساليب، وهو بابٌ نفيس؛ فينبغي الإفادة منه.





#### الفصل الخامس: أمثلةُ تطبيقية على الحروف، والمفردات، والأساليب...

والأمثلة كثيرة جدّاً، وإنّ المتخصص الملمّ باللغة العربية، إذا دَخَل في مختلف أبواب حروف المعاني؛ فسيرى أيّ بحر هو فيه مِن العلوم والمعاني في الكتاب العزيز!

وهكذا ترى أنّ حرف الهمزة المفردة، أو همزة الاستفهام، لها دلالاتٌ كثيرة مختلفة الأغراض والمعاني؛ فإذا رأيت الاستفهام بالهمزة في القرآن، فعليك استحضار هذا الأمر، وعليك مراعاته في تدبر الكتاب العزيز وفي تفسيره.

ومما ينبغي التنبه له أنه قد كثُر في القرآن تنوُّعُ أغراض الاستفهام بالهمزة بصورةٍ مُلْفتة للنظر، ولاسيما أنَّ هذا له علاقةٌ بأساليب الإيجاز والدقة، اللذين هما مما تميّز بهما القرآن الكريم! وبهذا، سترى أنه إعجازٌ في اللغة، وإعجازٌ في الكتاب العزيز!



### المطلب الثاني

### اختلاف معاني المفردة في القرآن بحسب دلالة كِلِّ مِن سياق ورودها، ومعناها اللغوي الأصلي، وأمثلته

إنّ علومَ اللغة العربية، على وَجْه العموم، قد أُسّست لخدمة اللغة العربية ذاتها، ولخدمة القرآن، ولخدمة حديث الرسول على.

وبعض هذه العلوم قد نصُّوا فيها على خدمتها للقرآن الكريم والحديث الشريف، وبعضها معروفٌ عنه ذلك ضمنًا.

والكتب الأُولى، المؤسِّسة لتدبر القرآن -التي لم يَرِد فيها لفظة «تَدَبَّر» ومشتقاتُها مملوءةٌ بكثير مِن الأمثلة للأساليب اللغوية والقرآنية، الشاهدة بتقرير هذه الحقيقة، أعني: أنَّ معاني الحروف تتعدد وتتنوع، ومعاني الألفاظ، كذلك، تتعدد وتتنوع في الاستعمال اللغوي وفي الاستعمال القرآني في ضوء كلِّ مِن سياقاتها الواردة فيها، وفي ضوء دلالة معانيها الأصلية في اللغة العربية.

وهذا أمْرٌ أساسٌ في تدبّر القرآن، وأساسٌ في عِلْم التدبر، وأساسٌ في عِلْم الدلالات اللغوية، ولذا فهو بابٌ مهم، ذو ارتباطٍ وثيقٍ بالصواب والخطأ في تدبّر المتدبرين، وبالصواب والخطأ في تفسير المفسّرين، وبالصواب والخطأ في الستنتاجات المتكلمين في فقه القرآن والحديث.





#### الفصل الخامس: أمثلة تطبيقية على الحروف، والمفردات، والأساليب...

### أسباب اختلاف معانى اللفظة الواحدة وتنوعها:

لابد أن تَعْلم أنّ اللفظة الواحدة في اللغة العربية، قد تُستعمل في الدلالة على معاني كثيرة مختلفة، وهذا الاختلاف في معاني المفردة الواحدة في اللغة له أسبابٌ:

- فمنها: تعدُّد معانيها بحسَب الوضْع في اللغة.
- ومنها: ارتباط دلالة المفردة باختلاف أساليب اللغة، فهناك فرقٌ، مثلاً، بين كلمة «أسد» وَفْق معناها في الوضع اللغوي، بمعنى الحيوان المفترس المعروف، وكلمة «أسد» بمعنى تشبيه إنسان به في الشجاعة؛ فمَن لا يُميّز في الاستعمال اللغويّ بين الحقيقة والمجاز؛ تَختلط عليه المعاني ودلالاتُ الألفاظ. والكلامُ في هذا يَطول.
- ومنها: اختلاف دلالة المفردة بتأثير السياقِ الواردة فيه؛ فالمفردة قد تأتي في سياق المجاز في سياق المجاز وقد تأتي في سياق المجاز وأفانين البلاغة...، فليس معناها واحداً دائماً.

وإليك بعض الأمثلة لذلك.

أمثلةٌ لأثر اختلاف معنى اللفظة في القرآن بحسب سياقها وبحسب أصل دلالتها اللغوسة:

فمِن الأمثلة لأثرِ اختلافِ معنى اللفظة في القرآن بحسب سياقها وأَصْلِ دلالتِها اللغوية، الأمثلة الآتية:

المثال الأول: معنى (إيمانكم) في قوله تعالى:

﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلَنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَمَ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكِيرةً إِلَّا عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْ

فكلمة (الإيمان) تأتي في اللغة العربية في أصْل معناها العامّ بمعنى التصديق.





لكن معناها هنا هو: (صَلاتكم)، وذلك على ما دل عليه سبب نزول الآية، بأنّ بعض الصحابة ماتوا قبل أن يُدْرِكوا نسْخَ الصلاة مِن بيت المقدس إلى الكعبة؛ فتساءلوا عن إخوانهم أولئك؛ فنزلت الآية جواباً لهم.

فسَمّى الصلاة إيمانًا؛ وهو قول: ابن عباس، والبراء بن عازب، وجماعة من التابعين. واعتمده البخاريّ في صحيحه، والترمذي في سننه(١).

قال في «عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ».

«... وجعل الصلاة إيمانًا في قوله: ﴿ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنَكُمُ ﴾، [البقرة: ١٤٣] أيْ: صلاتكم نحو بيت المقدس. والمعنى: تصديقكم بأمر القبلة، وذلك أن المنافقين وغيرَ هم لما حُوِّلت القبلة، قالوا: فكيف بمن مات قبل ذلك؟ قاله المنافقون استهزاءً؛ والمؤمنون تحزّنًا على الموتى؛ واستفسارًا عن حالهم (٢٠).

وهكذا ترى كيف جاءت هذه الكلمة على غير معناها اللغويّ الأصلي، فلو فسّرتَها به لأخطأت، لكن، بإعمالِ القرائن اتّضحَ المعنى المراد.

المثال الثاني: تَنوُّعُ معنى كلمة «لسان» في القرآن:

جاءت كلمة «لسان» في اللغة العربية وفي القرآن على معانٍ كثيرة.

ومِن دلالاتها ما جاء مِنها في القرآن الكريم في المواضع الآتية:

- قوله تعالى: ﴿ وَٱحْلُلْ عُقْدَةً مِن لِسَانِي ( ) يَفْقَهُواْ قَوْلِي ( ) ، [طه: ٢٧-٢٨].

<sup>(</sup>۱) ذكر هذا عددٌ من المفسِّرين وغيرهم، وانظر مثلًا: التمهيد لِمَا في الموطأ من المعاني والأسانيد في حديث رسول الله على أبو عمر، ابن عبد البر، القرطبي، المتوفى سنة ٤٦٣هـ، لندن، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٤٣٩هـ - ٢٠١٧م، ٦/ ٣٨٤، و٩/ ٢٤٥.

<sup>.170/1(7)</sup> 





### الفصل الخامس: أمثلةٌ تطبيقية على الحروف، والمفردات، والأساليب...

- وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَكُّ لِسَانُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَنذَا لِسَانُ عَرَبِّ مُبِينً ﴾، [النحل: ١٠٣].
  - وقوله تعالى: ﴿ وَأَجْعَلَ لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْأَخِرِينَ ﴾، [الشعراء: ٨٤].
    - وقوله تعالى: ﴿لاَ تُحَرِّكُ بِهِ عِلْسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ عَهُ، [القيامة: ١٦].
  - وقوله تعالى: ﴿ وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلْ إِلَىٰ هَنْرُونَ ﴾، [الشعراء: ١٣].
    - وقوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِّن رَّحْمَلِنا وَجَعَلْنا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيًّا ﴾، [مريم: ٥٠].
- وقوله تعالى: ﴿ وَأَخِى هَكُرُونِ هُو أَفْصَحُ مِنِي لِسَانَافَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءَا يُصَدِّقُنِيَّ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴾، [القصص: ٣٤].
- وقوله تعالى: ﴿ وَمِن قَبِلهِ عَكِنْكُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَذَا كِتَنَكُ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًّا لِيُسُنذِرَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَيُشَرِّئِ لِلْمُحْسِنِينَ ﴾، [الأحقاف: ١٢].
- وقوله تعالى: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَخِي إِسْرَةِ مِلَ عَلَىٰ لِسَكَانِ دَاوُرِدَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمً ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرٍ فَعَلُوهُ لَيِثْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ اللهَائِدة: ٧٨-٧٩].

فكلمة «لسان» في هذه الآيات، ليس معناها كلها واحداً، ويُعرف معنى كل موضعٍ مِن مواضعها بدلالةِ السياق والقرائن، إضافةً إلى ملاحَظة معناها الأصلي في اللغة.

ومَن يَجهل التفريق بين دلالة الكلام على الحقيقة ودلالته على المجاز، لن يُدرك معاني كلمة «لسان» في هذه المواضع السابقة من الآيات، وستختلط عليه دلالاتها.





إنّ المتدبر للقرآن الكريم، الذي لا يَعرف الفرق بين دلالة الكلام على الحقيقة ودلالته على المجاز، ولا يَلتفت إلى هذا؛ فإنه تختلط عليه المعانى المرادة بالكلام.

وهكذا فإنّ معنى «لسان» في هذه الآيات ليس معنى واحداً، وإنما قد يُراد به:

١ - معنى الحقيقة، وهو هذا العضو، أو الآلة الجارحة في الإنسان (اللسان).

٢- وبعضها مرادٌ به المعنى المجازى، ومِن ذلك أنْ يُراد به الذِّكْر الحسَن بين الناس.

٣- ويُطْلَق اللسان في القرآن، أحياناً، ويُراد به: اللغة، التي تختلف باختلاف الشعوب...

ولك أن تتأمل هذه الآيات السابقة، وتفرّق فيها بين معانيها، وأيها المرادبه هذا المعنى أو ذاك؟

وهذا مما يؤكّد أهمية القول بارتباط تدبّر القرآن وتفسيره بالإلمام بعلوم اللغة العربية، وعلوم البلاغة، بما فيها التفريقُ بين الدلالة على الحقيقة والمجاز.

وهذا مما يؤكد قولنا بأنّ مِن مصادر تدبر القرآن وتفسيره: تلك المؤلفات في مختلف فنون اللغة العربية، لغة القرآن، التي بأصولها وقواعدها واستعمالاتها تظهر معاني القرآن ودقائقه، وبلاغته، وعجائبه، وهذا بالرغم مِن أنّ كلمة «تدبر» ومشتقاتها، قد لا تكون مذكورةً في هذه العلوم والمؤلفات!

إِذَنْ، ينبغي للمعنيِّ بالقرآن الكريم، وتدبره، وتفسيره، أن يُراعِيَ هذه الحقيقة، ويَعمل بمقتضاها، ويُطبّقها في برنامجه النظري والتطبيقي في سعْيه لتحصيل تخصصه في تدبر كتاب ربه عز وجل، فيتخذ مختلف الأسباب والوسائل لتكوين نفسِه علمياً لمهمّة تدبر الكتاب العزيز، وللتأهُّل لهذه المهمة الشريفة المنيفة؛ للظَّفَر بإدراك معاني كتاب ربه، والسرور بتدبّرها، والسموّ بعقله وفكره إلى كمالاتِ صُحْبةِ الكتاب العزيز!

وإنما يَظفر بهذا الشرف من أتى الأمور مِن أبوابها؛ حتى صار مِن أربابها؛ فامتَك الأهلية لتدبر القرآن، ولِحُسْن صحبتِه، والحياة به، والحياة معه، والحياة لأجله!





### الفصل الخامس: أمثلة تطبيقية على الحروف، والمفردات، والأساليب...

حقّاً، إنّ الأساليب اللغوية في كلِّ مِن اللغة وفي القرآن الكريم، عالَمٌ مِن الإعجاز، والسموّ، والعَجَبِ الذي لا ينتهي!

اللهم نسألك مِن فضلك.

المثال الثالث: أمثلة للتفريق بين حمّل الكلام على الحقيقة أو المجاز:

سبق أن قلنا: إنّ مَن يَجهل، أو يتجاهل التفريق بين دلالة الكلام: بين الحقيقة والمجاز، فلن يَفقه المرادَ بكثير مِن عباراتِ وألفاظِ القرآن والحديث الشريف، فلن يُسدرِك معنى قول الله تعالى: ﴿ أُجِلَّ لَكُمُّ النَّهُ الْمَشِيَامِ الرَّفَ الْكَنْ اللَّهُ الْكُمُّ مُنَّ لِيَاسُ لَكُمُّ وَانَّتُمُ اللهُ اله

المثال الرابع: الإفادة مِن دلالة الاستقراء لاستعمال الحروف والكلمات والأساليب في الكتاب العزيز:

حسبي أن أقولَ هنا: إنّ مِن المهم في تدبر القرآن وتفسيره: مراعاة دلالة الاستقراء لأساليب القرآن في الكلام عن المعاني والأشخاص والأشياء، وَفْق النظر



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٤٥٠٩)، وأخرجه غيره.



إلى البحث عن كلِّ مِن اللفظ والمعنى، وعدم الاقتصار على النظرة اللفظية أو الحرفية فقط، وذلك -كما قلتُ سابقاً- كالبحث عمّا جاء في القرآن بشأن التدبر، على كلِّ مِن اللفظ والمعنى، وإلا ستكون النتائج ناقصة أو مختلَّة.

وهذا كله مما يُؤكِّد سَدادَ تقسيمنا لمصادر التدبر ومراجعه إلى أقسام موضوعية، لا أقساماً لفظية فقط؛ ولذلك كان النوع الأول من هذه المصادر هو: (الكتابات والمؤلفات المؤسِّسة للتدبر، التي لم تَرد فيها كلمة «تدبر» ومشتقاتها).

وهذا الأمر بابٌ واسعٌ، فلو بحثتَ في الكتاب العزيز، بحثاً استقرائيًا لاختلاف الاستعمال القرآنيّ في التعبير عن المعاني في نطاق الحروف، ونطاق الكلمات، ونطاق الأساليب؛ لظهَر لك العجبُ العجابُ مِن الدقّة والإتقان في التعبير عن مختلف المعانى في مواضعها، المتنوّعُ ورودها فيه.

### المثال الخامس: مراعاة اختلاف معنى الكلمة أو الكلام بحسب الظاهر وعدمه:

نعَمْ، الكلام في اللغة العربية، يختلف معناه، بحسب ظاهره، وبحسب عدَم إرادة ظاهره، و هكذا الحال بالنسبة للكلمة.

### وإليك بعض الأمثلة:

فكلمة (خَيْر)، مثلاً: تأتي بمعنى الخير ضدّ الشرّ، وتأتي (خير) بمعنى المال، وتأتي (خَيْر) بمعنى المال، وتأتي (خَيْر) أَفْعَلَ تفضيل...إلخ.

وسأَذْكر بعض الآيات التي وردتْ فيها كلمة (خَيْر)، وأُتركُ لك واجبَ إنزالِ كلِّ منها على المعنى المراد بها مِن المعانى التي أشرتُ إليها أعلاه، فمِن هذه الآيات:

- قول تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا ۗ أَفَنَ يُلْقَى فِ ٱلنَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَّن يَأْقِي ءَامِنَا يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةُ آغَمَلُواْ مَا شِئْتُمُ ۗ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾، [فصلت: ٤٠].





### الفصل الخامس: أمثلة تطبيقية على الحروف، والمفردات، والأساليب...

- وقوله تعالى: ﴿ فَقَالَ إِنِّ أَجْبَتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ ﴾، [سورة ص: ٣٢].

- وقول عالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآمِقَةُ ٱلْمَوْتِ ۗ وَنَبَلُوكُم بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً ۗ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾، [الأنبياء: ٣٥].

- وقوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَرلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَيِينَ بِٱلْمَعُرُوفِ ۚ حَقًّا عَلَى ٱلْمُنَقِينَ ﴾، [البقرة: ١٨٠].

ومِن ذلك، أيضاً: استخدام كلمة (فتنة) في مختَلَف معانيها المختلِفة، فارجعْ إليها في معانيها المحتلِفة، فارجعْ الليها في معاجم اللغة، وفي الاستعمالات القرآنية، والاستعمالات الحديثية؛ لترى الفرق بين معانيها، وأهميّة إنزالها في كل موضع وردتْ فيه على المعنى الذي أُريد بها، وترى أهميّة فقْه هذا الباب لفقه وحْي الله وحُسْن تدبره!

ومِن الأمثلة، كذلك، كلمة (الأمر)، التي وردتْ في القرآن في مواضع على معانٍ مختلِفة، قد دلّ عليها السياقُ ودَلَّ عليها أيضًا، أَصْلُ معناها في اللغة(١).

ومِن الأمثلة الموضِّحة لبعض أسباب اختلاف دلالة الكلمة الواحدة في اللغة العربية: ما يُسمّى بلُغَة الأضداد، حيث تأتي بعض الكلمات في اللغة مستعملةً في معنيين متضادّين، ويُعرَف المراد بها في الحالين بالقرائن في الكلام، مثل استخدامهم كلمة (سليم) في معناها الظاهر، واستخدامهم لها بمعنى لَدِيغ، أي: الذي لدغته سامّة، مِن حيّة أو ثعبان، أو عقرَبٍ وذلك تفاؤلاً منهم. ومِن هذا إطلاقهم كلمة (مَفَازة) على الصحراء المهلكة؛ تفاؤلاً منهم، ويُدرك المعنى المراد بالقرائن في الكلام، فمَن كان بعيداً عن هذا المجال في اللغة، فأنّى له إدراك المعاني في مثل هذه المواضع!

إلى آخر ما هنالك من الأمثلة، لكن أتجاوز الاسترسال في ذِكْرها؛ اختصاراً.



<sup>(</sup>١) انظر معانيها فيما ذَكرَه ابن قتيبة في تأويل مُشْكل القرآن، ص ٥١٤ -٥١٥.



### المطلب الثالث

# تعدُّدُ معاني الكلام في اللغة وفي القرآن، لاختلاف سياق الأساليب اللغوية، وأمثلته

تختلف الأساليب اللغوية في الكلام؛ فيَختلف معنى الكلام المراد حين في تبعاً لاختلاف هذه الأساليب، ومَن ليس لديه إلمامٌ باللغة العربية وأساليبها، تختلط عليه المعانى المرادة بالكلام.

### وإليك بعض الأمثلة:

١- قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئنَبُ يَتْلُونَهُ مَقَ تِلاَوَتِهِ مَنَ البقرة: ١٢١]، قال ابن عباس: «يَتَبعونه حق اتّباعه». قال عكرمة: «ألا ترى أنك تقول: فلان يتلو فلانًا، أي: يتّبعه؟ ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُعَهَا اللهُ وَٱلْقَمَرِ إِذَا لَلَهَا اللهُ ﴾ [الشمس: ١-٢]
 أي: تَبِعها » (١).

٢- قوله تعالى: ﴿ ... فَنَبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِم ... ﴾، [آل عمران: ١٨٧] قال فيه الشعبي: «أما إنه كان بين أيديهم، ولكن نبذوا العمل به»(٢)، كما مرّ في موضع سابق.

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن، أبو عبيد القاسم بن سلام، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) فضائل القرآن، أبو عبيد القاسم بن سلام، ص ١٨٣، تحقيق د. مروان العطيَّة، المملكة العربية السعودية - الرياض، الخزانة الأندلسية، الطبعة الثالثة، ١٤٤٣هـ.





### الفصل الخامس: أمثلة تطبيقية على الحروف، والمفردات، والأساليب...

فالمرادُ بهذا هو المعنى المجازي، لا الاستعمال في الحقيقة؛ إذ السياق يدلُّ على ذلك، فالمعنى هو: فأعرَضُوا عنه.

٣- وقول الرسول ﷺ: (ذاك رجلٌ لا يَتَوَسّدُ القرآنَ)(١). وقد مرّ هذا الحديث في الكلام عن العلوم المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر.

٤- مِن أمثلة تَنوّع دلالاتِ الألفاظ في استعمالات اللغة، واستعمالات القرآن، بحسب أَثرِ السياق، قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَكُلُوكُ مُ بِالنّبِي وَالنّهَارِ مِن الرّحَيْنَ اللّه مَن فِي وَيَهِم مُعْرِضُون ﴾ ، [الأنبياء:٢٤]، فهذا استفهامٌ، لكنه ليس استفهامً حقيقيّاً؛ فالله سبحانه لا يَسأل أحداً مِن خقيقيّاً؛ فالله سبحانه لا يَسأل أحداً مِن خلقه سؤال مَن خفيتْ عليه حقيقة الأمر، وإنما هو استفهامٌ تقريريّ، المراد به إقامة الحجة في ذلك اليوم على المشركين، الذين عَبدوا عيسى مشركين به إقامة الحجة في ذلك اليوم على المشركين، الذين عَبدوا عيسى مشركين إيّاه مع الله، تعالى وتقدّس عن خُلقه!

٥- ومِن أمثلةِ إفادة الاستفهامِ التعجب، قوله تعالى: ﴿عَمَّ يَسَاءَ لُونَ ﴿ عَنِ ٱلنَّبَا ٱلْعَظِيمِ ﴿ ﴾، [النا:١-٢].

ولك أنْ تتبَّعَ كثيراً مما كُتب عن حروف المعاني ودلالاتها، واختلافها مِن استعمال إلى استعمال (٢).

وكذلك أنْ تتبّع أثر اختلاف الحركات في ضبْط الكلمة في اختلاف معانيها.

وكذلك أنْ تتبّع أثر التنوين والقطْع عن الإضافة، والفرق في المعنى بينهما؛ فترى في ذلك كله العجَبَ مِن عجائب هذه اللغة ودقائقها.



<sup>(</sup>۱) فضائل القرآن، أبو عبيد القاسم بن سلام، ص ۱۷۹. والحديث أخرجه أحمد في مسنده برقم (۱۵۷۲٤) وكرره برقم (۱۷۸۳).

<sup>(</sup>٢) يُنظَر، على سبيل المشال، ما ذَكرَهُ ابن قتيبة تأويل مشْكُل القراآن، في «باب تفسير حُروف المعاني وما شاكلها مِن الأفعال، التي لا تَنْصَرِف»، صفحة ١٧٥ - ٥٩١، ففيه عِلمٌ كثير، ودقائق في اللغة لا يَستغني عنها طالب العِلم، وطالب التدبر.

### قراءة في مَصَادِرِ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم



وأرى مِن المهم أن تَرجِع في هذا كله إلى الإمام ابن قتيبة في كتابه «تأويل مشكل القرآن» في مواضع منه، منها، مثلاً:

- «باب الكناية والتعريض»، ص ٢٥٦ ٢٧٤.
- «باب اللفظ الواحد للمعانى المختلفة»، ص ٤٣٩ ٤٤٠.
- «باب دخول بعض حروف الصفات مكان بعض»، ص ٥٦٥ ٥٧٨.

وانظر طرَفاً مِن هذا، مثلاً، عنده في مواضع وموضوعاتٍ أخرى في كتابه هذا، وسِواه مِن مؤلفاته(١).

وأَتركُ الاسترسال في ذِكْر الأمثلة على ذلك؛ اختصاراً.

<sup>(</sup>١) وانظر فيه، مثلًا: معنى «الروح» وضبُطها، واختلاف معانيها بحسب اختلاف ضبُطها، واختلاف استعمالاتها في اللغة، ص ٥٨٥ - ٤٨٨، إلى آخر ما هنالك.



## الفصل السادس



ويتناول ثلاثة نماذج من هذه الكتابات:

وَفْقَ المباحث الآتية:

المبحث الأول: كتاب «فضائل القرآن»، أبو عبيد، القاسم بن سلاّم الهروي، (١٥٧-١٢٤ه) وأمثلةٌ منه.

المبحث الثاني: كتاب «تأويل مشْكل القرآن»، أبو محمد، عبد الله بن مسلم بن قُتَيبة، (٢١٣-٢٧٦هـ) وأمثلةٌ منه.

المبحث الثالث: كتاب «المدخلُ لعلم تفسير كتاب الله تعالى»، أبو النصر، أحمد بن محمد بن أحمد السمرقندي، الحدّادي، (المتوفى بعد الأربعمئة) وأمثلةٌ منه.







# تمهيد:

نسوق هنا الكلام عن نماذج مُهمّةٍ مِن نماذج الكتابات الكثيرة المبكرة المؤسّسة للتدبر، لم تكن عناوينُها مشتملةً على التدبر بصورةٍ مباشِرةٍ، ونتحدث عنها في المباحث الآتية:

المبحث الأول: «فضائل القرآن»، أبو عبيد، القاسم بن سلام الهروي، ١٥٧- ٢٢ه.، تحقيق الدكتور مروان العطيَّة، (المملكة العربية السعودية – الرياض، الخزانة الأندلسية، الطبعة الثالثة، ١٤٤٣هـ، مزيدة ومُنقّحة).

المبحث الثاني: «تأويل مشْكل القرآن»، ابن قتيبة، أبو محمد، عبد الله بن مسلم بن قُتيبة، أبو محمد، عبد الله بن مسلم بن قُتيبة، ٢١٣-٢٧٦ هـ، تحقيق وشرح السيد أحمد صقر، (القاهرة، دار التراث، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ - ١٩٧٣ م)، علماً بأنَّ مِمَّا يُكَمِّلُ هذا الكتاب في مجال غريب ألفاظ القرآن كتابه: (تفسير غريب القرآن)، فكلاهما مكمّلٌ للآخر...

المبحث الثالث: «المدخلُ لعلمِ تفسير كتاب الله تعالى»، السمر قندي، أبو النصر، أحمد بن محمد بن أحمد السمر قندي، الحدّادي، المتوفى بعد (الأربعمئة)، تحقيق صفوان عدنان داوودي، (دار القلم - دمشق، ودارة العلوم - بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ - ١٩٨٨م). وهو مِن الكتب المنهجية المتقدّمة، المؤكّدة على اللغة العربية أساساً لفقه القرآن الكريم.





# المبحث الأول

كتاب «فضائل القرآن»، أبو عبيد، القاسم بن سلام الهروي، وأمثلة منه (۱)

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: المؤلِّف الإمام أبو عبيد، رحمه الله. المطلب الثاني: كتاب: «فضائل القرآن»، وأمثلةٌ منه.

# المطلب الأول المؤلِّف الإمام أبو عبيد، رحمه الله

عاش المؤلف الإمام أبو عبيد، القاسم بن سلام الهروي، ١٥٧-٢٢٤هـ، في هذه الفترة الزمنية المجيدة، المتقدمة مِن تاريخ الإسلام، ومن تاريخ علومه، وهذا يُعطى أهميةً لهذا الإمام ولمؤلفاته، القريبةِ العهد بزمن رسول الله على أ

وكان الإمام أبو عبيد إماماً في مختلف العلوم، ولاسيما في القرآن وعلومه وفقهه، وفي الحديث الشريف وفقهه، وفي اللغة العربية.

<sup>(</sup>١) تحقيق الدكتور مروان العطيّة، (المملكة العربية السعودية - الرياض، الخزانة الأندلسية، الطبعة الثالثة، ١٤٤٣هـ، مزيدة ومُنقّحة).





وإنّ مما يَلْفت النظر -بإكبار وإعجاب في شخص هذا الإمام-: تَعمُّقه في اللغة العربية وعلومها ودقائقها، رُغم أنه في الأصل أعجميُّ! وهذا إنما هو بتوفيق الله تعالى، ثم بنباهة هذا الرجل وذكائه، وجِدِّه واجتهاده في تحصيل العلوم.

وهنا ينبغي الإشارةُ -بسرورِ وإعجاب- إلى طبيعةِ هذه اللغة العربية وعَظَمَتِها، وقابليَّةِ اكتساب الأعجمي لها، بل وفَتْحِ البابِ له فيها، ليُصْبِحَ إمامًا مِن أئمتها، كما لو كان عربيَّ الأصل.

ويَعْلَم الله كم يأسرني أبو عبيد بإمامته في اللغة العربية، وبإعماله اللغة وعلومَها في خدمة وحبي الله: القرآن الكريم، والحديث الشريف!

ويَعْلَم الله كم يأسرني أبو عبيد، أيضاً، بهذا الجمْع في علمه بين الكتاب والسنّة واللغة، جمْعاً جَعَل منهجه منهجاً أقربَ للدقة والتحقيق في خدمته لعلوم الوحيين! وذلك فضلُ الله يؤتيه مَن يشاء!

وقد ألَّ ف الإمام أبو عبيد الهرويّ عدة مؤلفات رائقة في مختلف الفنون العلمية، ولا سيما في القرآن وعلومه، والحديث الشريف، واللغة العربية، وبلغت مؤلفاته ربما نحو (٥٥) كتابًا، ما بين كبير وصغير، ولك أنْ تتصوّر كيف وصلتْ مؤلفاته إلى هذا العدد في ذلك الزمان، الذي لم تكنْ وسائلة وإمكاناته على ما هي عليه في عصرنا اليوم!

وتميزتْ مؤلفاته بأصالتها، وباستقامة منهجه فيها، وبإيراد مادتها بالأسانيد على وجُه العموم، وهذه ميزةٌ عِلْمِيَّةٌ لها أهميَّتُها؛ وذلك لِمَا لِذكر الأسانيد مِن أهمية في توثيق المادة العلمية.

واختار أبو عبيد الكتابة في موضوعاتٍ علميةٍ جادَّةٍ مطلوبَةٍ، وعُنيَ فيها بالتأصيل المنهجيّ، فجاءت مؤلفاته مصادرَ مهمّةً في باب تقرير هذه العلوم.



# قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



واتسم أسلوبه بالتثبت، والتدقيق والتحقيق، والأمانة، وحُسْن الكلام، وجزالة اللغة، وتركيز في الاهتمام، وعناية بالتثبت، أيضاً، في الفهم والرأي..

وإنك كلما قرأتَ لأبي عبيد، القاسم بن سلام، لا تملك إلا الدعاءَ له والإعجابَ به، وبجهوده المستقصِية، وذكائه وفطنته، والإعجابَ، كذلك باستقصاء بحث الموضوع الذي يَكتب فيه!

رحمه الله رحمةً واسعةً، وجزاه خير الجزاء عن الإسلام والمسلمين، وعن كتاب الله، وحديث رسوله على واللغة العربية وعلومها.

وقد جاءت حياته مثالاً وقدوة حسنة للعالم المخلص، المكتمل الأهلية العلمية، مع الشمول في جمْعه لمختلف المجالات العلمية، الجامع بين النظرية والتطبيق فيما كتبه في مؤلفاته! على أنه ليس بالمعصوم من الخطأ، وقد نَقَدَهُ الإمام ابن قتيبة في كتابه «تأويل مشكل القرآن» وغيره في بعض آرائه في كتابه «تفسير غريب الحديث»، بعبارات كلها أدبٌ وسُمُوٌ وفصاحةٌ تُطْرِبُ قارئها، بغض النظر عن الرأي المختار في ذلك.





# المطلب الثاني كتابه: «فضائل القرآن»<sup>(۱)</sup>، وأمثلةً منه

هـذا الكتـاب يُعَـدُّ مِـن المؤلفات المؤسّسة للتدبـر، بالرغـم مِـن عـدم النـص فـي عنوانـه علـى التدبـر، أو علـى شـيءٍ مِـن مشـتقاته، بـل سـمّاه مؤلفه بأنـه فـي (فضائل القرآن).

ولابد أنْ نقِف وقفاتٍ عند كتاب الإمام أبي عبيد، القاسم بن سلام هذا، رحمه الله ورضي عنه، وقفاتٍ نَقْطِفُ فيها بعض أزهار الكتاب العلمية الإيمانية القرآنية الفريدة، ونَعْرف طَرَفاً مِن شأنِ هذا الكتاب!

وذلك رجاءَ الاقتباس مِن أزهاره وأنواره، ذات الشَّذى الفيّاح بَعَبَقِ تلك الفترة المجيدة، التي عاشها المؤلف غير بعيد عن زمَنِ النبوّة وأنفاسِها! وربما أَطَلتُ الكلام عن هذا الكتاب، نوعاً ما؛ لِسبْقهِ وأصالته في هذا الباب؛ وكوْنِه مِن أهم



<sup>(</sup>۱) رأيتُ له طبعتين: الرياض، الطبعة الثالثة، ١٤٤٣هـ، مزيدة ومُنقّحة، تحقيق د. مروان العطية. وطبعة بدراسة وتحقيق أحمد بن عبد الواحد الخيَّاطي، المملكة المغربية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية المغربية، مطبعة فضالة، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م، وهذه الطبعة قد جاءت فيها فوائد في تحقيقه وتعليقاته وفي ترجمته لأبي عبيد، لكنها طبعةٌ قديمةٌ بالنظر لطبعة د.مروان العطية، الذي أوصلَ عدد مؤلفات أبي عبيد إلى نحوِ ٥٥ مؤلَّفاً، بينما الذي انتهى إليه محقق الطبعة المغربية هذه هو ٤٣ كتاباً، ولعل ترجمته في الطبعة المغربية أكثر فوائد من ترجمته عند د. العطية؛ ربما لتخصُّص الخيَّاطي في الحديث؛ فكان أقربَ إلى مظان ترجمته، وفي كلِّ مِن الطبعتين خير، والكتاب مِن أوّل ما كُتب في فضائل القرآن، فربما لم يَسبقه في هذا سوى الشافعي. ولهذا، اخترنا هذا الكتاب ضِمن المصادر المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر، واخترنا منه عدداً مِن الأمثلة.



المصادر المؤسِّسة لعلم التدبر بصورةٍ مباشِرة أو بصورةٍ غيرِ مباشِرة، رُغْم أنّ عنوان الكتاب لا يُشير إلى هذا!

وقبُل الحديث عن هذا الكتاب، لا أمْلِك إلا أنْ أستهِلّ الكلام بالدعاء للإمام أبي عبيد القاسم بن سلام، وكنْتُ لا أعرفه، لكنْ عرَفتُه، وعرَفتُ كلامَه وأنفاسَه وعقلَه وذكاءه وزكَاءَه؛ فأنْعشَني، وأسعدني، وأسَرني، وخَطَفتْ أنوارُهُ عقلي ولُبِّي، فاللهم أسألك بأسمائك الحسنى أن ترحم الإمام أبا عبيد، القاسم بن سلام، وتغفر له، وترفع درجاته عندك في الأئمة المهديين، والعبّاد الصالحين المصلِحين، وأنْ تجزيَه عنّا وعن الإسلام والمسلمين والعلم خير الجزاء!

# ونتناول الكلام عن الكتاب في أمرين:

الأوّل: مِن مميزات الإمام أبي عبيد وخصائص كتابه:

ولا أُحصي، وإنما أَذكر بعضَ ما ظَهر لي مِن خصائصِ هذا الإمام وكتابِه هذا في التالي:

- ١- أنّ مؤلّف الكتاب أبا عبيد صاحبُ رأي ناقد، فتراه يُعلّق تعليقاتٍ علميّةً في مواضعها المناسبة، فيقبل، ويَرُدّ، ويُرجِّح، ويَستدل استدلالَ عالِمٍ محقِّق، ولا سيما وهو الإمام المتفنِّن في مختلف الفنون العلمية.
  - ٢- أنه يَسوق مادتَه العلمية بالسند، في الجملة، لا كلامًا مُرسَلاً بدون أسانيد.
- ٣- أنّ أغلبَ مادة الكتاب هي أحاديث نبوية، بأسانيدها، وهي أسانيد قصيرةً؛ وذلك لقرب عهد المؤلف مِن زمن رسول الله على وهي أحاديث فيها الصحيح والضعيف.
- ٤- اشتمل الكتاب على بعض الآثار عن الصحابة والتابعين، وهي من نفيس مادة الكتاب، المهمة المفيدة، حين تكون ثابتة، أو ضعيفة لكنها في أَمْرٍ له أصلٌ.





- ٥- مِن غنائم هذا الكتاب تعليقاتُ مؤلفه أبي عبيد، العلمية الذكية القيّمة، واختياراته وترجيحاته، التي تتسم بالإحكام، وبعدم التطويل، على ما تراه -مثلاً في فوائد الكتاب في باب وسائل التدبر وأسبابه، التي أوردتُ بعضها في الفقرة الآتية بعنوان: (فوائد في التدبر مِن «فضائل القرآن»، أبو عبيد).
- ٦- من أهم خصائص كتاب (فضائل القرآن)، أبو عبيد، أنه معدودٌ في أوائل مَنْ كَتبَ في فضائل القرآن، إنْ لم يكن هو الأول، وكذلك كتابه هذا هو في أوّل مَا كُتبَ في علوم القرآن، الجامعة لأكثر من علم من علوم القرآن، إنْ لم يكن أولَ المؤلفات مِن هذا النوع.
- ٧- أنّ كتاب (فضائل القرآن)، يُعدُّ -على وَجازتِهِ- موسوعةً شاملةً عن القرآن وعلومه وآداب التعامل معه وخِدْمة تدبّره وحُسْنِ فهمه، فاشتمل على كثيرٍ مِن المعلومات في هذا المجال، وهذا بالرغم مِن أنَ مخطوطه جاء في نسخة (٦٤) ورقة، وفي نسخة (١١٨) ورقة، وجاء بعد التحقيق في (٦٨٠) صفحة، بالفهارس، وبدونها في (٥٣٩) صفحة بالتقديم والدراسة للكتاب، الذي جاء في نحو (٦٠) صفحة. وقد جاء تحقيقه تحقيقاً جيداً، لكن فيه أخطاء مطبعية كثيرة (٢٠).
- ٨- والملحوظة المهمة هي أنّ هذا الكتاب قد صار لدى الأئمة الذين جاءوا مِن بعده؛ عمدةً وأصلاً مهمّاً في نقْل ما أَوْردَهُ الإمام أبو عبيد مِن الأحاديث والآثار، وبدا هذا واضحاً مِن كثرة العزو إلى كتابه هذا في كثيرٍ مِن كتب تخريج الروايات، وكتب الحكم على الروايات.



<sup>(</sup>١) طبعة د.مروان العطية، وباقي الإحالات هي إحالاتٌ إليها، ما لم أنص على الطبعة المغربية. وقد جاءت الطبعة المغربية بعنوان: «فضائل القرآن ومعالمه وآدابه»، وهذا العنوان مذكورٌ في مخطوط الكتاب. لكن اشتُهر الكتاب بالاسم مختصَراً: (فضائل القرآن).



# الثاني: فوائد مِن كتاب «فضائل القرآن» في وسائل التدبُّر وأسبابه:

عَقَدَ الإمام أبو عبيد عناوين في الكتاب شاهدةً بعنايته بوسائل التدبر وبأسبابه، تكلّم تحتها بما يُناسبها مِن المعاني والفوائد، ومنها العناوين الآتية:

- ۱ «تعظيم القرآن».
- ٢- «تعظيم قدر حامل القرآن».
  - ٣- «معرفة فضائل القرآن».
- ٤ «معرفة أهمية تدبر القرآن».
  - ٥ «معرفة آداب القرآن».
- ٦- الوقوف على حديث: (إنّ هذا القرآن مأُدبَةُ الله تعالى، فتعلّموا مِن مأُدبته ما الستطعتم...) الحديث(١).
- ٧- الوقوف على حديث: (إنّ كل مؤدِّبِ يُحبُّ أن يؤتى أدبُهُ، وإنّ أدَبَ الله القرآن)(٢).
- ٨- وما رواه الأعمش، قال: «مَرّ أعرابيٌّ بعبد الله بن مسعود، وهو يُقرئ قومًا القرآن، أو قال: وعنده قوم يتعلمون القرآن، فقال: ما يصنع هؤلاء؟ فقال ابن مسعود: يَقْتسمون مبراث محمد عَلَيْ (٣).

<sup>(</sup>۱) ص ۸۲-۸۲. وفي سنده عند أبي عبيد (أبو إسحاق الهجَري)، هو: إبراهيم بن مسلم العبديّ، قال أبو حاتم: ليِّنُ الحديث، ليس بقوي، وقال النسائي: ضعيف. روى له ابن ماجه. والحديثُ عند عبد الرزاق في مصنفه برقم (۲۰۱۷)، وعند ابن أبي شيبة في مسنده برقم (۳۷٦)، وفي مسند الدارمي في مواضع، منها برقم (۳۳۵)، والطبراني في المعجم الكبير، برقم (۳۲٦)، وسواهم. وفي ضبْط كلمة (مَادبة) نقل الإمام ابن حجر عن الرَّامَهُرْمُزِيُّ فِي حَدِيثِ: (الْقُرْآلُ مَا أُدِبةُ اللهِ): "وَقَالَ لِي أَبُو مُوسَى الْحَامِضُ: مَنْ قَالَهُ بِالْقَسْمِ أَرَادَ الْوَلِيمَةَ، وَمَنْ قَالَهُ بِالْفَسْمِ وَمِنْ قَالَهُ بِالْفَسْمِ الْمِادِيمِ اللهِ الْمَادِيمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ المِلْونِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اله

<sup>(</sup>٢) ص ٨٤. هـذا لفظه عَنـد أبي عبيـد القاسـم بـن سـلاَّم، وأخرجـه الدارمـي فـي سـننه برقـم (٣٣٦٤). وبلفـظ: (لَيْسَ مِـنْ مُـؤَدِّب إِلاَّ وَهُـو يُحِبُّ أَنْ يُؤْتَـى أَدَبُهُ، وَإِنَّ أَدَبَ اللَّهِ الْقُرْآنُ)، وغيـره.

<sup>(</sup>٣) ص ٨٤-٨٥. والحديثُ ذُكره ابن بطال في شرحه لصحيح البخاري برقم (٤٥)، وذكره ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله برقم (١٨٥٣)، وابن عطية في تفسيره «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، ١/ ٣٧.





- -9 (بیان أنه یُستحب البکاء عند قراءة القرآن-9
- ١ «بيانُ أنه يُستحب للقارئ إذا مرّ في قراءته بذكْر الجنة مِن المسألة، وبذكْر النار مِن التعوذ»(٢). و»باب استحباب تكرار الآية وتَرْدادها»(٣).

وسأختارُ أربعةً فقط مِن هذه العناوين، وأذكرُ شيئاً مما أورده أبو عبيد تحتها، وهي:

العنوان الأول: ما يُستحب لقارئ القرآن مِن الجواب عند الآية والشهادة لها(٤): وإليك بعض الأمثلة التي أوردها أبو عبيد مِن هذه المواضع التي ينبغي للقارئ مجاوبتُهُ فيها للآياتِ والشهادةُ والتصديقُ لها(٥):

- عن عبد الله بن السائب، قال: أخّر عمر بن الخطاب، كرم الله وجهه، العِشاء الآخرة؛ فصليت، ودخلَ فكان في ظهري، فقرأت: ﴿ وَٱلذَّرِيَاتِ ذَرُّواً ﴾، [الذاريات: ١]

وقد ضربَ أبو عبيد بهذا البيانِ، حينما يقول: «لم أحفظ سنده» مثلاً للصدق والأمانة في النقل، أحسنَ الله إليه. عِلماً بأن أبا عبيد -كما سبقَ أنْ قلتُ- معدودٌ في أوّل المصادر في هذا الباب في ذلك العصر، الذي عاش فيه، واعتَمدَ عليه كثيرٌ ممن جاء بعده مِن الأئمة: المحدِّثين وسِواهم.



<sup>(</sup>۱) ص ۱۸۹.

<sup>(</sup>۲) ص ۱۹۷.

<sup>(</sup>۳) ص ۲۰۰.

<sup>(</sup>٤) ص ٢٠٦ – ٢١٤.

<sup>(</sup>٥) أَذكرها على سبيل الإيجاز، وربما حذفتُ الأسانيد، أو حَذفتُ منها. علماً بأنّ إمامنا أبا عبيد، رحمه الله ورضي عنه، في بعض ما أورده مِن أسانيد مجالٌ للبحث والنظر في ضوء أصول منهج المحدِّثين؛ إذ بعضها قال فيه أنه لم يحفظ سنده، وفي بعض أسانيدها مبهمون أو مجهولون، لكن، لَمْ يَدخل في اهتمامي -في هذه الطبعة مِن الكتاب- تَبّعُ هذه الروايات كلها وتخريجها؛ إذ هي تستغرق وقتاً لا يتوفّر لديّ حالياً. ومِن المهم العلم بأنّ مجموع ما ذكره الإمام في هذا الباب ثابتٌ، في الجملة، بهذه الأحاديث وهذه الآثار، بالرغم مِن أنّ بعضها واضحٌ عدمُ ثبوته، لكن، ليس كلّ حديث ضعيف مردود، وإنما يَخْضع هذا لأمور وقرائن، فليس الضعف على درجة واحدة، وليس الحديث الضعيف فيما ليس له أَصْلٌ، كالضعيف فيما له أَصْلٌ.



حتى أتيت على قوله: ﴿ وَفِي ٱلسَّمَآ وِرْزَقُكُو وَمَا تُوعَدُونَ ﴾، [الذاريات: ٢٢] فرفع صوته حتى ملأ المسجد: «أَشْهدُ».

- قال أبو عبيد: حدثنا عباد بن العوام، عن سعيد بن إياس الجريري، عن جعفر بن إياس الجريري، عن جعفر بن إياس، قال: دخل عمر بن الخطاب رَحَوَلَتُهُ المسجد، وقد سُبق ببعض الصلاة، فنشب في الصف، وقرأ الإمام ﴿ وَفِي ٱلسَّمَاءِ رِزَقُكُو وَمَا تُوعَدُونَ ﴾، [الذاريات: ٢٢] فقال عمر: «و أنا أشهد»(١).
- قال أبو عبيد: حدثنا حجاج، عن أبي عمر، زياد بن أبي مسلم، عن صالح أبي الخليل، أن عمر بن الخطاب رَحَلِيَّهُ عَنهُ سمِع رجلاً، يقرأ ﴿ هَلُ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينُ أبي الخليل، أن عمر بن الخطاب رَحَلِيَّهُ عَنهُ سمِع رجلاً، يقرأ شَيْعًا مَذَكُوراً ﴾، [الإنسان: ١] فقال: «يا ليتها تمت» (٢٠).
- ... عن جعفر بن برقان، قال: حدثنا يزيد بن أبي زياد، أنّ عبد الله بن مسعود، سمع رجلاً قرأ: ﴿هَلُ أَنَى عَلَى ٱلْإِنسَنِ حِينٌ مِن ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ﴾، [الإنسان: ١] فقال: (إيْ وعزتك، فجعلته سميعاً بصيراً، وحيّاً وميتاً»(٣).

<sup>(</sup>١) يُنظَر للاستقصاء في تخريج هذا الحديث، وما في معناه مِن الأحاديث والآثار الآتية: «فضل الرحيم الودود في تخريج سنن أبي داوود»، ٩/ ٠٤٠٥. وهي في الجملة أحاديث وآثار فيها الثابت المرفوع، والموقوف، وفيها ما لا يَثبُتُ.

<sup>(</sup>٢) قلتُ: ويبدو -والله أعلم- أنّ هذا منه كان وهو خارجَ الصلاة.

<sup>(</sup>٣) يُنظَر للاستقصاء في تخريج هذا الحديث، وما في معناه مِن الأحاديث والآثار الآتية: «فضل الرحيم الودود في تخريج سنن أبي داوود»، ٩/ ٠٤٠-٥٠٤ وهي في الجملة أحاديث وآثار فيها الثابت المرفوع، والموقوف، وفيها ما لا يَثبُتُ.





- قال أبو عبيد: حدثنا أبو النضر، عن شعبة، عن موسى بن أبي عائشة، عن رجل، عن آخر، عن آخر، أنه كان يقرأ فوق بيتٍ له فرفع صوته: ﴿ أَلْشَ ذَلِكَ مِعْنَ أَنْ يُحْتِى ٱلْوَتَى ﴾. والقيامة: ٤٠] فقال: «سبحانك اللهم! وبلى». فسئل عن ذلك، فقال: سمعت رسول الله على يقوله.
- ... عن ابن عباس، أنه قرأ في الصلاة: ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَىٰٓ أَن يُحْتِى ٱلْمُوَتَى ﴾، [القيامة: ٤٠] فقال: «سبحانك! وبلي»(١).
  - ... عن عبد الرحمن بن القاسم، قال: قال أبو هريرة:

من قرأ: ﴿ لَا أَقْيِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيمَةِ ﴾ [القيامة: ١] فانتهى إلى آخرها، أو بلَغ آخرها: ﴿ أَلِنَسَ مَن قرأ: ﴿ لَا أَقْيمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيمَةِ ﴾ [القيامة: ١] فليقل: بلي. وإذا قرأ ﴿ وَٱلْمُرْسَلَتِ عُرَفًا ﴾ [المرسلات: ١] فانتهى إلى آخرها، أو بلَغ آخرَها: ﴿ فَبِأَي عَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴾ [المرسلات: ٥٠] فليقل: آمنت بالله وما أُنزل. ومَن قرأ: ﴿ وَٱلنِينِ وَٱلزِّينُولُ فِي التين: ١] فانتهى إلى آخرها، أو بلَغ آخرَها: ﴿ وَالنِينِ وَالزِّينُولُ فِي التين: ١] فانتهى إلى آخرها، أو بلَغ آخرَها: ﴿ وَالنِينَ اللهُ إِنَّا فَي كُمِ النَّهِ فَي التين: ٨] فليقل: بلي.

- قال أبو عبيد: وحدثنا أبو أحمد الزبيري، عن سفيان، عن عمر بن عطية، قال: سمعت أبا جعفر محمد بن علي يقول: «إذا قرأتَ: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴾، [الإخلاص: ١] فقل أنت: الله أحد، الله الصمد. وإذا قرأتَ: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الفَلَقِ ﴾، [الفلق: ١] فقل أنت: أعوذ برب الفلق. وإذا قرأتَ: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ النّاسِ ﴾، [الناس: ١] فقل أنت: «أعوذ برب الناس».



<sup>(</sup>١) تُنظَر الحاشية السابقة.



- قال أبو عبيد: ويروى عن معمر بن راشد، أن حُجْراً الْمَدَرِيّ قام ليلةً يصلي، فاستفتح الواقعة، فلما انتهى إلى قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَا تُمْنُونَ ﴿ فَا اَنتُهُ عَلْقُونَهُ وَ الواقعة : ٥٩-٩٥] فقال: بل أنت يا رب. ثم قرأ: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَا تَمْنُونَ ﴿ فَا الله الله وَ الله والله وال

قلتُ: وهذا معنى شريف، مما يُمْكن لقارئ القرآن أن يَظفرَ به؛ فينبغي لقارئ القرآن أن يَظفرَ به؛ فينبغي لقارئ القرآن الكريم أنْ يُجاوبَ الآيات الكريمة -على حدّ تعبيرِ أبي عبيد ويَشهدَ لها حينما يقرأها، فيُجيب الاستفهامات التقريرية، مثل قوله تعالى: ﴿أَلِشَ وَلِكَ مِنَا الشَّاهدين. وَلِكَ مِنَ الشَّاهدين. وهكذا ما سِواها مِن المواضع التي تستدعي جواباً، أو تجاوباً فوريّاً مِن القارئ.

وحين يَفعل القارئ ذلك يكون متجاوباً مع القرآن، متفاعِلاً معه، لا مجرد ناطق بالآيات؛ وحينئذ يكون هذا القارئ لكتاب الله في حالِ مخاطبة مع ربه سبحانه وتعالى؛ فيُحْيي الآياتِ بقراءته، فهو يَحْيا هو بقراءة الكتاب العزيز؛ فتكون في قراءته حياة!

حقّاً، إنّ هذا مِن الحياة بالقرآن، إنه مِن تَفعيل القرآن في حياتك أيها المسلم وأيتها المسلمة التاليين لكتاب ربكم، جلَّ جلاله، على هذا النحو!

فيا لله ما أعظمَ شَرَفِ المقام!





العنوان الثاني: باب ما يُستحب لقارئ القرآن مِن الترسل في قراءته والترتيل والتدبر (۱۱): وهذا أمرٌ مهمٌ في باب تدبُّر القرآن والتعامل معه. أوْردَ المؤلف فيه مجموعةً مِن الأحاديث والآثار، فيها قدوةٌ، ومُعْتَبَرٌ لِمن كان ذا قلب منيب.

- قال أبو عُبيد، القاسم بن سلام، رحمه الله تعالى:

حدثنا حجاج، عن ابن جريج، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿ أَوْزِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ﴾، [المزمل: ٤] قال: «ترسّلْ فيه ترسيلا».

- قال أبو عبيد: حدثنا أحمد بن عثمان، عن عبد الله بن المبارك، عن الليث بن سعد، عن ابن أبي مليكة، عن يعلى بن مَمْلَكِ، عن أم سلمة، أنها نعتت قراءة رسول الله على قراءة مفسّرة حرفاً، حرفاً.
- قال أبو عبيد: حدثني يحيى بن سعيد الأموي، عن ابن جريج، عن ابن أبي مليكة، عن أم سلمة، قالت: كان رسول الله على يقطّع قراءته: ﴿ بِنهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ
- (١) ٱلْحَمَدُ يَّهِ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ (١) ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِمِ (١) مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ (١) ﴿ الفاتحة: ١-٤] هكذا قال ابن أبي مليكة.
- قال أبو عبيد: حدثنا جرير، عن مغيرة، عن إبراهيم، قال: قرأ علقمة على عبد الله، فكأنه عجل)، فقال عبد الله: «فداك أبي وأمي رتّلْ، فإنه زين القرآن» قال: وكان علقمة حَسَنَ الصوت بالقرآن.
- قال أبو عبيد: حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب، عن أبي حمزة، قال: قلت لابن عباس: إني سريع القراءة، وإني أقرأ القرآن في ثلاثٍ، فقال: «لأنْ أقرأ البقرة في ليلةٍ فأَدَّبَرَها(٢) وأُرتَّلَها أحبُّ إلىّ مِن أَنْ أقرأ كما تقول».



<sup>(</sup>۱) ص ۲۱۵–۲۱۸.

<sup>(</sup>٢) أُدّبر: أتأمل فيها.



- قال أبو عبيد: حدثنا حجاج، عن شعبة، وحماد بن سلمة، عن أبي جمرة، عن ابن عباس، نحو ذلك. إلا أن في حديث حماد: «أحبُّ إليّ من أن أقرأ القرآن أجمعَ هَذْرَمةً».
- قال أبو عبيد: حدثنا يزيد، عن يحيى بن سعيد، عن رجل، حدثه عن أبيه، أنه سأل زيد بن ثابت عن قراءة القرآن في سبع، فقال: «حسن، ولأن أقرأه في عشرين أو في النصف أحب إليّ مِن أن أقرأه في سبع، وسَلْني (١) عن ذلك: أردّده، وأقف عليه».
- قال أبو عبيد: حدثنا أبو النضر، عن شعبة، عن عبد ربه، ويحيى ابني سعيد، عن رجل تَبَانٍ مِن أهل المدينة، عن أبيه، عن زيد بن ثابت، مثل ذلك.
- قال أبو عبيد: حدثنا عبد الرحمن، عن سفيان، عن عبيد المكتب، قال: قلت لمجاهد: رجلٌ قرأً البقرة؛ قيامُهما واحد، ورجلٌ قرأً البقرة؛ قيامُهما واحد، وركوعهما واحد، وسجودهما واحد، وجلوسهما واحد، أيهما أفضل؟ فقال: «الذي قرأ البقرة». ثم قرأ ﴿وَقُرْءَانَا فَرَقَتْهُ لِنَقْرَأَهُمْ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكُثٍ وَنَزَلْتُهُ لَنِيلًا ﴾، [الإسراء: ١٠٦].

ما أعذبَ هذه المعالم المنهجية، وهذه التوجيهات، التي يَسوقها الإمام أبو عبيد، القاسم بن سلام!

إنّ مَن يأخذ نفسَه بها في صحبته لكتاب الله؛ سيُدرك أهميتها، ويَجني ثمرتها!

وما مِن شكِّ في أنه ما كان لهذا الإمام الحَبْر أنْ يُظهِر لنا هذا؛ لولا توفيق الله أوّلاً، ثم أنه حَبْرٌ حقّاً!

<sup>(</sup>١) هكذا هي في طبعة د. مروان العطية، وفي الطبعة المغربية «وسألني». وظاهر الكلام يدلُّ على أنّ الصواب ما أثبتُه.





أرأيتم طَعْمَ هذا السِّفْر النفيس! وأهميّتَه ونَفاسَتَه وتَميّزَهُ وتَنوّعَ مادته في هذا الباب!

وما أجمل أن يأخذ القارئ كتابَ الله هذه المعاني، ويَترسّمُها في نهجه تجاه الكتاب العزيز!

وما مِن شكِّ في أنها تحتاج مَزيدَ عنايةٍ منه، ومِرانٍ على تطبيقها، حتى تُصْبح نهجاً معتاداً.

# العنوان الثالث: باب ما يستحب للقارئ من تحسين القرآن وتزيينه بصوته(١):

- قال أبو عبيد: حدثنا أبو النضر، عن شعبة، قال: حدثني معاوية بن قرة، قال: سمعت عبد الله بن مغفل، يقول: رأيت رسول الله كالله يعلى يوم الفتح على ناقته أو جَمَلِهِ يسيرُ وهو يقرأ سورة الفتح، أو مِن سورة الفتح. ثم قرأ معاوية قراءةً ليّنةً ورجّع (۲)، ثم قال: لولا أني أخشى أن يجتمع الناس علينا لقرأت ذلك اللحن.
- قال أبو عبيد: حدثنا يحيى بن سعيد، عن شعبة، قال: حدثنا طلحة بن مصرِّف، عن عبد الرحمن بن عوسجة، عن البراء بن عازب، قال: قال رسول الله على: (زيّنوا القرآن بأصواتكم)(٣).



<sup>(</sup>۱) ص ۲۱۹–۲۳۱.

<sup>(</sup>٢) الحديث في الصحيحين، وغيرهما: البخاري في صحيحه، في مواضع، منها: برقم، ٤٠٣١ و٢٠)، على معلى المُزَنِى، t. ومسلم في صحيحه، برقم، ٢٣٧ - ٢٣٩ (٧٩٤)، عن عبد الله بن مغفّل الْمُزَنِى، t.

<sup>(</sup>٣) الحديث صحيح بهذا اللفظ، أخرجه عددٌ مِن الأئمة. وعلّقه البخاري في صحيحه بصيغة البخاري في صحيحه بصيغة الجزم، فقال: «باب: قول النبي عليه (الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام البررَة). و: (زيّنوا القرآن بأصواتكم)»، وفي معناه ما أخرَجه البخاري ومسلم: (ما أَذِنَ الله لشيء ما أَذِن الله لنبيّ حَسَنَ الصوت يتغنّى بالقرآن يَجهر به).



# قال: نسيتُها، فَذَكَّرنِيها الضحاك.

- قال أبو عبيد: حدثنا يحيى بن بكير، عن يعقوب بن عبد الرحمن القاري، عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة، عن النبي قال: (زينوا أصواتكم بالقرآن)(١).
- قال أبو عبيد: حدثنا إسماعيل بن جعفر، عن محمد بن عمرو بن علقمة، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، عن النبي على قال: (مَا أَذِنَ اللهُ لِشَيْءٍ كإذنه (٢) لنبي يتغنى (٣) بالقرآن يجهر به).
- (۱) الحديثُ بهذا اللفظِ مِن حيث الرواية ضعيفٌ، لكن، معناهُ لطيفٌ. وما أجملَ أن نُزيِّنَ القرآن بأصواتِنا! وما أَجْمَلَ، أيضاً، أنْ نُزيِّنَ أصواتَنا بالقرآنِ! وقد فَسَرَ بعضُهم حديث: (زينوا القرآن بأصواتكم)، بمعنى هذا الحديث؛ على أنه مِن باب المقلوب، كقولهم: عرضتُ الناقة على الحوض، أي: عرضتُ الحوض على الناقة. ولم يفرق الحاكم بين المتن ومقلوبه، بل اعتبرهما واحداً عند إيراده مختلف الروايات، فكان المعنى عنده هو نفسه، تُنظر، حاشية شعيب الأرناؤوط ومَن معه على المسند، ٣٠/ ٥٨٠-٥٨٠.
- (٢) جاء الحديث عند البخاري في عدَّة مواضع بلفظ: (مَا أَذِنَ اللهِّ لِشَيْءٍ مَا أَذِنَ لِلنَّبِيِّ أَن يتغنى بالقرآن)، وفي رواية بلفظ: (مَا أَذِنَ اللهُ لِشَيْءٍ مَا أَذِنَ لِنَبِيِّ حَسَنِ الصَّوتِ بِالقُرْآنِ يَجْهَرُ بِهِ)، وهكذا عند مسلم بهذا اللفظ، برقم ٢٣٢، ٣٣٢- (٧٩٢)، وفي رواية عند مسلم بلفظ: (مَا أَذِنَ اللهُ لِشَيْءٍ كَأَذَنِهِ لِنَبِيِّ يَتَغَنَّى بِالْقُرْآنِ يَجْهَرُ بِهِ)، برقم ٢٣٤- (٧٩٢). قلتُ: وبهذا يَتَبَّنُ ثبوتُ الحديثِ بمعنى (الإَذْن)، وبمعنى (الأَذَن). ومعنى «أَذِنَ» في اللغة الاستماع. والمراد به في الحديث هنا على ما يَلِيق بالله سبحانه وتعالى، وقد رَدّ الإمام أبو عبيد القول بتأويلها بأنها (أَذِنَ) مِن الإذْن، وصَدَق أبو عبيد -وانظر قوله عنه بعد صفحات فإنّه تأويل متكلّف، يخالِف سياق الحديث، ويَردّ هذا التأويل قوله في الحديث: (...حَسَنِ الصَّوْتِ يَتَغَنَّى بالْقُرْآنِ يَجْهَرُ بِهِ)؛ فهو صَريحٌ في ردّ تأويله بأنه مِن (الإذن). وأمّا كلمة (كأذَنِهِ) فواضحٌ، أيضاً، المراد بها، وأنه: استماعه سبحانه وتعالى على ما يَلِيق به.
- (٣) يتغنى بالقرآن: يَلْهج بتلاوته كما يَلْهج بعض الناس بالغناء والطرب، وقيل يُحَسِّنُ صوته بتلاوته، كما قال عددٌ من أهل اللغة، كالهروي، والخطابي، ومَن تقلَّمَهما. ومِن تعليق أحمد شاكر على حديث: (ليس منّا مَن لم يتغنّ بالقرآن): «(يتغن)، هكذا فسّرها وكيع، والراجح عندي غير ذلك، وفي النهاية: «أيْ: لم يستغن به عن غيره، يقال: تغنيت وتغانيت واستغنيت. وقيل: أراد مَن لم يجهر بالقراءة فليس منا، وقد جاء مفسّراً في حديثٍ آخر: (ما أذن الله لشيء =





- قال أبو عبيد: حدثنا عبد الله بن صالح، عن الليث بن سعد، عن يونس بن يزيد، عن ابن شهاب، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، مثل ذلك، ولم يرفعه.
- قال أبو عبيد: حدثني هشام بن عمار، عن يحيى بن حمزة، عن الأوزاعي، قال: حدثني إسماعيل بن عبيد الله، عن فضالة بن عبيد، عن النبي على قال: (لَّلَهُ أَشَدُ أَذَناً(١) إِلَى الرَّجُلِ الحسَن الصوت بالقرآن مِن صاحبِ القَيْنة(٢) إلى قَيْنته)(٢).
- قال أبو عبيد: هذا الحديث بعضهم يزيد في إسناده يقول: عن إسماعيل بن عبيد الله، عن مولى فضالة، عن فضالة. وقوله: (أشد أذانا) هكذا الحديث (أشد أذانا) هكذا الحديث وهو في كلام العرب: «أشد أذناً» يعني: الاستماع. وهو قوله في الحديث الآخر: (ما أذن الله لشيء) أي ما: استمع.
- قال أبو عبيد: حدثنا يزيد، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، قال: «مَن هريرة، قال: دخل رسول الله على المسجد، فسمع قراءة رجل، فقال: «مَن هذا؟» قيل: عبد الله بن قيس، فقال: «لقد أوتي هذا مِن مزامير آل داود».



<sup>=</sup> كإذنه لنبي يتغنى بالقرآن يجهر به). قيل إن قوله (يجهر به) تفسير لقوله (يتغنى به). وقال الشافعي: معناه تحسين القراءة وترقيقها. ويشهد له الحديث الآخر: (زينوا القرآن بأصواتكم). وكل مَن رفع صوته ووالاه، فصوتُهُ عند العرب غناءٌ. قال ابن الأعرابي: كانت العرب تتغنى بالركباني إذا ركبت، وإذا جلستْ في الأفنية، وعلى أكثر أحوالها، فلما نزل القرآن أحب النبي الركباني أن تكون هُجّيْراهم بالقرآن، مكان التغني بالركباني ... فهذا المعنى الآخر هو الراجح، بل هو الصحيح»، (انتهى مِن حاشية أحمد شاكر على المسند، ٢/ ٢٢٦). قلتُ: وانظر تفسير الإمام أبي عبيد للحديثين، وقد ذكره في كتابه «فضائل القرآن»، ونقلتُه هنا، وفي كتابه «غريب الحديث»، وقد نقلتُه بعد صفحاتٍ في آخر هذا الموضوع، فانظرهُ، إنْ شئت.

<sup>(</sup>١) في «فضائل القرآن»، أبو عبيد: (أذانا)، لكن، مِن خلال الرجوع للمراجع، لعل الحديث لم يردْ بهذه اللفظة؛ لهذا أصلَحْتُه، على الرغم مِن أنّ أباعبيد قال: «هكذا الحديث»، ولعلّه جاءه مُصَحَّفاً.

<sup>(</sup>٢) القَيْنة: الجارية المغنية.

<sup>(</sup>٣) الحديث بهذا اللفظ ضعيفٌ، وهو مرويٌّ بلفظ (أَذَناً)، وليس (أَذَاناً).

<sup>(</sup>٤) قد علمْتَ أنَّ الحديثَ لم يَثْبُتْ بهذه اللفظة، والله أعلم. ورحمَ الله أبا عبيد.

# قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- قال أبو عبيد: حدثنا عبد الله بن صالح، وأبو النضر، عن الليث، قال: حدثني ابن شهاب، عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك، عن النبي الله، وأبي موسى، مثل ذلك ونحوه.
- حدثنا أبو عبيد حدثنا عبد الله بن صالح، عن الليث، عن يونس بن يزيد، عن ابن شهاب، قال: أخبرني أبو سلمة، أن رسول الله على قال ذلك لأبي موسى.
- قال أبو عبيد: حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، قال: حدثنا سليمان التيمي، أو نُبِّئتُ عنه قال: حدثنا أبو موسى يصلي بنا، فلو قلت: إني لم أسمع صوت صَنْجٍ قطُّ (۱)، ولا صوت بَرْبَطٍ قطُّ، ولا شيئًا قطُّ أحسنَ مِن صوته».
- قال أبو عبيد: حدثنا عبد الله بن صالح، عن الليث، عن يونس، عن ابن شهاب، عن أبي سلمة قال: كان عمر t إذا رأى أبا موسى قال: «ذكرْنا ربَّنا يا أبا موسى» فيقرأ عنده.
- قال أبو عبيد: حدثنا أبو الأسود، عن ابن لهيعة، عن حيي بن عبد الله المعافري، عن أبي عبد الرحمن الحبلي، أنه سمع عقبة بن عامر، يقول: قال: وكان عُقْبَةُ أحسنَ الناس صوتاً بالقرآن- قال عمر: «يا عقبة، اعْرِضْ عليه: براءةٌ مِن الله ورسوله.
- قال أبو عبيد: حدثنا حجاج، عن ابن جريج، قال: قلت لعطاء: ما تقول في القراءة على الألحان؟ فقال: «وما بأس ذلك؟ سمعت عبيد بن عمير يقول: كان داود يفعل كذا وكذا، لشيء ذكره، يريد: أن يَبْكي بذلك ويُبَكِّي. وذكر شيئا كرهته».

<sup>(</sup>١) قط: بمعنى أبداً، وفيما مضى من الزمان.





- قال أبو عبيد: وعلى هذا المعنى تُحْمَل هذه الأحاديث، التي ذكرناها في حسن الصوت، إنما هو طريق الحزن والتخويف والتشويق، يُبَيِّنُ ذلك حديث أبي موسى: أنّ أزواج النبي الله استمعن قراءته، فأُخبر بذلك، فقال: لو علمت لشوّقتُ تشويقاً، أو حَبِّرتُ تحبيراً.

فه ذا وجهه، لا الألحان المطرِّبة الملْهِية، وقد روي في ذلك أحاديثُ مفسّرة مرفوعة وغير مرفوعة.

- قال أبو عبيد: حدثنا قبيصة، عن سفيان، عن ابن جريج، عن طاووس، عن أبيه، وعن الحسن بن مسلم، عن طاووس، قال: سئل رسول الله على: أيُّ الناس أحسن صوتاً بالقرآن؟ فقال: (الذي إذا سمعته رأيته يخشى الله تعالى). أو قال: سئل: أي الناس أحسن قراءة؟ فقال: (الذي إذا سمعته رُقِّيتَهُ يخشى الله عزّ وجلّ).
- قال أبو عبيد: حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن ليث، عن طاووس، قال: (أحسن الناس صوتاً بالقرآن أخشاهم لله تعالى).
- قال أبو عبيد: وحدثني نعيم بن حماد، عن بقية بن الوليد، عن حصين بن مالك الفزّاري، قال: سمعت شيخاً، يكنى أبا محمد يحدّث عن حذيفة بن اليمان، قال: قال رسول الله على: (اقرءوا القرآن بلحون العرب وأصواتها، وإياكم ولحون أهل الفسق وأهل الكتابين، وسيجيء قومٌ مِن بعدي يُرجِّعون بالقرآن ترجيع الغناء والرهبانية والنَّوْح، لا يُجاوِز حناجرَهم، مفتونةٌ قلوبهم وقلوب الذين يُعجبهم شأنُهم)(۱).
- قال أبو عبيد: وحدثنا يزيد، عن شريك، عن أبي اليقظان عثمان بن عُمَيْر، عن زاذان أبي عمر، عن عُلَيْم، قال: كنا على سطح، ومعنا رجل من أصحاب



<sup>(</sup>١) الشأن: الأمر والخطُّ والحال.



النبي على قال يزيد: لا أعلمه إلا قال: عبس الغفاري، فرأى الناس يخرجون في الطاعون، فقال: يا طاعون، في الطاعون، فقال: يا طاعون، فقال: يا طاعون، خُذْني. فقالوا: أتتمنى الموت، وقد سمعت رسول الله على يقول: (لا يتمنين أحدكم الموت؟) فقال: "إني أُبادِر خِصالاً(١) سمعت رسول الله على يتخوفُهن على أمته؛ بَيْع الحكم، والاستخفاف بالدم، وقطيعة الرحم، وقوماً يَتّخذون القرآن مزامير، يُقدِّمون أحدهم، ليس بأفقههم، ولا أفضلهم، إلا ليُغنيّهم به غناء»، وذكر خلتين أخريين.

- قال أبو عبيد: حدثنا يعقوب بن إبراهيم، عن ليث بن أبي سليم، عن عثمان بن عمير، عن زاذان، عن عابس الغفاري، عن النبي على بمثل ذلك أو نحوه.
- قال أبو عبيد: حدثنا يعقوب بن إبراهيم، عن الأعمش، عن رجل، عن أنس بن مالك، أنه سمع رجلاً، يقرأ بهذه الألحان التي أَحدَث الناس، فأنكر ذلك، ونهي عنه.
- قال أبو عبيد: وحدثني يحيى بن سعيد، عن شعبة، قال: «نهاني أيوب أن أحدِّث، بهذا الحديث: (زينوا القرآن بأصواتكم)(٢).
- قال أبو عبيد: وإنما كَرِه أيوب، فيما نرى، أن يَتأول الناس بهذا الحديث الرخصة من رسول الله على في هذه الألحان المبتدّعة، ولهذا نهاه أن يحدّث به.
- قال أبو عبيد: سمعت أبا الحارث المكفوف، يسأل يزيد بن هارون في التحبير (٢)، فقال: «بدعة وضلالة». قال: «ما تقول في قراءة الحزن؟» قال: «فاذهب فحزِّن نفسَك في بيتك». قال: ما تقول في قراءة الألحان؟ قال: «بدعة». قال: يا أبا خالد، يشتهيه الناس. قال: «لك غيره».

<sup>(</sup>١) الخِصال: جمع خَصلة، وهي خُلُقٌ في الإنسان، ويكون فضيلةً أو رذيلةً.

<sup>(</sup>٢) مضى تخريجه قبل نحو ٥ صفحات.

<sup>(</sup>٣) التحبير: هو تَحسين الصوت بالقرآن.





قلتُ: حرَّرَ الإمام أبو عبيد في كتابه «تفسير غريب الحديث»، المعنى المراد بأحاديث تزْيين القرآن بالصوت، فقال:

«يُرِيد بقوله (يَأْذَن): يستمع، وَمِنْه قَوْله تَعَالَى: ﴿وَأَذِنَتْ لِرَهَا وَحُقَّتُ ﴾، [الانشقاق: ٢، ٥]، أي: سَمِعتْ. وَبَعْضهم يرويهِ: كَإِذْنِهِ لنَبِيّ يتَغَنَّى بِالْقُرْآنِ بِكَسْر الْألف؛ يذهب بِهِ إِلَى الْإِذْن من الاسْتِئْذَان. وَلَيْسَ لهَذَا وَجهٌ عِنْدِي؛ وَكَيف يكون إِذْنه لَهُ فِي هَذَا أَكثرَ مِن إِذْنه لَهُ فِي عَيره، وَالَّذِي أَذَنَ لَهُ فِيهِ مِن توحيده، وطاعته، والإبلاغ عَنه، أكثرَ وَأعظمَ مِن الْإِذْنِ فِي قِرَاءَةٍ يجهر بها!

وَقُولَه: (يَتَغَنَّى بِالْقُرْآنِ)، إِنَّمَا مذْهبه عندنَا تَحْزين الْقِرَاءَةِ، وَمِن ذَلِك حَدِيثه الآخر عَن عبد الله بْن مُغفّلٍ، أَنه رَأى النَّبِيَ عَلَيْهِ السَّلَام، يقْرَأُ سُورَةَ الْفَتْحِ. فَقَالَ: لَوْلَا أَن يَجْتَمِعَ النَّاسُ علينا؛ لحكيتُ تِلْكَ الْقِرَاءَة، وَقد رَجِّعَ.

وَمِمَّا يُبِيّنُ ذَلِكَ حَدِيثٌ يُرْوَى عَن النَّبِي عَلَيْهِ السَّلَام، أَنَّه ذَكَرَ أَشْرَاط السَّاعَةِ، فَقَالَ: (بَيعُ الحُكمِ، وَقَطِيعَةُ الرَّحِمِ، وَالِاسْتِخْفَافُ بِالدَّمِ، وَكَثْرَةُ الشُّرَطِ، وَأَنْ يُتَّخذَ الْقُرْآنُ مَزَامِيرَ؛ يُقَدِّمُونَ أَحَدَهُم، لَيْس بِأَقْرَبُهِم وَلَا أَفْضَلِهِم، إِلَّا لِيُغَنِّيهُم بِهِ غِنَاءً)(١).

وعَن طاؤوس أَنه قَالَ: «أَقرَأ النَّاس لِلْقُرْآنِ أَخْشَاهم لله تَعَالَى».

فَهَـذَا تَأْوِيـل حَدِيث النَّبِي عَلَيْـهِ السَّلَام: (مَـا أذن الله لشَـيْء كأذنـه لنَبِيّ، يتَغَنَّى بِالْقُـرْآنِ وَأَنْ يَجْهَـرُ بِـهِ). وَهُـوَ تَأْوِيـل قَوْلـه: (زَينُـوا الْقُـرْآنَ بِأَصْوَاتِكُـمْ)... "(٢).



<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد، برقم، ١٦٠٤، عن عبس أو عابس الغفاري، وبرقم، ٢٣٩٧، عن عوف بن مالك، طبعة الرسالة، وأخرجه غيره، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) تفسير غريب القرآن، أبو عبيد، ط. الهندية، ٢/ ١٤٠-١٤١.



- «وقال أبو عبيد، أيضاً: وأمّا حديث رسول الله ﷺ: (ليس منّا من لم يتغن بالقرآن)، فليس هو عندى مِن هذا، إنّما هو مِن الاستغناء»(١).

ولله دَرُّ الإمام أبو عبيد، فما أجمل هذا التحقيق اللغويّ في تفسيرِه لأحاديث رسول الله على الل

العنوان الرابع: «بيانُ أنه يُستحب للقارئ إذا مرّ في قراءته بذكْر الجنة مِن المسألة، وبذكْر العنوان الزار مِن التعوذ» $^{(7)}$ . «استحباب تكرار الآية وتَرْدادها» $^{(9)}$ .

ذَكرَ الإمام أبو عبيد -ونِعْمَ العُبَيْد أبو عُبَيْد- في هذا مجموعةً مِن الروايات للأحاديث والآثار، الدالّة على هذا النهج الطيب في التعامل مع كتاب الله تعالى.

قلتُ: حقّاً، إنّ مما له علاقةٌ وثيقةٌ بتدبر القرآن الكريم: تكرار الآية أو الآيات في قيام الليل أو في سِواه، حتى ربما قضى القارئ ليلتَه كُلّها مقتصرًا عليها، وقوفًا عندها متأثرًا بها؛ وذلك لأنه قرأ معناها كما قرأ ألفاظها؛ فهذا دليلٌ على حُسْن تدبر الآية أو الآيات، وحُسْن فهمها.

وقد فَعَل هذا الرسولُ ﷺ، والصحابة رَحَلَيْهُ عَنْهُ، والتابعون، رحمهم الله.

وهذا شاهدٌ بإحساس مرهَ ف لدى القارئ لآيات الله، وحُسْن تدبر منه، وحُسْن فقي فقي الكريمة في الكريمة في كتاب الله، ودليلٌ على تجاوزِ قراءة الألفاظ إلى قراءة المعاني الكريمة في كتاب الله!

<sup>(</sup>١) تفسير غريب القرآن، أبو عبيد، ط. الهندية، ٢/ ١٤٢.

<sup>(</sup>۲) ص ۱۹۷.

<sup>(</sup>۳) ص ۲۰۰.





#### وختاماً:

أُشيرُ إلى بعض نتائج هذا المرور على بعض المعاني الرائقة عند الإمام أبي عبيد، رحمنا الله، وإياه، وسائر المسلمين.

### فمِن النتائج ذات العلاقة بكتاب الله وبحديث رسوله على، وبتدبرهما وفقههما:

- ۱- ربْطُ أبي عبيد لرأيه واجتهاده وفقهه لهذا الموضوع بالروايات عن الرسول على الله الله الله الله عن المسألة، أو يُعلِّق ببيان فقهه للأحاديث، الله ويُورد الأحاديث، التي يَستند إليها في فقهه ورأيه!
- ٢- دِقته في فقهه للأحاديث، وبُعْدُه عن التكلف؛ لذا أَشعُرُ بتجاوب عقْلِي وفِطْرتي مع ما يُدْلي به أبو عبيد، رحمه الله، مِن رأي وفقه للأحاديث والأحكام منها.
- ٣- ظهورُ أثرِ عُمْق تخصصه في اللغة العربية، واستيعابه لدقائقها؛ الأمْرَ الذي يَعود على كلامه بإصابة الصواب، وبالفِطْنة في مَناط استنباطه للفقه والأحكام منها.
- ٤ صراحتُه في اجتهاداته في تفسير غريب القرآن، وتفسير غريب الأحاديث،
   وعَـدمُ المجاملة في ذلك.
- ٥ ظهورُ نتائج عنايته بالتدبر، وتأملاته لألفاظ الوحْي الإلهيّ فيما استنبطه مِن وسائل التدبر وأسبابه.
- 7- ينبغي لطالب العلم، وطالب تَدبر القرآن الكريم، وطالب فقُه الأحاديث الشريفة، العناية بفقه أبي عبيد لهذه الموضوعات، وعنايته بوسائل التدبر وأسبابه التي نَص عليها أبو عبيد، رحمة الله عليه.



# قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- ٧- ومما يَحْسنُ استذكاره مما أَوْرَدهُ الإمام أبو عبيد مِن مسائل التدَبُّر ووسائله وأسبابه، الأمور الآتية:
  - أ «تعظيم القرآن»، فهو مِن أهم الأسباب الداعية للعناية بتدبره.
    - ب- «تعظيم قدر حامل القرآن»، وهذا فرعٌ عن تعظيم القرآن.
      - ج- «معرفة فضائل القرآن»، فهي مِن أهمّ دواعي تدبّره.
  - د «معرفة أهمية تدبر القرآن»، ومَن لم يُدْرك أهميته؛ فكيف يُعنى به!
- هـ- «معرفة آداب القرآن»، وهذا مِن أهم أسباب البركة وحُسْن الاهتداء لمعانيه وتدبّره.
- و- معرفة حديث: (إنّ هذا القرآن مأْدبَةُ الله تعالى، فتعلّموا مِن مأْدبته ما استطعتم...) الحديث.
  - ز الوقوف على حديث: (إنّ كل مؤدّب يُحبُّ أن يؤتى أدبُهُ، وإنّ أدَبَ الله القرآن).
- ط- استحباب البكاء عند قراءة القرآن، وهذا مِن النتائج التطبيقية لتعظيم القرآن، وتدبّره.
- ي- الاستحباب للقارئ إذا مرّ في قراءته بذكْر الجنة مِن المسألة، وبذكْر النار مِن التعوّذ.
  - ك- استحباب تكرار الآية وتَرْدادها.





# المبحث الثاني

كتاب «تأويل مشْكل القرآن»، أبومحمد، عبد الله بن مسلم بن قُتَيبة، وأمثلة منه

يتناول هذا المبحث كتاب «تأويل مشْكل القرآن»، أبو محمد: عبد الله بن مسلم بن قُتيبة، (٢١٣-٢٧٦هـ)(١).

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: المؤلف الإمام ابن قتيبة، رحمه الله تعالى.

المطلب الثاني: كتاب «تأويل مشْكل القرآن»، وأمثلةٌ منه.



<sup>(</sup>۱) تحقيق وشرْح السيد أحمد صقر، القاهرة، دار التراث، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ-١٩٧٣م. ويأخذ كتابه «تفسير غريب القرآن» حُكم هذا الكتاب.



# المطلب الأول المؤلف الإمام ابن قتيبة، رحمه الله تعالى

لستُ مُضِيعاً وقتي حين أتحدّثُ عن الإمام ابن قتيبة، رحمه الله، ولستَ مُضِيعاً وقتك حين تقرأُ في سيرته العلمية العطِرة، أو تقرأُ في مؤلفاته القيّمة!

بل ما أُسعدَ مَن يَصحبُ هذا الإمام، بقراءة سيرته ومؤهلاته العلمية، ومؤلفاته المهمة الرائقة في مختلف الفنون!

أبو محمد: عبد الله بن مسلم بن قُتيبة، (٢١٣-٢٧٦هـ)، يُعدُّ متقدّماً في عصره، وقد كان عصْرُهُ عصْرَ ازدهار العلوم الإسلامية، وتَسابُق الناس في زمنه في تحصيل العلوم والتنافس فيها، وقد كان ذا همّة عالية طَموحة؛ فأورثَهُ ذلك عِلماً متنوّعاً جَمّاً؛ وكان هذا مِمَّا يُحْسَبُ له مِن إيجابياتِ في مؤلَّفاته القيّمة حقّاً.

وليس هذا كله بعجيب في حقّ هذا الإمام الفذّ، الذي ظَهرتْ عليه أمارات النجابة منذ عهدِ شبابه المبكِّر، حتى إنه ربما يَفْجَوُكُ أنه قد اتّجَه للعلم في تلك السنّ المبكِّرة على نهْ ج الكبار؛ فقد تلقّى عن أحمد بن سعيد اللحياني في سنة ١٣٦هـ، كتاب: الأموال، وكتاب غريب الحديث، أبو عبيد، وكان عُمُر ابن قتيبة حينئذ ثمانية عشرَ عاماً! (١٠)؛ فلا عَجَبَ أن تراه بعد ذلك إماماً، يُؤلِّف تلك المؤلَّفات المتْقنَة المتنوّعة في مختلف الفنون! بل ترى هذا الفتى الذي تلقّى -وهو في هذه السنّ-مثل كُتُب الإمام أبي عبيد، مُنْتقِداً، بعد ذلك، أبا عبيد في بعض آرائه في فقْهِ غريب

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن، ابن قتيبة، ص ٣، مقدمة المحقق.





الحديث، وما إلى ذلك! ويؤلِّفَ «إصلاح غلط أبي عبيد في غريب الحديث»، بأدبِ هو الأدب! ويَكتبَ اعتذاراً لطيفاً عن نقْده، وأنه لا يَقصِد الإزراء على أبي عبيد، وإنما بيان الصواب!

وقد كتَبَ الكثير مِن المؤلَّفات، التي خدَم فيها اللغة العربية، والقرآن الكريم، والحديث الشريف، والدفاع عنهما، وتفنيد كلام الطاعنين فيهما.

قال عنه الإمام الذهبيّ، رحمه الله تعالى: «وَالرَّجُلُ لَيْسَ بِصَاحِبِ حَدِيْثٍ، وَإِنَّمَا هُوَ مِنْ كِبَارِ العُلَمَاءِ الْمَشْهُوْرِيْنَ، عِنْدَهُ فُنُوْنٌ جَمَّةٌ، وَعُلُوْمٌ مُهمَّةٌ»(١).

قلتُ: وفي قوله: «ليس بصاحبِ حديث»، هذا حُكْمٌ جاء على نظرِ الإمام الذهبي، الذي يُحدِّد به اشتراطات الوَصْف به محدِّث» عنده، لكن، في تطبيق ذلك على ابن قتيبة، نظرٌ! ويكفينا في سيرة ابن قتيبة ما بَذَله مِن جهود مشكورة تجاه الحديث وفقهه، والدفاع عنه وعن القرآن الكريم.

وأمّا مقياس الإمام الذهبي فأمرُ آخَرُ، قد عَرَضَ له في «سير أعلام النبلاء»، قال:

«قَالَ مُحَمَّدُ بِنُ بَرَكَةَ الحَلَبِيّ: سَمِعْتُ عُثْمَان بِن خُرَّزَاذ يَقُولُ: يحتَاجُ صَاحِب الحَدِيْثِ إِلَى خَمْسٍ، فَإِن عَدِمَتْ وَاحِدَةٌ، فَهِيَ نقصٌ، يحتَاجُ إِلَى: عقلٍ جَيِّدٍ، وَدينٍ، وَحَدِيْثٍ وَحَدَاقَةٍ بِالصِّنَاعَة، مَعَ أَمَانَةٍ تُعرف مِنْهُ».

ثم قال الذهبيُّ: «قُلْتُ: الأَمَانَةُ جُزء مِنَ الدِّين، وَالضَّبْطُ دَاحِلٌ فِي الحِذْق، فَالَّذِي يحتَاج إِلَيْهِ الحَافِظُ أَن يَكُون تقياً ذكياً، نَحْوِيّاً لُغَوِيّاً زكياً، حَيِيّاً، سَلَفياً، يَكْفِيهِ أَنْ يَكتب بِيَدِهِ مائتَي مُجَلَّد، وَيُحَصِّل مِنَ الدَّواوين المعتبرَة خَمْس مائَة مجلَّد، وَأَنَّ لَا يَفْتُر مِنْ طَلَب العِلْم إِلَى الْمَمَات، بنيَّةٍ خَالصَةٍ وَتواضُع، وَإِلَّا فَلَا يَتَعَنَّ»(٢).



<sup>(</sup>١) سِير أعلام النبلاء، الذهبي، ١٣/ ٣٠٠، طبعة مؤسسة الرسالة.

<sup>(</sup>٢) سِير أعلام النبلاء، الذهبي، ١٣/ ٣٨٠.

### قراءةٌ في مَصَادِرِ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم



وقد أُطْلِقَ على ابن قتيبة بأنّه أديبُ الفقهاء، وفقيه الأُدَباء؛ ذلك أنّه جَمَعَ بين اللغة والأُدبِ والشريعة، وجاءت كُتُبُه شاهدة بشُمُوّ أَدَبِه، وعُلُوّ مقاصِدِه، وقد سخّره اللغة والأُدبِ والشريعة، وجاءت كُتُبُه شاهدة بسُمُوّ أَدَبِه، وعُلُوّ مقاصِدِه، وقد سخّره الله لِتَفْنيدِ كلام المعتدين على الإسلام وأحكامِه وكتابه وسُنتَه، فرد على المذاهبِ المنحرفة عن نهج الإسلام، كالزنادقة والمعتزلة وسواهُم. وإنَّ المطّلِعَ على مؤلّفاتِه يُسْعِدُهُ ما يَراهُ مِن تلك المنافَحَات عن أنوار الوحْي الإلهي بقلم عِلْميِّ أَدَبِيِّ، يترسَّم منهجَ المحدِّثين، ونَسَقَ التَّتُبُّتِ في الرواية، والتَّتُبُّتِ في الفهم والمعنى، كما هو الشّائُ في مثلِ كتابِه: «تأويل مختلف الحديث»، وكتابِه «تأويل مشكل القرآن»، وكتابِه «تأويل مشكل القرآن»، فأوصَلَها إلى ستة وأربعين كتاباً. في مقدّمتِه هذه تُعرَفُ مكانةُ الإمام ابن قتيبة رحمه الله تعالى.





# المطلب الثاني كتاب «تأويل مشْكل القرآن»، وأمثلةٌ منه

ونَعْرض الموضوع في الوقفات الآتية:

# الوقفة الأولى: فكرة الكتاب وشيءٌ عن قيمته:

كتاب «تأويل مشْكل القرآن»، كتابٌ نفيس، وفي موضوع مهم، وهو كتابٌ عالي اللغة والمنهج؛ فلا يَعرِف قدْرَه مَن ليس لديه الحدّ الكافي مِن ثقافة اللغة العربية، وعربية الثقافة!

وهـو كتـابٌ مختصٌّ بما يُطْلَق عليه: علم مشكل القـرآن. وإنْ لم يكن في القرآن مُشْكل.

فه و كتابٌ مَعنيٌ بتفنيدِ دعاوى المدَّعين الشبهات والإشكال على القرآن الكريم، بلسانٍ عربيٍّ رصين. على أنَّ الكتاب لم يأتِ خاصًاً بعلم مشكل القرآن، وإنما شَمَل كلامُه في ذلك ما يتعلق بمختلَف مجالات دعاوى الطاعنين في القرآن -وهي زائفةٌ-.

قال عنه مؤلفه الإمام ابن قتيبة في مقدمته:

«قد اعترض كتاب الله بالطعن ملحدون، وَلَغُوا فيه وهجروا، واتبعوا ما تَشابَهَ مِنْهُ ابْتِغاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغاءَ تَأْوِيلِهِ بأفهام كليلة، وأبصار عليلة، ونظر مَدْخول، فحرّفوا الكلام عن مواضعه، وعَدَلُوه عن سُبُلِه، ثم قَضَوْا عليه بالتناقض، والاستحالة في اللحن، وفساد النظم، والاختلاف...»(۱).



<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن، ابن قتيبة، ١/ ٢٢.



إلى أن قال ابن قتيبة: «... فأحببتُ أن أنْضَحَ عن كتاب الله، وأرميَ من ورائه بالحجج النيرة، والبراهين البينة، وأكشف للناس ما يَلْبِسُون، فألّفتُ هذا الكتابَ جامعاً لتأويلِ مشكلِ القرآنِ، مستنبطاً ذلك من التفسير بزيادة في الشرح والإيضاح، وحاملاً ما أعلم فيه مقالاً لإمام مطلع على لغات العرب، لأري المعاند موضع المجاز، وطريق الإمكان، مِن غيرِ أنْ أَحْكمَ فيه برأي، أو أقضيَ عليه بتأويل.

ولم يَجُزُ لي أَنْ أَنْصَ بالإسناد إلى مَن له أَصْلُ التفسير؛ إذْ كنتُ لم أقتصر على وَحْيِ القوم حتى كَشفْتُه، وعلى إيمائهم حتى أوضحته، وزدتُ في الألفاظ ونقصتُ، وقدّمتُ وأخرتُ، وضربتُ لبعض ذلك الأمثالَ والأشكالَ، حتى يستوي في فهمه السامعون.

وأسأل الله التجاوزَ عن الزّلة بحسن النيَّة، فيما دَلَكتُ عليه، وأجريتُ إليه، والتوفيقَ للصواب، وحسن الثواب»(١). وما أجمَلَ هذه الخاتمة وهذا الدعاء مِن ابن قتية!

ومِن الواضح أنّ الكتاب متخصّص في هذا الموضوع، (مشْكل القرآن)؛ وذلك:

- لبيان وجوه الكلام في هذا النوع مِن القرآن، وبيان سموّ القرآن عن كل شبهة.
  - وبيان أنّ كلّ طعن وَجَّهه الطاعنون في القرآن الكريم فهو طَعْنٌ داحِض!
- ومِن أهم أغراض هذا الكتاب، كذلك، تفنيد الشبهات والطعون التي أثارَها الْمُثيرون على القرآن.
- والكتاب مَبْنيٌّ على الأُسس التي ذكرها المؤلف في مقدمته، التي نقلنا بعضها في الأسطر السابقة.

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن، ابن قتيبة، ١/ ٢٣.





والإمام ابن قتيبة، رحمه الله، هذه موضوعاته، وهذا مجاله، الذي نَشِطَ فيه، وألّف فيه، ونافح عن القرآن والحديث الشريف، كما هو الشأن في عددٍ مِن مؤلفاته الأُخرى، ومنها كتابه (تفسير غريب القرآن)، وهو متمّمٌ لغرَضِ كتاب المشْكل، على ما أَشار إليه ابن قتيبة نفسه.

ومما يؤكِّد هذا الكلام، أنه أشار في مقدمة (غريب القرآن)، أيضاً، إلى مثل هذا الذي قاله في مقدمة المشْكل. استمعْ إليه وهو يقول:

«وغرضنا الذي امتثَلْناه في كتابنا هذا: أن نختصر ونُكُمل، وأن نوضّح ونُجْمِل؛ وأن لا نستشهِدَ على الله الله المُبتَذَل، ولا نُكْثِرَ الدِّلالةَ على الحرف المستعمل؛ وأن لا نحشُو كتابنا بالنحو وبالحديث والأسانيد. فإنّا لو فعلنا ذلك في نقل الحديث: لاحتجنا إلى أن نأتِي بتفسير السلف -رحمة الله عليهم - بعينه؛ ولو أتينا بتلك الألفاظ كان كتابنا كسائر الكتب التي ألّفها نقلةُ الحديث؛ ولو تكلّفنا بعدُ اقتصاصَ اختلافهم، ونشق جُمَلِهم بألفاظنا، وموضع الاختيارِ من ذلك الاختلاف، وإقامة الدلائل عليه، والإخبارَ عن العلة فيه -: لأسْهبنا في القول، وأطلنا الكتاب؛ وقطعنا منه طمع المُتأفنا من نقل الحديث، ما قد وقيناه وكُفيناه وكُفيناه وكُفيناه من نقل الحديث، ما قد وقيناه وكُفيناه وكفيناه وكفيناه وكفيناه وكفيناه وكفيناه وكفيناه وكفيناه وكفيناه والمحديث والعلم والمحديث والمختلفة والمحديث والمخلاط والمحديث والمحدود وا

وقَد بَنَى ابن قتيبة كتاب «تأويل مشكل القرآن» على ما انتهى إليه من إمامَتِه في اللغة وعُلُومِها وأساليبها وفقهها؛ فاستند في الدفاع عن القرآن والحديث على الله جَازِ؛ «لأنَّ أكثر غلط المتأوِّلين كان مِن جِهَتِه، وبسببه تَشَعَبَتْ الطُرُقِ، واختلفَتْ النِّحَل».



<sup>(</sup>١) يَعْني: الراغبَ في حِفْظ كتابه.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن، ابن قتيبة، تحقيق أحمد صقر، ص ٣. وانظرْ ما نقلتُه عن مقدّمة الإمام ابن قتيبة لكتابه (تفسير غريب القرآن)، في أثناء فقرة: "وقفة نَقْدية..." لنصِّ منقول عن كتاب (المدخل...)، للحدّادي، في المبحث الثالث، مِن هذا الفصل السادس، مِن هذا الكتاب.



وطريقَتُه في إيراد أبواب المجاز أنَّه يذكر ما أتى منها في كتاب الله، ويُعْقبه بأمثاله: من الشعر ولغات العرب، وما استعمله الناس في كلامهم.

وقد بدأ بباب الاستعارة، ثم باب المقلوب، وباب الحذف والاختصار، وباب تكرار الكلام والزيادة فيه، وباب الكناية والتعريض، وباب مخالفة ظاهر اللفظ معناه.

ثم ذكر باب الأبواب في الكتاب، وهو باب تأويل الحروف التي ادُّعِيَ على القرآن بها الاستحالة وفساد النظم، فتحدّث عن الحروف المقطعة، واختلاف المفسرين فيها. ثم خلص مِن الكلام عليها إلى الكلام على مشْكل سور القرآن؛ فيذكر ما في السورة منه ثم يؤوله؛ ولكنه لم يرتب السور على حسب ترتيبها المعروف في المصحف؛ بل ذكرها حسبما عَنَّ له من مشاكلها(۱). وقد لا يستوفي الكلام على مشاكل السورة التي يذكرها؛ فيعيد ذكرها مرة أو مرات: مثلما فعل في سورة البقرة والأنعام، وسورة النحل والنساء»(۱).

وموضوع الكتابين: (المشكل) و(الغريب) موضوعٌ واضحٌ علاقته بعلم التدبر؛ لاختصاصهما في تصحيح فهم وحْيِ الله، وبيان محاسنِ تعبيره ودِقّته، وتفنيد طعون الطاعنين السقيمة، المبنية على سوء فهمهم له، وعلى تحريفهم له، وصَرْفهم للكلام عن مواضعه؛ وهو الأمر الذي لا يُفنّد إلا ببيان الفهم السديد لنصوص الكتاب والسنّة.

قلتُ: وإنّي لأَعجبُ مِن هؤلاء المخْلوقين المتْعوسِين، الطاعنين في وحْيِ الله تعالى، المتناوشِين -مِن مكانِ بعيدٍ - هذفَهم الْمَشِين؛ مُتَوَهِّمينَ أنّ بمقدورهم أنْ يُصَحِّحوا لله رب العالَمين كتابَه الخاتَم إلى البشريّة! ثم يَتعامَل معهم الناس بالعلم والمناهج العلمية لمناقشتهم في تهافتاتهم والردّ عليهم! وكان حقُهم البحث عن أدويةٍ لهم وعلاج؛ فإنْ لم يُجْدِ ذلك نفْعاً؛ فليُدْفعوا دفْعاً، كما يُدْفَع العدوّ الصائلُ والكلّب العَقور، وإنزال العقوبات فيهم والتعزير!

<sup>(</sup>١) كان ينبغى أن يقول: المشْكِل فيها. فليس في كتاب الله مشْكِلات.

<sup>(</sup>٢) مقدمة السيد أحمد صقر لتحقيقه «تأويل مشكل القرآن»، ص ٨٠-٨١.





لكن لله الحِكمة البالغة فيما قدَّره؛ فقد جَعَل الله هذا كله سبباً مِن أسباب حِفْظه وحْمه سيحانه!

# ملحوظةٌ سريعة على كتاب تأويل مشكل القرآن:

تتلخّص الملحوظة في أني ودِدتُّ لو أنّ الإمام ابن قتيبة، رحمه الله، اختار ترتيباً أفضل فيما يتعلق بإيراده للشبهات في بعض المواضع مِن الكتاب، بحيث لا يكون إيراد الشبهات متقدِّماً كثيراً عن تفنيدها، لكنه لم يَفعل ذلك في «باب الحكاية عن الطاعنين»، ص ٢٤- ٣٣، حيث سَرَد فيه شُبهَ الطاعنين في القرآن الكريم وطعونهم، ثم أورَدَ الردّ عليهم في وجوه القراءات)، شم أورَدَ الردّ عليهم في وجوه القراءات)، ص٣٣ - ٤٤، وما بعده مِن الأبواب. ومثلُ ذلك «باب ما ادُّعي على القرآن مِن اللحن»، ساق فيه طعونهم أولاً، ثم ردّ عليها (۱)، وهكذا في أبوابِ أحرى.

وهذا ترتيبٌ ليس هو الأولى؛ لأن عرض الشبهات ابتداءً يؤثِّر في القارئ تأثيراً سلبياً؛ فالواجب هو عرضُ الحقِّ قبْل الباطل.

وقد تأكدَ لي في منهجية مناقشة الشبهات: أهمّية العناية بتقديم المقدَّم وتأخير المؤخَّر، لا العكس؛ إذْ مِن حقِّ الحقِّ أنْ يكون مُقدَّماً، وأن يكون الباطل مؤخَّراً، فينبغي عدمُ تقديم إيراد الشبهات كلها سرداً مطوّلاً، ثم يؤتى بمناقشتها والرد عليها.

وإن كان مِن حاجةٍ لتقديم الشبهة على الرد عليها؛ فلابد أن يكون ضِمْن منهجٍ يتحاشى إضْلال العقول البريئة بسَوْق الباطل إليها ابتداءً؛ لكن، يَصُوغها صياغةً تُشعِر بأنها دعاوى، على أنْ لا يَبعُد ذِكْر الشبهة عن الرد عليها، وبيان بطلانها.



<sup>(</sup>١) وهذا بابٌ مهمٌّ للمتدبر كتابَ الله تعالى؛ فينبغي الرجوع إليه؛ لرؤية كلام الإمام ابن قتيبة، وتفنيده طعونهم الزائفة.



# الوقفة الثانية: مِن مميزات الإمام ابن قتيبة وخصائص كتابه:

ولا أُحصي، وإنما أَذكر بعضَ ما ظَهر لي مِن ذلك.

وإنما يَعرف مميزات هـذا الإمام وخصائصَ كتابه هـذا مَن وقف عليه، وتَملّى ما فيه مِن أفانين العلم!

ومِن المناسب أن أذْكر هنا التعليق التالي، الذي كتبتُه حين بدْءِ مطالعتي لهذا الكتاب، فقُلْتُ:

«كم أسعدني أني أقرأ في هذا السِّفْر النفيس، النفيس مِن العلم ما يُطربُني، بل يُسْكرني سُكْرًا لاحد فيه! والحمد لله!

الحمد لله أني اشتريتُ هذا الكتاب مِن سورية، إبّان زيارتنا لها زيارة رسمية، وجَلّدته بمئة وسبعين ليرة، آن كنت طويلبًا -ولا زلتُ- واحتفظتُ به في مكتبتي يتنقّلُ معها، حتى قيّض الله لى الالتفات إليه الآن!

ما أسعدني به! ويا خيبة المفرِّطين في أعمارهم، المضيَّعين لأوقاتهم، غيرَ شاعرين بما فاتَهم، حتى حانت وفاتُهم!

اللهم ارحم إمامًا كتبتْ أنامِلُه هذا الكتاب، فأبدع فيه هذا الإبداع، وسَمَا فيه هذا اللهم ارحم إمامًا كتبت أنامِلُه هذا اللغة، متجاوِزًا لغته الفارسية، إلى أنْ يُصبح فارسًا مِن فرسان العربية، وفارسًا بارعًا في الدفاع عن القرآن الكريم بهذا المستوى من الفصاحة والإمامة!

وما أسعده مِن رجلٍ قد حفظ الله له عملَه مِن عصره في القرن الثالث -إذْ توفي عام ٢٧٦هـ- إلى عصرنا! أليستْ هذه هي الحياة!

إنّ الرجل قد مات، لكنه ما مات! إنه ادّخر لنفسه ولنا أعمالاً باقيةً ما بقي الناس، وباقيةً ما بقي العِلم، ومنها هذا الكتاب.





فمَن هم الأموات ومَن هم الأحياء؟ الجواب عكسيٌّ في حقّ كثير مِن الناس مِنّا اليوم، فنحن الأموات، وأُولئك الذين مَضوا مِن أمثال هذا الإمام هم الأحياء، بل ويُعلّموننا وهم في قبورهم، ونحنُ في دُوْرِنا؛ فلَهُم علينا مِن المِنَن ما ليس بمقدورنا مكافأتُهم عليه، رحمة الله عليهم، ورضي الله عنهم.

إنه لا يَكفي في مُقوِّماتِ الحياة أن يَجِد الإنسانُ فرصةَ الأكلِ والشرُّب فقط!

الحياة حقّاً أَنْ تُوَفَّق لعمل فيه حياةٌ، يَبقى مِن بعدِ رمْسِك؛ شاهداً بجِدّك وإخلاصك في استثمار يومِك وأمْسِك، استثماراً أُخرويّاً ينفعك هناك، لا هنا فقط!»(١).

# وإليك شيئاً مِن مميزات هذا الإمام وكتابه:

فمما بدا لي مِن مميزات الإمام ابن قتيبة، رحمه الله، في هذا الكتاب، وخصائص كتابه «تأويل مشْكل القرآن»، الآتي -وأذكرها معاً-:

- ١ دقةُ إجاباته عن دعاوى الاستشكال، وجزالتُها.
- ٢- ثراؤه اللغويّ المتين في أسلوبه وفي مفرداته، فهو جزْلٌ، ثريٌّ بالاستعمالات اللغوية القديمة.
- ٣- الكتاب شهادةٌ عالية للإمام ابن قتيبة في علوم القرآن الكريم، والحديث الشريف، وعلوم اللغة العربية؛ بما فيه من ممارسةٍ لمختلف أساليب اللغة في تطبيقاتِ علم التدبر وعلوم الشريعة.
- 3- الكتاب شهادةٌ تطبيقية للغة العربية وعلومها بهذا المستوى مِن العلوّ العلميّ اللغويّ، ولا سيما أنّ مؤلفه ابن قتيبة ليس مِن أصل عربيّ، وإنما هو أعجميّ، إذ كان مِن أصلِ فارسيّ! ومع ذلك تحدّث باللغة العربية، وألّف مثل هذا الكتاب في اللغة العربية بمستوى أئمة اللغة العربية العرب الكبار، وهذا أُنموذجٌ رائع لصالح لغة القرآن، يَشهد بصلاحها وفاعليّتها وتميُّزها!



<sup>(</sup>١) وذيَّلْتُ هذا التعليقَ بقولي: وكَتبَهُ الجَذِلُ بهذا العمل! ٢٧-١-١٤٤٣هـ.



- ٥ قوّة ارتباط موضوع الكتاب بعلم التدبر، بل هو نوعٌ منه.
- ٦- الكتاب رصيدٌ مهمّ في علم التدبر في مجال اختصاصه؛ فينبغي الإفادة منه.
- ٧- الكتاب دليلٌ على جهود المعادين للقرآن والإسلام المبكرة، ودليلٌ على عناية أئمة الإسلام بالدفاع عن الإسلام، وتفنيد دعاوى أباطيلهم منذ ذلك الوقت.

# الوقفة الثالثة: فوائد مـؤسِّسة للتَّدَبُّر وأسبابه مِن كتاب «تأويل مشكل القرآن»:

وهنا ننقُلُ مِن كتاب (تأويل مشكل القرآن) هذه الفوائد المؤسِّسَة لوسائل التَدَبُّرِ وأسبابه، مع تنسيقها بما يُظْهر لك المعاني المقصودة له، ويُجَلِّيها:

وربما نقتصر مِن الفوائد على ما يندرج تحت ما يُمْكن التعبير عنه بالعنوان الآتي:

تقرير ابن قتيبة لبعض وسائِلِ تَدَبُّرِ القرآن؛ اعتمادًا على خصائص اللغة:

وهـذا مِـن أبـرزِ مـا انتهجـه الإمـام ابـن قتيبـة لخدمـةِ اللغـةِ العربيـةِ، وخدمـة تَدَبُّـرِ القـرآن، ومِـن أمثلِـةِ هـذا عنـده أقوالـه الآتيـة:

- ١ "و(ألفاظ العرب) مبنية على (ثمانية وعشرين حرفاً)، وهي أقصى طَوْقِ اللَّسان.
- ٢ و(ألفاظ جميع الأمم) قاصرة عن (ثمانية وعشرين) ولستَ واجِداً في شيء مِن كلامهم حرّفاً ليس في حرّفنا إلا مَعْدولاً عن مَخْرَجه شيئاً، مثل (الحرف المتوسط: مخْرجي القاف والكاف)، و(الحرف المتوسط: مخْرجي الفاء والباء).

فهذه حال العرب في مباني ألفاظها» $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن، ص ١٤.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكّرة المؤسِّسة للتدبر...

#### وقال عن اللغة العربية، أيضاً:

٣ - «ولها (الإعراب) الذي جعله الله وَشْياً لكلامها، وحِلْيةً لنظامها، وفارقاً في بعض الأحوال بين الكلامين المتكافئين، والْمَعْنَيْن المختلفين، كالفاعل والمفعول، لا يُفرَّقُ بينهما، إذا تساوت حالاهما في إمكان الفعل أن يكون لكلِّ واحدِ منهما - إلا (بالإعراب)»(١):

ثم ضربَ ابن قتيبةَ أمثلةً تطبيقيةً جميلةً لبعض آثارِ الإعراب في دلالاتِ اللغة العربية، فقال:

٤- «ولو أن قائلاً قال: (هذا قاتلٌ أخي) بالتنوين، وقال آخر؛ (هذا قاتلُ أخي)
 بالإضافة - لدّل التنوين على أنه لم يقتله، ودلّ حذْف التنوين على أنه قد قتله.

٥- ولو أن قارئاً قرأ: ﴿ فَلا يَعْزُنكَ قَوْلُهُمْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِن اللّهِ على مذهب من وتَرَكَ طريق الابتداء بإنّا، وأعمل القول فيها بالنصب على مذهب من ينصب (أنّ) بالقول كما ينصبها بالظن - لقَلَبَ المعنى عن جهته، وأَزَاله عن طريقته، وجعل النبيّ، عليه السلام، محزوناً لقولهم: إنّ الله يعلم ما يسرّون وما يعلنون. وهذا كفرٌ ممن تعمّده، وضَرْبٌ مِن اللحن لا تجوز الصلاة به، ولا يجوز للمأمومين أن يتجوزوا فيه.

٦- وقد قال رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم: (لا يُقْتَل قرشي صبرًا بعد اليوم)(٢):



<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) الحديث عند مسلم في صحيحه: ٨٨ - (١٧٨٢) - عن عَبْد الله بْن مُطِيع، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيِّ عَلَيْ اللهِ بْن مُطِيع، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيِّ عَلَيْ اللهِ يُوْمِ الْقِيَامَّةِ).

والمراد أن القرشي لا يعود إلى الكفر، فيُقتل على كفره صبراً، لا أنه لا يُقتل قرشي صبراً على الإطلاق؛ فكم قتل منهم في الإسلام صبراً!

و»أصل الصبر: الحبس. والصبر: نصب الإنسان للقتل»، كما في «اللسان».

#### قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- فمَن رواه (جَزْماً) أَوْجَبَ ظاهرُ الكلام للقرشي ألا يُقتل إنْ ارتد، ولا يُقْتَص منه إنْ قَتَل.
- ومَن رواه (رَفْعاً) انصرف التأويل إلى الخبر عن قريش: أنه لا يرتد منها أحدٌ عن الإسلام؛ فيستحقّ القتل.

أفما ترى (الإعرابَ) كيف فَرَق بين هذين المعنيين!»(١). بلي، والله، أيها الإمام!

ويَستمرّ ابن قتيبة، في ذِكْر بعض خصائص اللغة العربية، المؤتِّرة في اختلافِ دلالاتِ الكلام، فيسوق الأمثلة الآتية:

- ١- "وقد يُفرِّقون بحركة البناء في الحرف الواحد بين المعنيين:
- فيقولون: (رجلٌ لُعْنَةٌ)، إذا كان يلعنه الناس. فإن كان هو الذي يَلعن الناس، قالوا: (رجلٌ لُعَنَةٌ) فحركوا العين بالفتح.
- و(رجل سُبَّةٌ) إذا كان يسبه الناس، فإن كان هو يَسبِّ الناسَ قالوا: (رجل سُبَبّةٌ).
- وكذلك: (هُـزْأَةٌ، وهـزَأَةٌ) وَ(سُـخْرَةٌ، وسُـخَرَةٌ)، و(ضحْكَـةٌ، وَضُحَكَـةٌ)، و(خُدْعَـةٌ)، و(خُدْعَـةٌ)،
- ٢- «وقد يفرِّقون بين المعنيين المتقاربين بتغييرِ حرفٍ في الكلمة حتى يكون
   تقاربُ ما بين اللفظين، كتقارُب ما بين المعنيين:
- كقولهم للماءِ الملِحِ، الذي لا يشرب إلا عند الضرورة: (شَرُوب)، ولِما كان دونه مما قد يتجوّز به: (شَريب).

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن، ص ١٤-١٥. وقد سبَق نَقْلُ كلام ابن قتيبة هذا في الحديث عن علم الإعراب.

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن، ١٥ - ١٦.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكَّرة المؤسِّسة للتدبر...

- وكقولهم لما ارفض على الثوب من البول إذ كان مثل رؤوس الإبر: (نضح)، ورشّ الماء عليه يجزئ مِن الغَسْل، فإنْ زاد على ذلك قليلاً قيل له: (نضْخُ) ولم يُجْزئَ فيه إلا الغَسْل.
- وكقولهم للقبض بأطراف الأصابع: (قَبْصِنٌ) وبالكف: (قَبْضٌ). وللأكل بأطراف الأسنان: (قَضْمٌ) وبالفم: (خَضْمٌ).
  - وَلِمَا ارتفعَ مِن الأرض: (حَزْنٌ)، فإن زاد قليلاً قيل: (حَزْمٌ).
  - وللذي يَجِد البرد: (خَصِرٌ)، فإن كان مع ذلك جوعٌ قيل: (خَرصٌ).
- وللنار إذا طَفِئَت: (هامِدة)، فإنْ سكن اللَّهب وبقي مِن جمْرها شيء قيل: (خَامدَةٌ)»(١).
- ٣- «وقد يكتنف الشيء معان فيشتق لكل معنى منها اسم من اسم ذلك الشيء،
   كاشتقاقهم من البطن لِلخَمِيص: (مُبَطَّن)، وللعظيم البطن، إذا كان خِلْقَةً:
   (بَطِين)، فإذا كان من كثرة الأكل قيل: (مِبْطان)، وللمنهوم: (بَطِنٌ) وللعليل البطن: (مَبْطون).

ويقولون: وَجَدْتُ الضَّالة، ووَجَدْتُ في الغضب، ووَجدتُ في الحزن، ووجدت في الحزن، ووجدت في الاستغناء. ثم يجعلون الاسم الضّالة: (وُجوداً) و(وِجْداناً)، وفي الحزن (وَجْداً)، وفي الغضب (مَوْجِدَةً)، وفي الاستغناء (وُجْداً)...»(٢).

- ٤- «وللعرب (الشّعرُ) الذي أقامه الله تعالى لها مقامَ الكتابِ لغيرها، وجعَلَه لعلومها مستودعاً، ولآدابها حافظاً، ولأنسابها مقيّداً، ولأخبارها ديواناً لا يَرِثُ على الدّهر، ولا يَبيد على مَرِّ الزَّمان:
- وحَرَسَهُ بالوَزْنِ، والقَوافي، وحُسْن النَّظم، وجودةِ التَّحبير مِن التَّدْليس والتَّغيير، فمَن أراد أن يُحْدِث فيه شيئاً عَسُرَ ذلك عليه، ولم يُخْفِ له كما يُخْفى فى الكلام المنثور.



<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن، ١٦-١٧.

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن، ١٧.



- وقد تجد (الشاعر) منهم ربما زال عن سننهم شيئاً، فيقولون له: سَاندتَ، وأقويتَ، وأكفأتَ، وأَوْطَأْتَ()... (٢).

٥- «وللعرب (المجازات) في الكلام، ومعناها: طرق القول ومآخذه. ففيها الاستعارة، والتَّمْثيل، والقلْب، والتقديم، والتأخير، والحذف، والتكرار، والإخفاء، والإظهار، والتعريض، والإفصاح، والكِنَاية، والإيضاح، ومخاطبة الواحد مخاطبة الجميع، والجميع خطاب الواحد، والواحد والجميع خطاب الاثنين، والقصد بلفظ الخصوص لمعنى العموم، وبلفظ العموم لمعنى الخصوص مع أشياء كثيرة ستراها في أبواب المجاز إن شاء الله تعالى (٣).

وقال ابن قتيبة -مُنْتهياً بهذه التطبيقات، التي قرّرها عن طبيعة اللغة العربية، المؤثّرة في دلالاتِ الكلام- إلى القول:

- "وبكلِّ (هذه المذاهب) نزلَ القرآن؛ ولذلك لا يَقْدِرُ أحدٌ من التراجم (١) على أن يَنقله إلى شيء مِن الألسنة، كما نُقل الإنجيل عن السّريانية إلى الحبشيّة والرّومية، وتُرجمتُ التوراة والزبور، وسائر كتب الله تعالى بالعربية؛ لأن (العجم) لم تسّعُ في (المجاز) اتساعَ العرب) (٥):

<sup>(</sup>۱) «انظر: معنى السناد، والإقواء، والإكفاء، والإبطاء، في الشعر والشعراء ٢/ ١٤ - ٤٤، والموشح ٢ - ٢٤ ، ونقد الشعر ٧٠ - ١٨، والعمدة ١/ ١٤١ - ١٤٧». (حاشية أحمد صقر).

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن، ١٧ - ١٨.

<sup>(</sup>٣) وهذه العلوم، على ما تراهُ مِن نفاستِها وأهمّيتها لفهم الكلام، ولفِهْم الكتاب والسنّة، هي مِن نفائس كتاب ابن قتيبة، رحمه الله.

<sup>(</sup>٤) يَقصِد: المترجِمين للكلام مِن لغةٍ إلى لغةٍ أخرى.

<sup>(</sup>٥) تأويل مشكل القرآن، ٢٠- ٢١.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكّرة المؤسِّسة للتدبر...

# ثم يَضرِبُ ابن قتيبة أمثلةً تطبيقيةً لهذا القول، فيقول(١٠):

1- «ألا ترى أنك لو أردت أن تنقل قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيانَةً فَانَئِذَ إِلَيْهِمُ عَلَى سَوَآءٍ ﴾، [الأنفال: ٥٨] - لم تستطع أنْ تأتي بهذه الألفاظ مؤدّية عن المعنى الذي أُودِعته حتى تُبسط مجموعها، وتَصِل مقطوعها، وتُظهر مستورَها، فتقول: إن كان بَيْنك وبين قوم هُدْنة وعَهْد، فخِفت منهم خيانة ونقضاً، فأعْلِمْهم أنك قد نقضت ما شَرَطت لهم، وآذِنْهُم بالحرب؛ لتكون أنتَ وهم في العِلم بالنَّقْض على استواءٍ.

٢- وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى ءَاذَانِهِمْ فِٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ﴾، [الكهف: ١١]
 إنْ أَردتَ أَنْ تَنْقله بلفظه، لم يَفْهمْه المنقولُ إليه، فإنْ قلتَ: أَنْمُنَاهُمْ سنين
 عدداً، لكُنت مُترجماً للمعنى دون اللفظ.

٣- وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْئِكَ اِنْكِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيانًا ﴾،
 [الفرقان: ٧٧] إنْ تَرجمْتَه بمثل لفظِهِ استَغْلَق، وإنْ قلتَ: لم يتغافلوا؛ أدَّيْتَ المعنى بلفظ آخر.

٤- وقد اعترض كتابَ الله بالطعن ملحدون، ولَغَوْا فيه وهجروا، واتَّبَعُوا ﴿مَاتَشَبَهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ ٱلْفِيلِهِ ﴾، [آل عمران: ٧] بأفهامٍ كَلِيلةٍ، وأبصارٍ عليلةٍ، ونظرٍ مَدْخُول، فحرَّ فوا الكلامَ عن مواضعه، وعَدَلوه عن سُبُله.

ثم قَضَوا عليه بالتّناقُض، والاستحالةِ، واللَّحْن، وفسادِ النّظْم، والاختلافِ.

وأَذْلَوا في ذلك بعلل، ربما أَمالتْ الضّعيفَ الغُمْر، والحدَثَ الغِرّ، واعترَضَتْ بالشبه في القلوب، وقدَحتْ بالشكوك في الصدور.



<sup>(</sup>١) وهي أمثلةٌ مفيدةٌ لَطِيفة.



٥- ولو كان ما نحلوا إليه على تقريرهم وتأوّلهم - لسبَقَ إلى الطعن به مَنْ لم يَزُلُ رسولُ الله، صلّى الله عليه وآله وسلّم، يَحْتجُّ عليه بالقرآن، ويَجْعَلُهُ العَلَم لنبوّته، والدليلَ على صدْقِه، ويتحدّاه في موطِنٍ بعد موطِنٍ، على أنْ يأتي بسورةٍ مِن مثْلِه. وهم الفصحاء والبلغاء، والخطباء والشعراء، والمخصُوصون مِن بين جميع الأنام بالألْسِنَةِ الحِدَادِ، واللَّدَدِ، في الخِصَام، والمخصُوصون مِن بين جميع الأنام بالألْسِنةِ الحِدَادِ، واللَّدَدِ، في الخِصَام، مع اللَّبِّ والنَّهي، وأصالةِ الرّأي. وقد وصفَهم الله بذلك في غيرِ موضع مِن الكتاب، وكانوا مرّةً يقولون: هو سحر، ومرّةً يقولون: هو قولُ الكهنة، ومرّةً : أساطيرُ الأولين.

ولم يَحْكِ الله تعالى عنهم، ولا بَلَغَنا في شيءٍ مِن الروايات - أنهم جَدَبُوهُ(١) مِن الجهة التي جَدَبُهُ منها الطاعنون»(١).

وأقول: تالله، إنّ هذا القولَ، وهذه الحجّة الدامغة، المبيرة لتقوِّلِ الطاعنين في كتاب الله، حُجّةٌ وذكاءٌ مِن هذا الإمام الموَفَّق -أحسَن الله إليه- قد هذاه الله للتفطّن لها، والاحتجاج بها على الطاعنين في كتاب الله.

وقد أشارَ الله إلى هذه الحجة في تَحدِّيه للمشركين الطاعنين في القرآن الكريم في مَعْرِض ذِكْره لِطعنهم فيه، وجَعَلَ الله ذلك التحدِّيَ لهم، وإخبارَهُ بأنهم لن يَفْعلوا، مِن دلائل الحق والإعجاز في نصِّ الكتاب العزيز، كالذي ذَكَره الله بقوله، عزّ اسمُهُ: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا لِسُورَةٍ مِن مِّثْلِهِ، وَادْعُوا شُهكَ آءَكُم مِن دُونِ اللّه إِن كُنتُم صَدِقِينَ ٣ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَأَتَقُوا النّار النّي وَقُودُها النّاسُ وَالْجَارَةُ أُودَتَ لِلكَفِرِينَ ١٠٠٠ صَدِقِينَ ٣ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَأَنتَ فُوا النّار الذّي وَقُودُها النّاسُ وَالْجِعَارَةُ أُودَتَ لِلكَفِرِينَ ١٠٠٠ صَدِقِينَ ١٤٠٠ . وقول عالى : ﴿ فَإِن لَمْ يَشْجِيبُوا لَكَ فَاعَلَمْ أَنَما يَتَبِعُونِ اللّهُ مِمّانَ مَنْ أَصَلُ مِمّانَ

<sup>(</sup>١) «... وفي اللسان ١/ ٢٤٩: وجدَبَ الشيءَ يجدِبُهُ: عابه وذمّه، وفي الحديث: (جَدَب لنا عمر السمَرَ بعد عتمة)، أي: عابه وذمّه». (حاشية أحمد صقر).

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن، ٢١ - ٢٣.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكَّرة المؤسِّسة للتدبر...

وهكذا حالٌ مَن جاء بعد مشركي قريش، مِن ورَثةِ كفرِهم وعنادِهم، وطعْنِهم الزائف، وسيكون الحال هكذا إلى يوم القيامة، يوم يَقومُ الناس لرب العالَمين؛ فيُواجِهُ الله هؤلاء المعاندين له، الرافضين ما أَنزله مِن الحقّ لهدايتهم؛ فيُسْقَطُ في أيديهم؛ فلا تتيجةُ كفرِهم، فلا تتيجةُ كفرِهم، ولا حيلةً، ولا حَلّا، فليس أمامهم إلا نتيجةُ كفرِهم، وعاقبةُ أمْرهم، فالحمد لله، مُعِزِّ مَن أطاعه، مُذِلٍّ مَن كَفَرَ به!

ثم أَبانَ ابن قتيبة سَببَ تأليفه كتابه، وقد سَبق أن نَقلتُه فيما مضى (١).

وأكتفي بهذا القَدْرِ مِن الأمثلة، وإلا ففي جُعْبة الإمام ابن قتيبة الكثير مِن العِلم والحُجج، والفوائد. ولعل هذا يُغرِيك بالعودة لابن قتيبة، فتَصْحبه زمناً مِن دَهْرِك، قبْل أَنْ ينتهى عُمْرُك، أو ينحنى ظهْرُك!



<sup>(</sup>١) المطلب الثاني: «مشكل القرآن»، وأمثلةٌ منه»، في المبحث الثاني مِن هذا الفصل، فلْيُنظر هناك.



#### و ختاماً:

أُشيرُ بإيجازِ إلى بعض نتائج هذا المرور على بعض المعاني الرائقة عند الإمام ابن قتيبة، رحمه الله، وإيانا ووالدينا وسائر المسلمين، فمِن معانيه ذات العلاقة بكتاب الله وبتدبره و فقهه:

- ١- التخصص في اللغة العربية من أبرز ما انتهجه الإمام ابن قتيبة لخدمة اللغة العربية، وخدمة تَدَبُّر القرآن، وفقهه، والدفاع عن دِين الله ووحْيهِ سبحانه.
- ٢- يَتجلّى لـك هـذا كلـه عنـد ابـن قتيبـة باسـتعراض عناويـن كُتبـه وأغراضها، وما سطّره فيها مِن دلائـل واضحـة، أو شَـوَاهد شـاهِدة بتخصّصـه، وإمامتـه، وإيمانـه وأمانتـه، وجهاد قلمِـه لِدحْـض طعـون الطاعنيـن فـي ديـن الله ووحْيِـه، المطعونيـن، وتفنيـد شـبهاتِهم المزعومـة.
- ٣- ما سطّره قلمُ ابن قتيبة، قد بقي تراثاً نفيساً مُنافِسًا في بابه: (اللغة العربية وعلومها وآدابها، وأصالتها، وفي أساليب القرآن والحديث الشريف، وبلاغتهما، وفي الدفاع عنهما، وإظهار محاسنهما، وأنهما الحق الذي لا يَدْخُلُه ولا يُلابِسُهُ باطلٌ)! وإنه لتُراثُ مميَّز؛ بِعَبَق الإيمان؛ وبعُمْق التخصص؛ وبجذْوة الزكاء والذكاء! فياسعادة مَن سار في ركابه، وأحبَّهُ وأحبَّ كتابَه!
- 3- (البلاغة، والمجاز، ومعاني حروف المعاني، واستثمار تَمَكُّنه مِن دلالاتِ الألفاظِ، ودلالاتِ مختلَفِ أساليبِ اللغة العربية عن أهلها)، كان مِن أهم ما استثمره ابن قتيبة في الدفاع عن القرآن والحديث الشريف، وتفنيد الطعن فيهما: الأمر الذي يُنْعِشُ القارئ لكتابه، ويَهدِي طالبَ التدبر سواء السبيل في هذه المجالات اللغوية، التي استخدمها القرآن الكريم في التعبير والبلاغة.

ولعلك تُتابِعُ تَمَلِّي حالَ ابن قتيبة وعِلْمه وكُتبَه، وجهودَه؛ لِتقْطِفَ المزيد، مما يُساعدك على حُسْنِ فقه القرآن الكريم والحديث الشريف، وحُسْن تدبرهما.





الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

# المبحث الثالث

كتاب «المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى»، أبو النصر، أحمد بن محمد بن أحمد السمرقندي، الحدّادي، وأمثلة منه

#### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: مؤلف الكتاب، أحمد بن محمد بن أحمد السمرقندي، رحمه الله تعالى.

المطلب الثاني: كتاب «المدخلُ لعِلم تفسير كتاب الله تعالى»، وأمثلةٌ منه.







# المطلب الأول مؤلف الكتاب: أحمد بن محمد بن أحمد السمرقندي، -رحمه الله تعالى-

الإمام أحمد السمر قندي -رحمه الله- رجلٌ أعجميٌّ من أهل سمر قند، توفي بعد الأربعمئة من الهجرة، قد أكرمَه الله بالانصراف إلى اللغة العربية وكتابِ الله تعالى، وعِلْمِ القراءات، وعِلْمِ الحديثِ، ورَحَلَ إلى البُلْدانِ في طَلَبِ العِلْمِ، حتى صار إماماً في اللغة العربية وتفسير القرآن الكريم وقراءاته.

وقد سَخَّرَه الله لخدْمَةِ القرآنِ الكريمِ عن طريق تخصُّصه وعنايته باللغة العربية، وقد جاء كتابُه (المدخلُ لعِلم تفسير كتاب الله تعالى) شاهداً على ذلك.

وقد تقَرَّرَ لدى الأئمةِ أنَّ المِفْتَاحَ الأسَاسَ لِفَهْمِ كتابِ اللهِ، هو اللغةُ العربيةُ، فبقَدْرِ حَصِيلَةِ المرء من اللغة العربية يَظْفَرُ بِفِقْهِ كتابِ اللهِ.

قال أبو حيان: «فالكتابُ(١) هو الْمِرْقاةُ إلى فَهْمِ الكتابِ(٢)؛ إذْ هو الْمُطْلِعُ على عِلم الإعراب...»(٣).

وأكتفي في بعض ترجمة هذا الإمام بالنقل الآتي عن محقق الكتاب: صفوان عدنان داوودي:

<sup>(</sup>١) هو كتاب سيبويه في علم اللغة العربية.

<sup>(</sup>٢) هو القرآن الكريم.

<sup>(</sup>٣) مقدمة محقق الكتاب (المدخلُ لعِلم تفسير كتاب الله تعالى).





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

«هـو الإمام العالم العلامة الزاهـد الـورع، أحمـد بـن محمـد بـن أحمـد أبـو نصـر السـمرقندي، يُعـرف بالحـدادي.

- والحدّادي: نسبةٌ إلى عمل الحديد ... أو إلى قرية اسمها: حدّادة (١٠).

وذكر ياقوت أن الحَدَّادة بالفتح والتشديد، قرية كبيرة بين دامغان وبسطام من أرض قومس على جادة الرِّيِّ (٢).

#### والمشهور بالنسبة إليها:

- محمد بن زياد القومسي الحدادي، حَدَّث عن أحمد بن منيع البغوي. وروى عنه أبو بكر بن أحمد بن إبراهيم الإسماعيلي.
- ومحمد بن خلف الحدادي المقرئ، يروي عن أبي أسامة وعبيد الله بن موسى وحسين الأشقر وغيرهم، روى عنه الدارقطني.
- وهناك حدّادي آخر وهو محمد بن الحسين بن محمد بن موسى بن مهران الحدّادي المروزي الحاكم، أبو الفضل، كان قاضيًا ببخارى وغيرها. وكان فقيهًا حنفيًا، توفى فى المحرم سنة ٣٨٨هـ(٣).

وهو معاصر لمؤلفنا وتوفي قبله فهذا كان ببخاري، والمؤلف في سمرقند.

ولم تَبينُ المصادر التي بأيدينا أنهما اجتمعا أو التقيا»(٤).



<sup>(</sup>١) راجع الأنساب، السمعاني ٤/ ٧٣- ٧٤، والجواهر المضية في طبقات الحنفية، ٤/ ١٧٨. (حاشية مُحَقِّق الكتاب).

<sup>(</sup>٢) راجع معجم البلدان، ٢/٢١٧. (حاشية مُحَقِّق الكتاب). وهي تقعُ حاليًا في إيران.

<sup>(</sup>٣) راجع الجواهر المضية في طبقات الحنفية، ٣/ ١٤٤ و٤/ ١٧٨. (حاشية مُحَقِّق الكتاب).

<sup>(</sup>٤) مقدمة محقق الكتاب، ص ١٧-١٨. وهذا الذي أخذتُه عنه في هذه الفقرة نقلتُه عنه بحواشيه؛ كسلاً واختصاراً للوقت.

#### قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



وقد دَرَسَ على مشايخ من جِلَّة أهل عصره، وانصرف للعلم، وعُني بكتاب الله تعالى واللغة العربية -على ما مضى ذكْرُه- خدمةً للكتاب العزيز والدفاع عنه، ونشر عُلومِه.

وإنّ مِمَّا يَلفت النظر، بإعجاب، أنّ الرجلَ أعجميٌ، ومع ذلك بنى كتابه هذا على إتقان اللغة العربية، وتَمرّس عليها تَمرّساً يَشهد بإمامته في اللغة وعلومها؛ فكتَبَ هذا الكتاب بصياغة، أجزمُ أنّ كثيراً مِن العرب اليوم لا يفهمون كلامه، أو لا يكادون يفهمونه.

فينبغي لك يا طالب العِلم، ويا طالب تدبّر وحْي الله، أَنْ تُعْنى باللغة العربية، لغةِ الوحي الله وَتُعنى باللغة العربية الوحي الإلهيّ، وتُعْنى بالتدبر مِن هذا الباب العالي (بابِ لغة القرآنِ: اللغة العربية) للظّفَر بفقه هذا الوحي الشريف.





الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

# المطلب الثاني

# كتاب «المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى »(۱)، وأمثلة منه

# توطئةٌ في فقرتين:

# أ - حديثٌ عامٌّ عن الكتاب:

هذا كتابٌ قيّمٌ للغاية في باب علوم القرآنِ ومنهج تفسيرِه وتدبره، قد جاء مؤسّساً تأسيساً علمياً معتمداً على إتقان اللغة العربية ودقائق علومها، وأسرارها، وهو الأمر الذي يتوقف عليه حُسْن فقه الكتاب العزيز، وحُسْن فقه حديث الرسول على وإنّ القارئ المعنيّ باللغة العربية وبحُسْن فقهها، والمعنيّ بحُسْن فقه وحي الله؛ لَيَطْربُ عقلُه وقلبُه بقراءته هذا الكتاب.

وهذا الكتاب مِن أوْضحِ الأمثلة على مصداقية ما قَرَّرْنَاهُ في هذا الكتاب مِن أنّ هناك علوماً ومؤلفاتٍ مبكّرةً مؤسِّسةً لتدبر القرآن، بالرغم مِن أنّها لا تتضمن عناوينَ مباشِرةً في موضوع التدبر، وأنّ هذه العلوم وهذه المؤلفات مرتكِزة مُعلى اللغة العربية وعلومها ودقائقها!

وسَتَرَى بعض الأمثلة مِن الكتاب، المندرجة في هذا الباب التطبيقيّ في التدبر.



<sup>(</sup>١) دمشق، دار القلم، بيروت، دارة العلوم، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.



## قَالَ مُحَقِّقُ كِتَابِ «المدخل»:

«- يُعْتَبَر هـذا الكتابُ مِن الكتب القيِّمـة المؤلَّفة في علـوم القـرآن الكريـم والتفسير، وقدْ جعلَهُ المؤلفُ بمثابةِ المفتاح لِمَنْ أرادَ أن يَدخلَ إلى القصر العظيم، والبناءِ الكبير، ألا وهـو كتابُ الله الكريم، ولا يُمكنُ دخولُ البيوتِ إلا من أبوابها، ولكلّ بـاب مفتاحٌ.

فقد جاء في الحديث: (مفتاحُ الجنَّة الصلاةُ، ومفتاحُ الصلاةِ الطُّهور)(١).

وقال بعض العلماء:

«قد جعل الله لكل مطلوب مفتاحًا يُفتَحُ به، فجعل مفتاحَ الصلاةِ الطُّهورَ، ومفتاحَ الحبِّ الإحرامَ، ومفتاحَ البرِّ الصدقةِ، ومفتاحَ الجنَّةِ التوحيدَ، ومفتاحَ العلم السؤالَ وحُسْنَ الإصغاء، ومفتاحَ الظَّفر الصبرِ، ومفتاحَ المزيد الشكرَ، ومفتاحَ الولايةِ المحبةَ والذكرَ، ومفتاحَ الفَلاحِ التقوى، ومفتاحَ التوفيقِ الرغبةَ والرَّهبةَ، ومفتاحَ الإجابة الدُّعاء، ومفتاحَ الرغبةِ في الآخرةِ الزهدَ في الدُّنيا، ومفتاحَ الإيمانِ التفكُّرَ في مصنوعات اللهِ، ومفتاحَ الرزق السعي مع الاستغفار، ومفتاحَ العزِّ الطاعة.

وكتابنا هذا مفتاحٌ للتفسير، إذ فيه قواعدُ من العربيةِ والنحو والتفسيرِ والبلاغةِ، مَنْ لا يُحسنها ولا يَعرفُها، لا يستطيعُ الخوضَ في لجَّةِ تفسيرِ كتابِ اللهِ»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (۱٤٨٨٨)، والترمذي في سننه، في باب ما جاء أنّ مفتاح الصلاة الطهور، الحديث رقم، (٤). عن مجاهد، عن جابر بن عبد الله، وأخرجه غيرهما، ووردَ حديث عن وهب بن منبّه، أنه قيل له: أليس لا إله إلا الله مفتاح الجنة؟ قال: بلي، ولكن ليس مفتاحٌ إلا له أسنان، فإنْ جئتَ بمفتاحٍ له أسنان فُتِح لك، وإلا لم يفتح لك»، وعلقه البخاري في صحيحه: (١-باب في الجنائز، ومَنْ كان آخر كلامه: لا إله إلا الله). وأخرجه غيره.

<sup>(</sup>٢) مقدمة محقق الكتاب، ص ٢٨-٢٩.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

#### استفادة الإمام الحدّادي مِن الإمام ابن قتيبة وسِواه:

استفاد الحدّادي في كتابه مِن ابن قتيبة في كتاب «مشْكل القرآن»، فجاءتْ مواضع عند الحدادي متطابقةً مع كتاب ابن قتيبة في أبوابه وفي أمثلته فيها، إلا أنّ الحدادي غالباً لا يقتصر على أمثلة ابن قتيبة، وإنما يزيد عليها، ولهذا يأتي كلام الحدّادي أوسعَ مِن كلام ابن قتيبة، وهكذا استفاد الحدّادي، أيضاً مِن ابن فارس (۱۱).

#### ب- سبب تأليفه الكتاب:

ذكر المؤلِّفُ نفسُه أنَّ الداعى للتأليف سببان:

١ - صلةٌ لولدِه محمدٍ وهديَّةٌ له وللمسلمين.

٢- ردٌّ على الطاعنِين في القرآنِ من الملحدين وغيرهم.

فقد قال في المقدمة:

«إنّي لَمّا فرغتُ من تصنيف كتابِ «الْمُوضِحِ لعلم القرآن» صنفتُ كتابي هذا تحفةً لولدي (محمدٍ نعمةِ الله)، وَصِلةً مني إياه، وهديةً له ولسائر إخواني من المسلمين رضي الله عنهم أجمعين، وجعلتُه مَدخلاً لعلمِ تفسير كتابِ الله تعالى ومعانيه، وتنبيهًا على ما غمض من طُرُقِه ومبانِيه، وردًّا على الملحدين الطاعنين في كتاب الله؛ لقصور علمهم عن افتنان لغةِ العرب وفصاحتِها، ومذاهبها في الحذف والاختصار، والإيجاز والتكرار، والتقديم والتأخير، والإطالة والتقصير، وذِكر التثنية بلفظ الجمع، وذِكرِ الجمع بلفظ التثنية، والمذكّر بلفظ التأنيث، والتأنيث بلفظ التذكير، وحذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه، والعدول مِن المخاطبة إلى الغائبة، ومِن الغائبة الى المخاطبة، ومِن العائبة الى المعام، والعروف مقام بعض، وردّ الكناية في الكلام إلى اللفظ المعنى أُخرى، وإقامة بعض الحروف مقام بعض، وإثبات بعض الحروف



<sup>(</sup>١) يُنظر، صفوان بن عدنان داوودي، في مقدمة تحقيق كتاب المدخل، ص١٥-٤٤. وعنه انتبهتُ إلى هذه الفائدة.



والمعنى حذْفها، وحذْف بعض الحروف والمعنى إثباتها، ولفْظ الخبر بمعنى الأمر، والأمر بمعنى الأمر، والأمر بمعنى الخبر، وما يجيء بعد القول، وانتصاب الاسم على المصدر، وأشباهه، مما سيُوقَفُ عليه في أبواب هذا الكتاب، إن شاء الله عزّ وجلّ»(١).

ثم شَرَع في أبواب الكتاب، وأوَّلُها: «الباب الأول: في قوله تعالى: ﴿آلْكَمْدُيلَهِ مَنِ ٱلْكَلَمِينَ ﴾، [الفاتحة: ٢]» وقال: «اجتمع في هذه السورة ثمانية أبوابٍ مِن هذه الأبواب المذكورة مِن قبل، وغيرها» ثم ذكرها ووضّحَها(٢).

#### الوقفة الأولى: فوائد من «المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى»:

#### توطئة:

اشتمل كتاب «المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى» على فوائد في تفسير القرآن الكريم، وفوائد لغوية مهم مراعاتها في منهج التفسير والتدبر، وهي ظاهرة في الكتاب من خلال العناوين والأبواب، ولا نستطيع إيرادَها هنا؛ وإلا لأوْردنا الكتاب كله.

لكن سأقتصر على الإشارة إلى عناوينِ قليلٍ منها، على غير تقيّدٍ بالترتيب. وسأشير إليها في التالي:

ذَكَرَ المؤلف في كتابه أبواباً نفيسةً مهمّة في معرفة دلالاتِ الآياتِ وألفاظِها، وتحديدِ منهج التفسير في ذلك الباب وسِواه من الأبواب.

وهي أبوابٌ مُرْتكِزة على اللغة العربية وعلومها.

<sup>(</sup>١) المدخل لعِلم تفسير كتاب الله تعالى، السمر قندي، ص ٥١-٥٢.

<sup>(</sup>٢) كتاب (المدخل لِعِلم تفسير كتاب الله تعالى)، ص٥٣.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكّرة المؤسّسة للتدبر...

#### ومِن أمثلة هذه الأبواب عنده:

- باب ما جاء بعد القولِ.
- باب انتصاب الأسماء على المصادر.
- بابُ العدُولِ من الغائبةِ إلى الْمُخاطَبة.
- بابُ العدُول من الْمُخاطَبة إلى الغائب.
- بابُ حَذْفِ المضاف وإقامةُ المضاف إليه مَقَامَه.
  - بابُ البَدَلِ والْمُبْدَل منه.
- بابُ إِدْخالِ «لا» في الكلام، إِمَّا صِلَةً وَإِمَّا عَطْفًا.
  - بابُ ذِكْرِ الْجَماعةِ بلفْظِ الواحدِ.
- بابُ رَدِّ الكِنَايَة تارةً إلى اللفظ وتارةً إلى المعنى.
  - بابُ التَّقْدِيم والتَّأخير.
  - بابُ ذِكْر المتضادَّين باسم واحدٍ.
    - بابُ الإِتْباع.
    - باب الاستعارة.
- بابُ ما جاء على صيغة المستَقْبَل ومعناه الماضي.
  - بابُ ما يُذْكَرُ بِلفظِ الماضي ومعناه المستَقْبَل.
    - بابُ اختلافِ اللفْظَينِ والمعنى واحدٌ.
- بابُ ما جاء على وزنِ المفعولِ وهو في الحقيقةِ فاعِلٌ.
  - باب ما جاء على وزنِ الفاعل بمعنى المفعولِ.
    - بابُ ذِكْرِ التثنيةِ بلفظ الجمْع.
    - بابُ ما يُذْكَرُ بلفظ الجمْع ويُرادُ به الواحدُ.



- بائ حَذْف «يا» من النِّداءِ.
- بائ حُروف العَطْف إذا نابَتْ عن إعادة «لا» و »لم».
  - باب «بلی».
  - باب «بل».

إلى آخر ما هُنالك من أبوابِ الكتابِ.

ولعلك ترى أنَّ مثل هذه الأبواب جاءت كأنَّما هي دُروسٌ متخَصِّصةٌ في اللغة العربيةِ، وهي في الواقع كذلك، وهي تفسيرٌ للقرآنِ أيضاً وتَدَبُّرٌ له.

إليك هذه الأمثلة مِن الكتاب؛ تُنْبِيكَ عمّا وراءها مِن كنوزه النورانية:

المثال الأول: مجموعة أمثلة من كتاب «المدخل»، للحدادى:

هذا مثالٌ مُطوَّلٌ نفيسٌ مِن «المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى»، مما ذكره في بابِ مِن أبواب الكتاب(١)، تَرى فيه بعض آراء الحدّادي ونقْده لبعض آراء المفسرين:

ذكر تحت هذا الباب عدداً من أمثلة التفسير هذه، وردَّ بعضها وقبل بعضها. وبعضُ هذه التفاسير ربما كانت مِن غرائب التفسير، فيما بدا لي؛ وهو في بعض المواضع منها يُقرّر عدم ورود هذا التفسير في اللغة، ولكنه ربما يُصرِّح أحياناً باتباع رأي جمهور المفسرين بخلاف اللغة!

وعندي في هذه الأخيرة نظرٌ، والله أعلم، فليس المقياس دائماً في تفسير كتاب الله هو قول الجمهور، وإنما صحة المعنى واستقامته على قانون اللغة العربية وفي ضوء الدليل مما ورد في القرآن في المواضع الأُخرى مِن الكتاب العزيز، وما ثبت من الأحاديث عن رسول الله على ا

<sup>(</sup>۱) هـو بـاب: «بـاب مـا جـاء عـن أهـلِ التفسير ولا يوجـدُ لـه أصـلٌ عنـد النحوييـن ولا فـي اللغـةِ»، ص ٩٨-١١٢.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

#### وإليك شيئاً مما قاله الحدّادي تحت هذا الباب(١):

مما قاله في تفسير وضبط كلمة (آمين):

«-... وقال بعضهم: هذا لو كان كما ذهب إليه ابن قتيبة لكان النونُ فيه مرفوعًا؛ لأنَّ المنادى إذا كان مفردًا كان مضمومًا، كما تقول: يا لطيفُ يا عليمُ.

فَلَمَّا أَجِمعت القُرَّاء والنحويون على فتح نونه عُلِمَ أنَّهُ ليسَ كذلك.

- فإنْ قيل: هل له في أصلِ اللغة أنَّ «آمين» يكون بمعنى: اسمع استجب؟ أو اسمع؟ على ما سبق ذكره.

قلنا: ليس كلُّ ما يُؤْتَرُ عن المفسرين يوجد له أصلٌ في اللغة.

- روينا عن زِرّ بن حُبَيْش أنه قال:

قرأتُ على عليّ بن أبي طالب كرَّمَ الله وجهه، فلما بلغتُ الحواميم قال لي: يا زرُّ قد بلغتَ عرائسَ القرآن، فلما بلغتُ رأس العشرين من حم عسق ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّكِلِحَتِ فِي رَوْضَاتِ ٱلْجَنَاتِ مَن ... ﴾ الآية، [الشورى: ٢٢]: بكى حتى ارتفع نحيبه ثم رفع رأسه، وقال: يا ربِّ أمِّنْ على دعائى(٢)، وذكر الحديث.



<sup>(</sup>١) وأرجو أنْ يُلاحَظ في هذا النقل أنّى -اختصاراً للوقت والجهد-:

<sup>-</sup> اختصرتُ فيه بعض المواضع بالحذف.

<sup>-</sup> نقلتُ الكلام مع بعض حواشي محقق الكتاب: الأستاذ الفاضل، صفوان داوودي، وختمتُ حواشيه المنقولة بكلمة (صفوان).

<sup>-</sup> نَقدتُ بعضَ ما ذهَب إليه المحقق الفاضل مِن الرأي.

<sup>-</sup> ختمتُ في نهاية النقل بملحوظاتٍ واستدراكاتٍ على المؤلف، رحمه الله تعالى.

<sup>-</sup> وَضعتُ خطّاً تحت بعض الكلام الذي فيه شاهدٌ للقول في فقه الكتاب العزيز وتَدبُّره؛ تمييزاً له.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه ابن النجار في تاريخه عن رزين بن حصين قال: قرأت القرآن من أوله إلى آخره على عليّ بن أبي طالب، فلما بلغت الحواميم قال لي: قد بلغت عرائس القرآن فلما=



قال الشيخ الإمام رضي الله عنه: هذا من أغرب ما في آمين، حيث دعا ربه أن يؤمِّنَ على دعائه (١).

إن صحَّت هذه الرواية هكذا، ولقوله: «يا رب أمِّنْ على دعائي» فقد غمُض علمه عندنا؛ فعلينا أن نقتدي بالأئمة، ونُجريَهُ كما أجروه، وإنْ لم نعرف حقيقته، ولم نجدْ له في اللغة والنحو أصلاً (٢)، كما جاء عن الأئمة في تفسير بعض الآيات، مما يُشْكل على أهل اللغة أصلُها وبناؤها، كقوله تعالى: ﴿ وَأَمْ أَتُهُ وَآيِمَةٌ فَضَحِكَتُ ﴾، [هود: ٧١].

قال بعض المفسرين: معناه حاضت (٣)، فأين محلُّ حاضتْ مِن ضحكتْ في اللغة! إلا ما حكي من بعض أهل اللغة أنه قال: ضحكت الأرنب إذا خرج من قُبلها دم، كان هذا استعارة من ذلك، والله أعلم.

- وكقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَ أَكْبُرْنَهُ ﴾، [يوسف: ٣١].

<sup>=</sup> بلغت اثنتين وعشرين آية من حم عسق بكى، ثم قال: اللهم إني أسألك إخبات المخبتين، وإخلاص الموقنين، ومرافقة الأبرار، واستحقاق حقائق الإيمان، والغنيمة من كل برّ، والسلامة من كل إثم، ورجوت رحمتك، والفوز بالجنة، والنجاة من النار، ثم قال: يا رزين إذا ختمت فادع بهذه فإن رسول الله علي أمرني أن أدعو بهن عند ختم القرآن. (صفوان).

<sup>(</sup>۱) قال الرحيلي: لو ثبتَ الحديث فلا غرابة في ذلك؛ لأنّ التأمين مِن الله تعالى في هذه الحال، المراد به: استجابته دعاء، لكن الحديث يبدو أنه لا يُثبت مِن الطريق الذي ذَكره الإمام الذهبي في ميزان الاعتدال، حيث قال في ترجمة زكريا بن صمامة: أتى بخبر منكر عن حسين الجعفى، عن زائدة، عن عاصم، عن زر، وذكر الحديث.

<sup>(</sup>٢) قال الرحيلي: قوله هذا -رحمه الله- ليس على إطلاقه؛ إذ الواجب أوّلًا: التثبت مِن صحة نسبة القول إلى الجمهور، ثم لا نجد ذلك كذلك، ثم لابد أنْ نَقِفَ على دلالةِ الدليل؛ لِنَصْدُرَ عن دليل مقبول!

<sup>(</sup>٣) قال مجاهد وعكرمة: ضحكت: حاضت...والعرب تقول: ضحَكت الأرنب إذا حاضت. وروي عن ابن عباس وعكرمة. أُخذ من قولهم: ضحكت الكافورة - وهي قشرة الطلع- إذا انشقت. (مختصر حاشية محقق الكتاب).





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكَّرة المؤسِّسة للتدبر...

قيل في تأويله: حِضْنَ (١). رواه مجاهد عن أبيه.

قال الشيخ الإمام رضي الله عنه: فهذا لا يصحّ إلا بإضمار كلمة. تقديره: أكبرْنَ له، أو أكبرن به، ...

- ومنها قوله تعالى: ﴿عَنَّافِهَا تُسَمَّىٰ سَلْسَبِيلًا﴾، [الإنسان: ١٨].

قال الشيخ الإمام رضي الله عنه: عن علي بن أبي طالب رَحَالِلَهُ عَنْهُ في معناها: سل ربَّك إليه سبيلاً. فأوّلُ ما قرعَ سمعي هذه المقالة كنتُ أُبدي عَجبًا، وقُلْتُ: ليس هذا من قِبَلِ عليّ رَحَالِلَهُ عَنْهُ مع فصاحته وفضله (٢)، وأين خبر ﴿ تُسَمَّى ﴾ (٣)؟



<sup>(</sup>١) قاله قتادة ومقاتل والسدّي...وأنكر ذلك أبو عبيدة، وقيل: البيت مصنوع مختلق. (مختصر حاشية محقق الكتاب).

<sup>(</sup>٢) قال الرحيلي: هذا هو الرأي الحق السديد، فليت الإمام السمرقندي تَبَتَ عليه، ولم يَرْجع عنه في الأسطر بعد هذا.

<sup>(</sup>٣) قال الجاحظ: "وقال آخرون في قوله تعالى: ﴿ عَنَافِهَا شُعَىٰ سَلَيَبِلاً ﴾، [الإنسان: ١٨] قالوا: أخطأ مَنْ وصل بعض هذه الكلمة ببعض. قالوا: وإنَّما هي: سلْ سبيلًا إليها يا محمد. فإن كان كما قالوا فأين معنى (تُسمَّى)؟ وعلى أيِّ شيءٍ وقع (تسمى)؟ فتُسمَّى ماذا؟ وما ذلك الشيء؟». كتاب الحيوان، للجاحظ، ١٤٢١، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية، ١٤٢٤هـ، في ٧ أجزاء. [قال الرحيلي: يُلاحَظ أنَّ قول الجاحظ هذا قد قال به الإمام السمرقندي الحدّادي، ناسباً إياه لنفسه! وقد نقل هذا محقق كتاب المدخل، وقال:]

<sup>&</sup>quot;أقول: - وهذا من المنسوب إلى سيدنا عليّ زُورًا وبهتانًا.

ومشْل هذا ما ذكره الحافظ ابن حجر قال: ذكر لي الحافظ صلاح الدين الأقفهسي أنّه سمع محمدًا الكلائي الملقب صلاح الدين، أحد المذكّرين، يقول في تفسير قول ه تعالى: ﴿مَن ذَا المَدْكُرين، يقول في تفسير قول ه تعالى: ﴿مَن ذَا المَدْكُرين، يقول في تفسير قول النفس، يشف: اللّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَ ﴿ البقرة إلى النفس، يشف: يحصل له الشفاء، عُ: افهموا. قال: فذكرتُ ذلك للشيخ زين الدين الفارسكوري فمشى معي إلى الشيخ سراج الدين البلقيني، وأرسل إليه وعزَّرَهُ ومنعَه من الكلام على الناس. راجع إنباء العُمْر ٢/٨٨، (صفوان).

قلتُ: جميلٌ أنْ تَنبّهَ الأستاذ لهذا؛ فإنّ ثبوتَ الرواية هو الأمر الأوّل الأساس، الذي كان ينبغي أنْ يُبْني عليه الرأي.



وذكرتُ في كتابي «الْمُوضح» هذا القولَ، وقلت: ليس هذا من عليِّ، حتى وجدْتُ في بعض كتب المتقدمين أنَّ هذا من قبَل عليِّ وَعَلِيَّكَ عَنَهُ، فسلَّمتُ، وعددْتُه من جملة ما وردَ عن أهل التفسير، مما لا أصل له في اللغة (١١).

- ومنها قوله تعالى: ﴿قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لاك، [القصص: ٩]، الوقف على ﴿لاك، (٢)، ثم تجعل ﴿نَقْتُكُوهُ ﴾ ابتداءً. فهذا غير مفهوم عند النحويين.

- وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا رَهُ طُكَ ﴾، [هود: ٩١] قال بعضهم: شيبتكَ (٣).

<sup>(</sup>١) قال الرحيلي: هذا عجيبٌ مِن الإمام السمرقندي، وشاهدٌ على عدم تَمَكّنِهِ مِن علم الحديث الشريف، وأنه لمجرّد أنْ رأى الرواية عن عليٍّ، رَهَوَ اللَّهُ عَنهُ، مذكورةً في بعض كتب المتقدِّمين، أَخذَ بها، ورَجع عن القول الصحيح!

<sup>(</sup>٢) روي عن آبن عباس رضي الله عنهما أنه قال: الوقف لا، لأن امرأة فرعون قالت: قرة عين لي ولك، فقال لها فرعون: أمَّا لكِ فنعم، وأمّا لي فلا، ليس هو قرة عين، فكان كما قال.

قال الفراء وأبو حاتم وجماعة من أهل الكوفة: إنَّ هذا لحن ولا وجُه لهذا الوقف في العربية؛ لأنَّه لو كان كذلك لقال: تقتلونه، بنون الرفع، إذ لا مقتضي لحذفها؛ لأنَّ حذْفها إنما كان للنهي، فإذا بطل أن يكون نهيًا، وجب ثبوت النون، فلما جاء بغير نون عُلِمَ أن العامل في الفعل «لا» فلا يفصل منه.

وهذا القول إقدامٌ من قائله على مثل ابن عباس، وهو الإمام المقدَّم في الفصاحة والعربية وأشعار العرب، وتأويل الكتاب والسنة ...، ولقول ابن عباس مذهب سائغ في العربية، وهو أنْ يكون «تقتلوه» معه حرف جازم قد أضمر قبل الفعل، لأن ما قبله يدل عليه فكأنه قال: قرة عين لي ولك لا، ثم قال: لا تقتلوه عسى أن ينفعنا، وتكون «لا» الأولى قد دلت على حذف الثانية، وقد جاء إضمار «لا» في القرآن في قوله: ﴿يَبَيْنُ اللّهُ لَكُمُ مَن تَضِلُوا ﴾ [النساء: ١٧٦]، أي: لئلا تضلوا، وجاء في الشعر إضمار اللام كقول أبي طالب يخاطب النبي على:

محمدُ تفدِ نفسَك كلُّ نفس ... إذا ما خفت من أمر تبالا».

راجع منار الهدى في الوقف والابتداء، ص ٢٨٩. (حاشية صفوان، باختصار).

<sup>[</sup>قال الرحيلي: ليس الأمر كذلك، وانظرْ ما سيأتي مما قلتُه في نقْد هذا القول في فقرة: "وقفةٌ نقديّةٌ لهذا النص السابق عن الإمام الحدّادي السمرقندي»].

<sup>(</sup>٣) قال الرحيلي: هذا مِن التكلف في تفسير كلام الله، وليس عليه دليل سِوى الأقاويل!

#### www.alukah.net





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

- وقوله: ﴿ لَأَقَعُدُنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمِ ﴾، [الأعراف: ١٦]، قيل: طريق مكة (١٠).
- وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصِّلِحُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾، [يونس: ٨١]: لا يرضى عمل القبط (٢).
  - وقوله تعالى: ﴿ بَقِيَّتُ أَللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾، [هود: ٨٦] طاعة الله، عن مجاهد.
    - وذكر الفراء: بقية الله: مراقبة الله (٣).
- وقوله تعالى: ﴿فَتُذَكِّرَ إِمَّدَ لَهُمَا ٱلْأُخَرِي ﴾، [البقرة: ٢٨٢](٤): أي: تجعل كلُّ واحدةٍ منهما الأخرى ذَكرًا في قول الشهادة(٥).
  - فهذا ما يروى عن أبي عمرو بن العلاء وسفيان بن عيينة.
  - وقوله تعالى: ﴿ خُذُواْ زِينَتَكُرُ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ ﴾، [الأعراف: ٣١]، قيل: المشط(١٠).
    - والآية نزلت في كشف العورة ولبس الثياب عند الطواف، ولها قصة(٧).



<sup>(</sup>١) قال الرحيلي: وهذا كذلك مِن التكلف في تفسير كلام الله، وليس عليه دليل سِوى الأقاويل!

<sup>(</sup>٢) قال الرحيلي: وهذا كذلك مِن التكلف في تفسير كلام الله، وليس عليه دليل سِوى الأقاويل!

<sup>(</sup>٣) انظر: معانى القرآن ٢/ ٢٥. (صفوان).

<sup>(</sup>٤) خفَّ فَ النّال والكاف ابن كثير وأبو عمرو، وعليه فيكون المعنى: أن تردها ذَكَرًا في الشهادة لأن شهادة المرأة نصف شهادة، فإذا شَهَدَتَا؛ صار مجموعهما كشهادةِ ذَكَرٍ.

قاله سفيان بن عيينة وأبو عمرو بن العلاء.

وفيه بُعْد، إذ لا يحصل في مقابلة الضلال الذي معناه النسيان إلا الذِّكر، وهو معنى قراءة الجماعة «فُتُذَكّر» بالتشديد. أي: تنبهها إذا غفلت ونسيت.

راجع تفسير القرطبي ٣/ ٣٩٧-٣٩٨. (صفوان).

<sup>(</sup>٥) قال الرحيلي: وهذا كذلك مِن التكلف في تفسير كلام الله، وليس عليه دليل سِوى الأقاويل!

<sup>(</sup>٦) قال الرحيلي: وهذا كذلك مِن التكلف في تفسير كلام الله، وليس عليه دليل سِوى الأقاويل!

<sup>(</sup>٧) وقصته أخرجها مسلم في صحيحه عن ابن عباس قال:

كانت المرأة تطوف بالبيت وهي عريانة، وتقول: من يعيرني تِطوافاً؟ تجعله على فرجها وتقول: اليومَ يبدو بعضه أو كلُّه ... وما بدا منه فلا أحلُّه

فنزلت هذه الآية: ﴿يَبَنِيَ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلِ مَسْجِدٍ ﴾. وأذَّن مؤذن رسول الله ﷺ ألا لا يطوف بالبيت عريان. (صفوان).

### قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- وقوله تعالى: ﴿ أُولَئِيكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوكَ ﴾، [الحجرات: ٣]: قال أهل التفسير: أخلص قلوبهم.

وقال الزَّجاج: وهو يُخرَّج على تفسير حقيقة اللغة، فمعناه: اختَبَرَ الله قلوبهم فوجدهم مخلصين.

- وقوله تعالى: ﴿وَيُلُّ لِلمُطَفِّفِينَ ﴾، [المطففين: ١]، قيل: إنها وادٍ في جهنم (١). وقيل: جبل في النار، وقيل: جُبُّ في جَهنم.

وفي اللغة: كلمةٌ تستعمل في كل مَنْ وقع في ورطة أو هلكة.

- وقوله تعالى: ﴿قَدُكُنتَ فِينَا مَرْجُوًّا ﴾، [هود: ٦٢]، أي: حقيرًا.

- وقوله تعالى: ﴿ يَزِيدُ فِي الْخَالِقِ مَا يَشَآءُ ﴾، [فاطر: ١]. قال الزهري: حسن الصوت. وقال قتادة: الملاحة في العينين.

وإنما نزلت هذه الآية في ذكر أجنحة الملائكة.

- وقوله تعالى: ﴿ فِي رَوْضَكَةٍ يُحْبَرُونَ ﴾، [الروم: ١٥]، قيل: السماع. أي: نسبةٍ بين السماع والحبور؟

- وقوله تعالى: ﴿ بِيضَاعَةِ مُّزْجَاةٍ ﴾، [يوسف: ٨٨](٢)، قيل: هي الحبة الخضراء.

<sup>(</sup>۱) جاء في الحديث عن أبي سعيد الخدري عن النبي على النبي الصفية (ويلٌ وادٍ في جهنم يهوي فيه الكافر أربعين خريفًا قبل أن يبلغ قعره)، أخرجه أحمد في المسند، برقم ١١٧١٢، بسند ضعيف؛ لأن فيه ابن لهيعة عن درّاج، وهو والترمذي، برقم، ٢١٦٤، وقال: «غريبٌ، لا نعرفه إلا مِن حديث ابن لهيعة عن درّاج»، وسواهما. وأورده ابن كثير في تفسيره، وحكم بضعفه، وقال في موضع آخر: «لا يَصحّ». وقال الفراء: «ذُكرَ أن «وَيُلٌ» وادٍ فِي جهنم»، وعقّب عليه بقوله: «والويل: الذّي نعرف»، معاني القرآن، ٣/ ٢٤٥. يعني: هو الذي نعرفه.

<sup>(</sup>٢) مزجاة: أي تُدفع ولا يقبلها كل أحد. وقيل: الحبة الخضراء والصنوبر حيث يؤكل ويعصر الزيت منه لعمل الصابون. قاله أبو صالح. راجع تفسير القرطبي ٩/ ٥٣. (صفوان).





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكّرة المؤسّسة للتدبر...

- وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْفِئْنَةُ أَشَدُّ مِنَ ٱلْقَتْلِ ﴾، [البقرة: ١٩١]، قيل: هي الفقر، عن الشعبي.
  - وقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَأَنَّ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴾، [هود: ٨٧]، قيل: السفيه الجاهل.
    - وقوله تعالى: ﴿ أَمْ بِظُنهِ رِمِّنَ ٱلْقَوْلِ ﴾، [الرعد: ٣٣]: بباطل.
    - وقوله تعالى: ﴿ وَيُذِّهِبَ عَنكُرُ رِجْزَ ٱلشَّيَطْنِ ﴾، [الأنفال: ١١].

وأطبقت المفسرون على أنه وسوسة الشيطان. وفي حقيقة اللغة الرجز: العذاب.

قال عليُّ بن أبي طالب في قوله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحَرْ ﴾، [الكوثر: ٢]، أي: ضع يمينك على شمالك في الصلاة(١).

- وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَى حَرْفٍ ﴾، [الحج: ١١]، قال مقاتل: على شك. فأيُّ نسبة بين الحرف والشك (٢)؟
- وقوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا لَثَيْءٌ يُكُرادُ ﴾، [سورة ص: ٦]، قيل في تفسيره: إن هذا شيء لا يتم ولا يكون، فأيُّ نسبةٍ بين قوله: «يراد» وبين لا يتم !!». وهنا انتهى المراد نقله مِن هذا الباب في كتاب (المدخل)(٣).

#### وقفةٌ نقديّةٌ عند هذا النص السابق من كلامه -رحمه الله-:

وتتلخَّصُ في أنَّه رُغمَ ما وُفِّق إليه الإمام السمرقندي مِن صوابِ القولِ في هذا النص السابق مِن كتابه، إلا أنه لم يكن الصوابُ حليفَهُ في كلِّ الأحوال؛ ولهذا أُشِيرُ إلى بعض الهناتِ، فيما أرى، التي وقعَ فيها، رحمه الله، ومنها الآتى:



<sup>(</sup>۱) قال عليّ بن أبي طالب ومحمد بن كعب، المعنى: ضع اليمنى على اليسرى حِذاء النحر في الصلاة. وروي عن ابن عباس أيضاً. راجع تفسير القرطبي ٢١٩/٠. (صفوان).

<sup>(</sup>٢) قال مجاهد وغيره: «على حرف» على شك، والنسبة بين الحرف والشك أنهما كلاهما على غير ثبات. وحقيقته أنه على ضعف في العبادة كضعف القائم على حرف مضطربٍ فيه، وحرف كل شيء: طرفُه وشفيره وحدّه. (صفوان).

<sup>(</sup>۳) ص ۱۰۳ – ۱۱۲.



# (١) الخطأ في تفسير ﴿ سَلْسَبِيلًا ﴾:

فقد تكلَّف الإمام الحدَّادي في قَبُولِ التفسير المتكلِّفين حيث خطَّأوا كلمة في سَلْسَيِيلاً »، وزعموا أنَّها كلمَتان: (سلْ سبيلاً)، وهذا تحريف لكتاب الله؛ مع أنَّ كلامَ اللهِ واضحٌ قد فَسَرَه الله سبحانه وتعالى فقال في وصْفِ العين التي يَشْرَبُ بها عباد الله الداخلين الجنة. فقال: ﴿عَيْنَافِيهَا تُسَمَّىٰ سَلْسَيِيلاً »، [الإنسان: ١٨].

## وبَيانُ خطأ هؤلاء المتكلِّفين مِن وجوه:

أ - أنَّ اللهَ يُخْبِرُ في هذه الآية بأنَّها عينٌ تُسمى أيْ: تُوصَف، أنَّها سلسبيل، فأَيُّ حاجةٍ، بعْدَ هذا، لتفسير الناس وتكلُّفاتهم!

ب- أنَّ الرسول عَ قَد فَسَر الآية بهذا التفسير الصحيح، كما في الحديث عند الإمام مسلم في صحيحه، عَنْ ثَوْبَانَ مَوْلَى رَسُولِ اللهِ عَنْ، حَدَّثَهُ قَالَ: كُنْتُ قَائِمًا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَنْ، حَدَّثَهُ قَالَ: السَّلَامُ عَلَيْكَ قَائِمًا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَنْ فَعَالَ اللهُ وَحِيْ عَبْدَ رَسُولُ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْكَ (أَيْنَفَعُكَ شَيْءٌ إِنْ حَدَّتُتُكَ؟) قَالَ: أَسْمَعُ بِأُذُنَيَ، فَنَكَتَ رَسُولُ اللهِ عَنْ بِعُودٍ (أَيَنْفَعُكَ شَيْءٌ إِنْ حَدَّتُتُكَ؟) قَالَ: أَسْمَعُ بِأُذُنَيَ، فَنَكَتَ رَسُولُ اللهِ عَنْ بِعُودٍ (أَيَنْفَعُكَ شَيْءٌ إِنْ حَدَّتُتُكَ؟) قَالَ: أَسْمَعُ بِأُذُنَيَ، فَنَكَتَ رَسُولُ اللهِ عَنْ بِعُودٍ مَعَهُ، فَقَالَ: (سَلْ)، فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: أَيْنَ يَكُونُ النَّاسُ يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ اللَّرْضُ وَالسَّمَاوَاتُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ: (هُمْ فِي الظُّلْمَةِ دُونَ الْجِسْرِ)، قَالَ: الْأَرْضُ وَالسَّمَاوَاتُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ: (هُمْ فِي الظُّلْمَةِ دُونَ الْجِسْرِ)، قَالَ: فَمَا تُحْفَتُهُمْ فَمَنْ أَوْلُ النَّاسِ إِجَازَةٌ؟ قَالَ: (نُقُوراءُ اللهُ عَلِي الظُّلْمَةِ دُونَ الْجِسْرِ)، قَالَ: فَمَا عَذَاؤُهُمْ عَلَى عَنْ الْجَارَةُ؟ قَالَ: (بِعَادَةُ كَبِدِ النُّونِ)، قَالَ الْيَهُ ودِيُّ: فَمَا تُحْفَتُهُمْ عَلَى وَمَاءُ النَّهُ مُ عَلَى يَاكُلُ مِنْ أَطُرُافِهَا)، قَالَ: فَمَا عَذَاوُهُمْ عَلَى وَجِئْتُ أَسْلُكُ عَنْ شَيْءٍ لَا يَعْلَمُهُ أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ إِلَّا نَبِيعٌ أَوْ رَجُلٌ أَوْ وَجُلٌ أَوْ وَجُلُ أَو وَجُلُ أَنْ مَا الْمَوْرَاءُ الْمَالِكُ عَنْ شَيْءٍ لَا يَعْلَمُهُ أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ إِلَّا نَبِيعٌ أَوْ رَجُلٌ أَو وَجُلُّ أَنْ مَا أَذُنَيَ، قَالَ: وَمَاءُ الْمَالُكَ عَنْ شَائِكَ عَنْ شَيْءٍ لَا يَعْلَمُهُ أَصَدُ وَمَاءُ الْمَوْرُ أَوْ أَصُولُ الْوَلَدِ، قَالَ: (مَاءُ الرَّجُلِ أَلْيَصُلُ وَمَاءُ الْمَوْرُ أَوْ أَلْمَالُ الْكَورَةِ الْمَائِقُ الْمَائِقُ الْمُعْولُ الْمُؤْلُولُ الْمَائِقُ الْمَائِقُولُ الْمَائِقُ الْمَائِقُ الْمَائِقُ الْمُولُ الْمُؤْلُولُ الْمَائُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمَائُولُ الْمَائُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمَائُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْل





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكّرة المؤسّسة للتدبر...

مَنِيُّ الرَّجُلِ مَنِيَّ الْمَرْأَةِ أَذْكَرَا بِإِذْنِ اللهِ، وَإِذَا عَلَا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ آنَنَا بِإِذْنِ اللهِ، وَإِذَا عَلَا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ آنَنَا بِإِذْنِ اللهِ)، قَالَ الْيَهُودِيُّ: لَقَدْ صَدَقْتَ، وَإِنَّكَ لَنَبِيُّ، ثُمَّ انْصَرَفَ فَذَهَب، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: (لَقَدْ سَأَلَنِي هَذَا عَنِ الَّذِي سَأَلَنِي عَنْهُ، وَمَا لِي عِلْمٌ بِشَيْءٍ وَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهُ بِهِ)(١).

فأنتَ ترى أيُّها القارئ الكريم أنَّ رسول الله عَلَيُّ قد فَسَّر الآية بوَحْيِ مِن اللهِ، وأنَّ ذلك دليلٌ مِن دلائل النبوة؛ فما الحاجةُ لتفسير المفسرين وتكلُّف المتكلفين!

وما أُجملَ قولَ الإمام ابن قتيبة في بعضِ بَيَانِه لمنهجِهِ في كتابه: (غريب القرآن) حيث قال:

«وكتابنا هذا مُستنبَطٌ مِن كتب المفسرين، وكُتب أصحاب اللغة العَالِمِينَ. لم نَخْرُجْ فيه عن مَذَاهبهِم، ولا تَكَلَّفْنَا في شيءٍ منه بآرائنا غير معانيهم، بعد اختيارنا في الحرف أَوْلَى الأَقاويل في اللغة، وأشْبَهَهَا بقصةِ الآية.

ونَبَذْنَا مُنكَرَ التأويل، ومَنحولَ التفسير.

- فقد نَحَلَ قومٌ ابنَ عباس، أنه قال في قول الله جل وعز: ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِرَتُ ﴾، [التكوير: ١] إنها غُوِّرتْ؛ مِن قول النَّاسِ بِالفَارسِية: كُورْ بِكِرد.
- وقال آخر في قوله: ﴿عَنَافِيهَا تُسَمَّىٰ سَلْسَبِيلاً ﴾، [الإنسان: ١٨] أراد سَلْني سبيلًا إليها يا محمدُ.

والحديث مشتمِلٌ على بعض دلائل النبوة، وعلى أنّ السنّة وحيٌ مِن الله تعالى، والحديث فيه، أيضاً، إقامةُ الله الحجّة ثابتة على أهل الكتاب بأنّ محمداً عَلَي رسولٌ مِن عند الله، وأنّ نبوّته ثابتة عندهم، بما أقامه الله لهم وعليهم مِن الْحُجج المعلومة لديهم، كما هو الشأن في هذا الحديث! فأشهَدُ أن لا إله إلا الله، وأنّ محمداً رسول الله، عَلَيْ .



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، برقم ٣٤- (٣١٥).



- وقال الآخر في قوله: ﴿وَيُلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾، [المطففين: ١] إن الويل: وادٍ في جهنم.
- وقال الآخر في قوله: ﴿أَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِفَتْ ﴾، [الغاشية: ١٧] إن الإبل: السحابُ»(١).

قلتُ: حقّاً، إنَّ هذه التفسيرات من غرائب التفسير، وما أحوجَنا في تَدَبُّر كتاب الله وتفسيره، وإلى الله وتفسيره، وإلى الله وتفسيره، وإلى انتهاج الاتباع وعدم الابتداع، وإلى السَّيْر على قانون اللغة العربية، لغة القرآن، وإلى ما ورد مِن نصوص الكتاب والسُّنَّةِ الثابتة عن رسول الله على في معنى الآية.

(٢) لم يكن نَقْدُ الإمام السمرقندي لبعضِ الأقوال المنتقدة في التفسير بالقدر الكافي، المؤدِّي إلى وضوح الترجيح، كما هو الحال فيما قاله في قوله تعالى:

﴿ وَقَالَتِ ٱمْرَأَتُ فِرْعَوْ كَ قُرْتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَىٰٓ أَن يَنفَعَنَاۤ أَوْ نَتَخِذَهُ, وَلَدَا وَهُمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾، [القصص: ٩]،، اقتصر الإمامُ على قوله: «الوقف على ﴿لَا ﴾، ثم تجعل ﴿لَا نَقْتُلُوهُ ﴾ ابتداءً. فهذا غير مفهوم عند النحويين (٢).

قلتُ: وهذا بالرغم من وضوح معنى الآية في ذاتها، ووضوح هذا التكلّف في تفسيرها؛ إذ أنّ مجرَّد قراءة الآية يوضِّحُ أنَّها حكايةٌ لقولِ امرأةِ فرعونَ؛ فلا يستقيمُ معها ذلك التفسير المتكلَّف، الذي يَنْقُلُ وضُوحَ هذه الآية إلى دائرةِ الغموض والأَلْغاز.

وترجيحُ الأستاذ الْمُحَقِّق لكتاب (المدخل) لهذا القول المتَكَلَّف في تفسير هذه الآية -تعليقاً على ما مضى عند كلام السمرقندي عن تفسيرها- ترجيحٌ غريبٌ،

<sup>(</sup>١) غريب القرآن، ابن قتيبة، تحقيق أحمد صقر، ص ٤.

<sup>(</sup>٢) يُنظر ما مضى في الثلاث صفحات السابقة.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكّرة المؤسّسة للتدبر...

واحتجاجه على هذا الترجيح بأنَّه كلامُ ابن عباسٍ رضي الله عنهما وعَدَدٍ من الأئمة، احتجاجُ ليس صحيحاً، يقيناً؛ وذلك لأسباب، منها:

أ - أنَّه ينبغي التثبُّثُ أوّلاً مِن صحةِ نسبةِ القولِ إليهم.

ب- أنّ القراءة تلك المتكلَّفة للآية، قراءةٌ غير صحيحة، وأنّ نسبتَها إلى ابن عباس، رضي الله عنهما، لا تَثْبُتْ، وذلك مِن جهة إسنادها، وكذلك مِن جهة المعنى؛ إذْ هي إفسادٌ للمعنى المقصود بالآية، وتحريفٌ لكلام الله(١).

ج- وأنَّ المنهجَ المتعَيِّن في تَدَبُّرِ كتاب الله وتفسيره ليس هو تحكيمُ أقاويل المفسِّرين فيه، بقدْرِ ما هي أقوالٌ يُسْتَرْشَدُ بها، ويُسْتَضَاءُ بها في تَبيُّنِ دلالات الكتاب العزيز، وأنَّ أقوال المفسِّرين تُؤخَذُ في ضوءِ قانونِ اللغة

(١) لم تأتِ هذه الرواية بهذا الوقْف المتكلّف في غير موضعه إلا في روايةٍ منسوبة إلى ابن عباس، رضي الله عنهما، لا تَصحّ عنه؛ لأنّها عن طريق السدي، عن الكلبي، عن أبي صالح عنه.

قىال الفراء: «وقوله: ﴿وَقَالَتِ ٱمْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ ﴾، [القصص: ٩] رُفِعَتْ ﴿قُرَّتُ عَيْنِ ﴾ بإضمار (هُوَ)، ومثله فِي القرآن كَثِير يُرفع بالضمير.

وقوله: ﴿لَائَقَتُكُوهُ﴾ وَفِي قراءة عبد الله (لا تقتلوهُ قُرَّةُ عَيْنِ لِي وَلَك)"، وتابعَ الفرَّاءُ قائلاً: "وإنما ذكرتُ هَذَا لأني سَمِعْتُ الَّذِي يُقَالُ لَهُ ابْنُ مَرْوَانَ السُّدِّيُّ يَذْكُرُ عَنِ الْكَلْبِيِّ عَنْ أَبِي صَالِحِ عَنِ ابْنِ عبّاس أَنَّه قال: إنَّها قالت ﴿قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَك﴾ وَهُو لَحْنٌ. وَيُقَوِّيكَ عَلَى رَدِّهِ قِرَاءَةُ عَبْدِ الله ". معانى القرآن، ٢/٢٠٢.

ونقَلَ قوله هذا القرطبيّ في تفسير الآية، ثم قال:

"قَالَ ابْنُ الْأَنْبَارِيِّ: وَإِنَّمَا حُكِمَ عَلَيْهِ بِاللَّحْنِ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ كَذَلِكَ لَكَانَ (تَقْتُلُونَهُ) بِالنُّونِ، لِأَنَّ الْفُوَّاءُ: الْفُعْلَ الْمُسْتَقْبَلَ مَرْفُوعٌ حَتَّى يَدْخُلَ عَلَيْهِ النَّاصِبُ أَو الْجَازِمُ، فَالنُّونُ فِيهِ عَلَامَةُ الرَّفْعِ. قَالَ الْفُوَّاءُ: وَيُقَوِّدِ عَلَى الْمُسْتَقْبَلَ مَرْفُوعٌ حَتَّى يَدْخُلَ عَلَيْهِ النَّاصِبُ أَو الْجَازِمُ، فَالنُّونُ فِيهِ عَلَامَةُ الرَّفْعِ. قَالَ الْفُوَّاءُ: وَقَالَتَ امرأَتَ فِرْعَوْنَ لَا تَقْتُلُوهُ قُرَّةً عَيْنِ لِي وَلَكَ)، بتفسير القرطبي، ٢٥٤/١٣.

وَمِنَ الطريف في هذا ما قالَه أبو جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل النَّحَاس، المتوفى سنة «ولا ٣٣٨هـ، في كتاب «القطع والائتناف» في حديثه عن الوقف والائتناف في هذه الآية: «ولا يُلتفت إلى قول مَن لا علم له ولا فكرة، ثم يقول بجهله: ﴿وَقَالَتِ ٱمْرَأَتُ فِرْعَوْكَ قُرْتُ عَيْنِ لِي ﴾. ورأسه فيجب أن يقال له: يا حمار فما معنى: ﴿لاَنْقَتُلُوهُ عَمَى آنَ يَنَعَنَا ﴾»! ص ٥٠٨.





العربيةِ واستعمالاتها، وما ثَبَتَ في معنى الآيةِ، مِمَّا وَرَدَ في المواضع الأخرى من القرآنِ وما ثَبَتَ عن الرسول رضي من الأحاديث.

د - ومما يَـرُدُّ هـذا التكلف في تفسير كلام الله تعالى، أنَّ الله خاطبَ عبادَه في كتابه على واضحِ الكلامِ، لا على الأَلْغاز، التي لا يُهتَدَى إلى المراد منها إلا بتكلف، فلا يَعرفُ معناها حينئذٍ إلا عدد قليل مِن الناس!

والموقفُ مِن هذا المثال، وما ذكرْتُهُ مِن بيانِ القول الصحيح فيه، يؤكّد أهميّة استبانة المتدبر والمفسّر المنهج السديد، الذي ينبغي مراعاته في تدبره وتفسيره لكلام الله. اللهم نسألك هدايةً وتوفيقاً، وعِصمةً مِن الزلل في فقه كتابك.

## المثال الثاني: ما قاله الحدّادي في باب (بلي)(١):

مِن أمثلةِ تمكُّن الإمام أحمد بن محمد السمرقندي من اللغة العربية -وهـو مِمَّا يُساعِد على تَدَبُّر القرآنِ، بل هـو شـرُطٌ لـه - كلامـه فـي بـاب (بلـي)، حيث قال:

(- إِنْ سُئِلَ عِن قول عالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَهُ مُ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمِّتِ نَسَلِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

فقوله: ﴿ بَلَىٰ ﴾ إلى ماذا يرجع؟

- الجواب:

قلنا -وبالله التوفيق-: علينا أنْ نُبيَّن أولاً حكمَ (بلي) وما موضعه.

قيل: إنَّ (بلي) له (ثلاثة) مواضع:

أحدها: أَنْ يأتي بعد كلام منفيِّ.

والثاني: بعد استفهام منفيِّ.

<sup>(</sup>١) المثال الأول قد مضى قبل حوالى ١٤ صفحة.

<sup>(</sup>٢) تتمتها: ﴿ بَلَى مَنْ أُوفَى بِعَهْدِهِ وَأَتَّقَىٰ فَإِنَّ اللَّهَ يُصِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾، [آل عمران: ٧٦].





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكّرة المؤسِّسة للتدبر...

والثالث: بعد نهي مجرّد.

لأنّ (بلي) و(بل) لاستدراكِ غلطٍ تقدَّمهما، أو لردِّ كلام سبق وإثباتِ كلام آخر.

- أُمًّا ما جاء بعد استفهام منفيِّ:
- فكقوله تعالى: ﴿ قَالَ أُولَمْ تُؤْمِنَ ۚ قَالَ بَلَيْ ﴾، [البقرة: ٢٦٠].
  - وكقوله: ﴿ أَلَيْسَ هَذَا إِلَّهُ عَيَّ قَالُواْ بَكِن ﴾، [الأنعام: ٣٠].
- وقوله: ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمُّ قَالُواْ بَلَىٰ ﴾، [الأعراف: ١٧٢]، ونظائرها كثيرة.
  - وأمَّا ما جاءَ بعد النفي:
- فكقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَدْرَىٰ ﴾(١)، [البقرة: ١١١] الآية.
- ثم قال: ﴿ بَكِنَّ مَنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ, لِلَهِ ﴾، أي: ليس كما يقولون، ولكنْ مَنْ أسلَم وجهه لله وهو محسنٌ فله كذا.
- وقوله: ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيه ما قالوا بقوله: ﴿ بَلَى ﴾، أي: ليس كما يقولون، ولكن عليكم حرجٌ.
  - والثاني: ما غلطتُم فيما قُلتم، ولكنْ مَنْ أوفي بعهده واتقى فإنه لا سبيل عليه.
- ومن ذلك قول تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ تَنَوَفَنَهُمُ ٱلْمَاتَكِكَةُ ظَالِمِيَّ أَنْفُسِهِمٌ فَٱلْقَوْا ٱلسَّامَ مَا كُنَّا فَعُمُ ٱلْمَاتَكِكَةُ ظَالِمِيَّ أَنْفُسِهِمٌ فَٱلْقَوْا ٱلسَّامَ مَا كُنَّا فَعُمَلُونَ اللَّهُ ﴾، [النحل: ٢٨-٢٩].
- وأَمّا قوله تعالى: ﴿أَوْتَقُولَ حِينَ تَرَى ٱلْعَذَابَ لَوْأَنَ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَأَمّا قُولَ عِينَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَأَمَّا قَلُمُ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى



<sup>(</sup>١) تنمتها: ﴿تِلْكَ أَمَانِيُّهُمُّ قُلْ هَاتُوا بُرِهَنِكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ إِن كَنتُم صَدِقِينَ اللهِ وَالبقرة: ١١١-١١١].



# فإنْ سُئِلَ عنه فقيل: أينَ النفي ههنا حتى أجابَ عنه بـ ﴿ بَلَى ﴾؟

قلنا: قوله: ﴿ لَوَ أَنَ لِي كَرَّةً ﴾ فيها معنى النفي، كأنهم قالوا: الآنَ لَمَّا أبصرنا وسمعنا لو أنَّ لنا كَرَّةً فنكونَ مِن المحسنين، فإنَّهُ لم يأتنا أحدُّ في الدنيا يُخبرُنا عن هذا، فرد عليهم، فقيل: كذبتَ، بلى قد جاءتك آياتنا فكذبتَ بها.

يدلُّ عليه قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْكُنَا نَسَمُ أَوْنَعْقِلُ مَاكُنَا فِي أَصَّكِ ٱلسَّعِيرِ ﴾، [الملك: ١٠]، كأنهم أنكروا مجيء الرسل، والله أعلم.

- وكذلك قول تعالى: ﴿ لَوَ أَنَ اللَّهَ هَدَىنِ ﴾ [الزمر: ٥٧]، فيها معنى النفي أيضًا. كأنه قال: لم يَهدنى، فقيل: بلى هداك. أي: دعاك الرسول إلى الإيمان. والله أعلم.
- وأمَّا النفي المطلق: فهو كقولك للرجل: لا تقلْ، فيقول: بلى أقول، كما قال القائل:

بلى فانهلَّ دَمعُكَ غيرَ نَزْرِ ... كما عيَّنْتَ بالسَرب الطِّبابا السَّاب الطِّباب السَّاب السَّابِي السَّاب السَّاب السَّاب السَّاب السَّاب السَّاب السَّاب السَّاب السَّاب

#### قلتُ: ولعلك أيها الكريم يَتّضحُ لك مِن خلال هذا المثال:

- تَمَكُّنُ الإمام الحدّادي مِن اللغة العربية.
- تَمَكُّنُهُ مِن القرآن الكريم، وكيفَ أنه اصطادَ مِنه هذه الأمثلة، ولم تكن الوسائل الفهْرسية متاحةً له حينئذٍ.
- اختياره خِدْمته لتدبر القرآن وتفسيره عن طريق هذه العناية العلمية بكلِّ مِن اللغة العربية، والقرآن الكريم.

وهنا، أدعوك أيها القارئ الكريم إلى الاستفادة مِن هذا المثال عند هذا الإمام وأمثاله، وتفعيله في واقعك: في فقهك للقرآن، وطريقة قراءتك له؛ لِتقف في قراءتك

<sup>(</sup>١) المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى، ص ٣٨٨-٣٩٠.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

له الموقف المناسب، أو تَصِل الكلام عند قراءتك للقرآن وتَمُرُّ عليك مثل هذه الحروف، التي يَحْسُن أن تقِف عندها حِيناً، وتَصِلها حِيناً آخر؛ حسب المعنى.

المثال الثالث: ما قاله الحدّادي في باب (بل):

ومِن أمثلةِ تمكُّنِ الإمام أحمد بن محمد السمرقندي مِن اللغة العربية، كذلك، وخِدْمته للقرآن وتَدبّره: كلامه في باب (بل)، حيث قال:

«قال الشيخ الإمام الزاهد، رضي الله عنه: إنَّ (بَلْ) يدخلُ في الكلام على أحدِ أُوجهِ ثلاثةٍ:

الأوّل: إمَّا لِاستدراك غلطٍ، أو الرجوع عَن جَحْدٍ مَحْض.

والثاني: لتركِ شيءٍ مِن الكلام وأَخْذِ غيره.

والثالث: مُبْتَدَأَة، يليها اسمٌ، فشُبِّهَتْ بالواو، التي تأتي للاستئناف.

- أمَّا الفصل الأوّل(١):

فهو أَنْ تأتيَ فيه لِاستدراكِ غَلطٍ وقع، أو رجوعٍ عن الجحد، فمثلُ قوله تعالى: ﴿ اللّهَ اللّهُ اللّهُ الْحُقُ مِن رَّبِ الْعَلَمِينَ ﴿ الْمُولُونِ اَفْتَرَنَهُ بَلْ هُو اَلْحَقُ مِن رَّبِ الْعَلَمِينَ ﴿ اَلْمَ يَقُولُونِ اَفْتَرَنَهُ بَلْ هُو اَلْحَقُ مِن رَّبِ الْعَلَمِينَ ﴿ اَلْمَ يَقُولُونِ اَفْتَرَنَهُ أَلَمُ الْمَوْ اللّهُ مَ الْمَالِ عَلَيهم قولهم قولهم الله على ما يقولون، بل هو الحق. ﴿ اَفْتَرَنَهُ ﴾ فقال: ﴿ بَلْ هُو اَلْحَقُ ﴾، يعني: ليس الأمر على ما يقولون، بل هو الحق.

وقوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَنَتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْمِلْمَ ﴾، [العنكبوت: ٤٩]. وقوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱللَّهُ مَوْلَئِكُم ۗ وَهُوَ خَيْرُ ٱلنَّنصِرِينَ ﴾، [آل عمران: ١٥٠].



<sup>(</sup>١) يَقصِد بـ الفصل الأول»: ما ذكرَه بقوله: «الأول»، وهكذا الفصل الثاني والفصل الثالث.



- وأمّا الفصل الثاني:

فهو ترْكُ لشيءٍ مِن الكلامِ، وأَحْذُ غيرِه، كقوله تعالى: ﴿قَ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴿ ثَ اَلْمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وهذا بالفصل الأوّلِ أليقُ؛ لأنهم لَمَّا أنكروا إنزال القرآن على النبي على وقالوا: لم ينزل عليه شيءٌ رَدَّ اللهُ عليهم جحودَهم بـ ﴿ بَلْ ﴾، والله أعلم بمراده...

- والفصلُ الذي يأتي فيه مبتدأً(١١)، ويُشبَّهُ بالواو التي تأتي مبتدأةً للاستئناف...

والآيات منها قوله تعالى: ﴿ وَلِتَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ثَلِ ٱللَّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِّنَ ٱلشَّاكِرِينَ اللهُ ، [الزمر: ٢٥-٦٦]. يُحْتمل أن يكون معناه: فاعبدِ الله.

وقوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱلِّإِنسَنُ عَلَىٰ نَفْسِهِ عَبْصِيرَةٌ ﴾، [القيامة: ١٤].

أي: على الإنسان مِن نفسه بصيرةٌ وشاهدٌ، وهو جوارحُه...

وقيل: إنَّ (بل) أصله (بلي)؛ لأنهما يَرُدَّانِ المتقدم، إلا أنَّه طُرحت الياء من «بل» للفرق بين العارف وغيره»(٢).

وهنا أقول في التعليق على هذا المثال ما قلتُه في التعليق على المثال قبْله، سواءٌ بسواء، وأدعوك، أيها القارئ، إلى ما دعوتُك إليه هناك.

المثال الرابع: ما ذَكرَه الحدَّادي في باب (إذْ) و(إذا):

قال رحمه الله: «(إذْ) و(إذا) حَرْفا توقيت بمنزلةِ الظروف:

(إذْ) لِما مضى من الزمان، و(إذا) لِما يُستقبل، وقد يُوضَع كلُّ واحدِ منهما مكان الآخر.

<sup>(</sup>١) يَقصد: ما ذكرَهُ بقوله: «الثالث».

<sup>(</sup>٢) المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى، ص ٣٩١-٣٩٣.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكَّرة المؤسِّسة للتدبر...

قال المبرد: إنْ جاء (إذْ) مع المستقبل (١) كان معناه الماضي، نحو قول الله عز وجل الله عز وجل الله عن وَإِذْ يَمُكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ ﴾، [الأنفال: ٣٠]، ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي َ أَنعُمَ ٱللهُ عَلَيْهِ وَٱنْعَمْتَ عَلَيْهِ ﴾، [الأحزاب: ٣٧]، أيْ: إذْ قلت وإذْ مكروا.

وإذا جاء (إذا) مع الماضي كان معناه الاستقبال، نحو قوله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَٰرُ اللَّهِ وَٱلْفَتَحُ ﴾، [النازعات: ٣٤]...

قال الخليل: كل لام جاءت بعد (إذا) كانت تأكيدَ جزاءٍ أو عقابٍ أو تحقيقَ أمرٍ. ومعناها ماض، فيُنصبُ بها الفعل المستقبل، والتنوين فيها يدل على (أن).

فأما ما كان في تأكيد جزاءٍ أو ثوابٍ فنحو قوله عز وجل: ﴿ وَإِذَا لَآتَيْنَهُم مِّن لَدُنَّا ۗ أَجَّرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ٦٧-٦٧].

وما كان في تأكيد عقابٍ فكقول تعالى: ﴿ إِذَا لَأَذَفَنَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوةِ وَضِعْفَ ٱلْحَيَوةِ وَضِعْفَ ٱلْمَكوةِ وَضِعْفَ ٱلْمَكاتِ ﴾، [الإسراء: ٧٥].

وما كان في تحقيقِ أمرٍ لازمٍ كقوله تعالى: ﴿إِذَا لَا بَنَغَوّا إِلَى ذِي ٱلْعَرْشِ سَبِيلًا ﴾، [الإسراء: ٢٤]. وقد قيل: معناه: افعل ما لم أفعل (٢).

وهنا أقول في التعليق على هذا المثال ما قلتُه في التعليق على المثالين قبْله، سواءٌ بسواء، وأدعوك، أيها القارئ، إلى ما دعوتُك إليه هناك.

وبتطبيقِ هذا المثال في (إذْ) و(إذا)؛ تَصِل إلى معرفة المعنى المراد في كلام الله، عزّ وجلّ، بهما.



<sup>(</sup>١) أيْ: مع الفعل المضارع.

<sup>(</sup>٢) المدخل، الحدَّادي، ص ٥٧٥-٥٧٧.



#### بعضُ دلائل هذه الأمثلة مِن كتاب المدخل:

هذه الأمثلة مِن كتاب «المدخل لعِلم تفسير كتاب الله تعالى»، تَهدينا إلى مداخل أساسية لفقه القرآن الكريم، وأُسُها الأساس هو: التمكن مِن علوم اللغة العربية، وفقه ألفاظها، وفقه حروف المعانى فيها.

وقد رأينا هذا الربط الجميل بين فقه القرآن وتدبره وتفسيره وبين اللغة العربة وعلومها.

فينبغي للمتدبر لكتاب الله، وحديث رسوله والمفسّر لهما، أنْ يُعنى باللغة العربية، العربية، وقد ذَكّرَنَا الله مراراً بأنّ القرآن عربيٌّ مبيْن؛ لأنّ القرآن جاء باللغة العربية، بمختلف أساليبها، سواءٌ بالحقيقة أو بالمجاز؛ فبقدْر استيعاب المتدبر والمفسر للغة بين الحقيقة والمجاز، يَغوص إلى معاني القرآن الكريم.

ومما ينبغي استنتاجه مِن هذه الأمثلة مِن كتاب «المدخل...»، أو التذكير به: تلك الملحوظات الأخرى على الكتاب، مثلُ:

- ترجيحه، أحياناً، قول جمهور المفسرين على خلاف اللغة العربية.
  - عزوه، أحياناً، أقوالاً لم تثبت عمن عزاها إليه.
  - قبولُه بعض غرائب القولِ في كتاب الله بغير دليلِ.
- عدم تمكنه في الحديث الشريف، وهذا مِمَّا كان سبباً في عَدَمِ تمييزِهِ، أحياناً، بين صحيح الروايات وسقيمها.

استفادته مِن أقوالِ بعضِ مَنْ سبقه دون توثيق، كالأخذ عن الجاحظ، المتوفى سنة ٥٥ هـ، في كتاب الحيوان في معنى (سلسبيلاً)، على سبيل المثال، وكاستفادته في كتاب (المدخل) مِن الإمام ابن قتيبة كثيراً مِمَّا ذَكَرَه في كُتُبِه، ككتاب (تأويل مشكل القرآن)، و(كتاب غريب القرآن).





### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

ويَبقى هذا الإمامُ إماماً في القرآن وتدبّره وتأويله، فمَن ذا الذي عُصِم بعد رسول الله عَلَيْ! وتَبقى الفوائد في هذا الباب فوائد مُساعِدةً لطالب التدبر.

## الوقفة الثانية: بعض وسائل التدّبُر وأسبابه في كتاب «المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى»:

أهم ما يُستخلَص مِن وسائل التدبر وأسبابه مِن كتاب (المدخل لِعِلم كتاب الله تعالى)، هو الانتهاء مِن خِلال هذا الكتاب إلى نتيجتين:

النتيجة الأولى: أنّ اللغة العربية، هي الباب الواسع، والأساس المهمّ لعِلم تدَبُّرِ كتاب الله، وعِلم تفسيره، وكذلك تفسيرُ حديثِ رسوله كلى الله الله على الله

وهـو بـابٌ تتنـوّعُ فيـه الـدلالات والأسـاليب، للوصـول إلـى فهْـم الكتـاب العزيـز، وإلـى تدَبُّره مِـن بابـهِ، وإلـى الوصـول لهداياتـه.

والانتهاء مِن خِلال مادةِ كتاب (المدخل) إلى أنّ اللغة العربية وعلومها وقوانينها، هي عِلْمُ ميزانِ القولِ في تَدَبُّره.

ولهذا أُكّد الله تعالى في القرآن الكريم في عددٍ مِن الآيات أنّه قُرآنٌ عربيٌّ مبينٌ، مع إشاراتٍ متنوعةٍ تَصْحبه في ختامٍ تلك الآياتِ، المتحدّثةِ عن عربيّة القرآن، تَهدِي المتَدَبِّرِينَ إلى عددٍ مِن مقَاصدِ عربيّةِ هذا الكتاب.

النتيجة النَّانية: أنَّ مِن أهم ما يجب على المتدَّبِّر للقرآن الكريم أن يُرَاعِيَه أمرين:

الأوّل: أنّه يجب عليه أن يُؤسِّس عِلْمَه في بابِ التَدَبُّرِ على أساسٍ متينٍ مِن اللغةِ العربيةِ في مختلفِ علومِها وأبوابها.

الثَّاني: أنَّه لا يصحُّ له أن يتسرّع إلى القولِ في تَدَبُّرِ القرآنِ قَبْل الأهليةِ الكافيةِ في اللغةِ العربيةِ: نظريًّا وتطبيقيّاً.





ولا ينبغي لك استصعابُ الطريقِ إلى اللغةِ العربيةِ، وقد أقامَ اللهُ لَكَ شاهداً حيّاً من مثْل:

- الإمام عمرو بن عثمان بن قُنْبَر الحارثي بالولاء، أبو بشر، سيبويه، الفارسي، المتوفى سنة ١٨٠هـ.
- والإمام علي بن حمزة بن عبد الله الأسديّ بالولاء، الكسائي، الإمام في اللغة والنحو والقراءة، المتوفى سنة ١٨٩ هـ، ألّف: «معاني القرآن»، «القراءات» و»الحروف» و»المتشابه في القرآن».
  - والإمام أبي عبيد القاسم بن سلام الهرويّ، المتوفى سنة ٢٢٤هـ.
    - والإمام ابن قتيبة الفارسيّ، المتوفى سنة ٢٧٦هـ.
- والإمام أبي الفتح عثمان بن جِنِّي الرومي اليوناني، الذي كان والده مملوكاً لسليمان بن فهد الأزديّ، المتوفى سنة ٣٩٢هـ -على أنّ ابن جنّي كان يقول بقول المعتزلة في باب الأسماء والصفات الإلهيّة؛ فينبغي التنبّه لهذه الملحوظة في هذا الباب عند الأخذ عنه، ولْتكُنْ هذه قاعدةً عنك يا طالب تدبُّر القرآن وتفسيره-.
  - والإمام الحدّادي السمرقنديّ، المتوفى بعد سنة ٠٠٠ من الهجرة.

وسواهم من الأئمة الأعاجم، الذين أصبحوا أئمةً كباراً في اللغة العربية وفي فقه وحْي الله تعالى؛ فكتبوا عن وحْي الله: كتاباً وسنّةً، وفقههما، وبلاغتهما، ودافعوا عنهما، وفنّدوا شُبهات أصحاب الأغراض المريضة، وكتبوا عن اللغة العربية: نحوها وصَرْفها، وفقهها، وأساليبها، بل تذوقوها ومَهَروا في بلاغتها؛ فأنتَجوا علوماً ومؤلفاتٍ يَتعلّم منها في اللغة العربُ والعجَمُ!

بل مِن العجَب العُجاب في أَمْرِ هؤلاء الأئمة الأعاجم (الأئمة في اللغة العربية)، أنهم بَذَلوا مِن همِّهم، وهِمّتهم، وجهودهم وأَوقاتهم؛ عنايةً باللغة العربية، أنّهم تَتَبَّعوا





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

اللغة العربية عند أئمّتها، وعند الأعراب الأقحاح في البوادي، وأنّ أحدَهم كان يَتثبّت مِن عربيّة الأعرابي وأصالة لغته، قبل أن يأخذ عنه شيئاً في العربية، حتى انتهاء عصر الاحتجاج بالسماع -على ما كان مشهوراً مِن سيرة بعضهم، رحمهم الله وإيانا ووالدينا -وأنهم رووا اللغة العربية بالسند!

بل كان هؤلاء الأئمة يقولونَ الشعرَ كما لو كانوا عَرَباً!

أيُّ عِزِّ هذا! وأيُّ شَرَفٍ!

رحِم الله تلك النفوس الكبار، وتلك الهمم العالية!

وحتى لا يكونَ الكلامُ تاريخاً فقط، فإني أدعوك أيها القارئ الكريم، وأيها الطالب للعلم وطالب تدبّر وحْيِ الله المجيد، إلى تَفْعيل هذه المعاني؛ فتُحْيي في نفسِك هذه الهمّة، وهذا السّموّ في المقاصد؛ لتكون عربيً اللسان، فتكونُ عربياً مُبِيناً؛ لتنال شرَف الأهلية للفقه عن الله جلّ جلاله، وعن رسوله صلى الله وسلّم عليه وآله، والكلام نفسُه أُوجِّهه إلى طالبة العلم وطالبة تدبّر وحْي الله جلّ جلاله -قرآناً وحديثاً-.

### تعليقٌ على كلامي السابق، وتعليقٌ على التعليق:

عَلَّق فاضلٌ على ذلك منتقداً أني كنتُ ذَكرتُ الإمام ابن جِنّي في أئمة اللغة الأعاجم أولئك بالرغم مع أنه معتزليًّ.

ثم عَلَّق فاضلٌ آخَرُ(١) على ذِكْري لابن جِنّي، وعلى انتقاد ذلك الفاضل، الذي أشرتُ إليه، فقال:

«ما شاء الله فكرة جيدة، وموضوعٌ مهمٌّ. وهذا يؤكد أهمية تحصيل اللغة العربية لفهم كتاب الله وأحاديث رسوله على وتدبّرهما، وتَحَمّلهما، ونقلهما نقلاً صحيحاً؛



<sup>(</sup>١) هـو شـقيقي د.عطا الله، وفقـه الله، الطبيب والمتخصـص في القرآن الكريـم، تقبّل الله منـه، وجَعـلَ عملَـهُ خالصاً لوجهـه الكريـم بمنّـه وفضلـه.



لتحقيق وعْد الله بحفظهما. وهذا يتطلب الاهتمام وبذَّل الجهد في ذلك، ولا يُعتمد على كون الإنسان مِن أصل عربيّ في نسَبهِ، وإنما بالتعلم.

وسبحان الله فإنّ مما يَلْفت النظر، أنّ خمسةً مِن القرّاءِ السبعة، أصحابِ القراءات المتواترة المشهورة، ليسُوا منْ أصل عربيِّ خالص!

فمِن المعلوم المسلَّم بصحت الله حتى يكونَ التّالي للقرآنِ الكريم قارئًا أو مقرئًا؛ فينبغي له أن يتلو الآياتِ الكريمة بحروفٍ عربيّةٍ فصيحةٍ؛ ومع ذُلِكَ فلم يكن مِن القرَّاءِ السّبعةِ إلا اثنان مِن أصل عربي صريح النسب؛ فسبحانَ مَن وهبَ الخمسةَ الباقينَ لسانًا عربيًّا، وشُهرةً في تلاوةِ كتابِ اللهِ، لا يزالُ طلّابُ القراءاتِ والباحثون في اللغة والفقه وغيرهما يَنْهلونَ مِن علمِهمْ!

قال الإمامُ الشّاطبيُّ -رحمهُ اللهُ- في منظومتهِ «حِرزُ الأمَاني» في البيتِ رقم (٤١): أَبُو عَمْرِهِمْ والْيحْصَبِيُّ ابْنُ عَامِرِ ... صَريحٌ وَبَاقِيهِمْ أَحَاطَ بِهِ الْوَلَا!

والاثنان اللذان أصولهما في النسب عربية خالصة ، سليمة مِن الرِّقِ والولاء، هما أبو عمرو بن العلاء البصري، المتوفى سنة ١٥٤هـ، وعبد الله بن عامر الشامي، المتوفى سنة ١٥٨هـ، وعبد الله بن عامر الشامي، المتوفى سنة ١٨٨هـ، ويُنسب لليحصبي على اسم جده، أو اسم قبيلته اليمنية. والولاء المقصود به هنا هو ولادة العجم في كَنَفِ عربيٍّ أو قبيلة عربية، ويُعرَفون بالموالي. وأما ولاء الرِّقِّ والعَتاقة، فلا يُعرف في أنفسهم، ولا في أكثر أصولهم. وكذلك لا يتنافى مع صراحة النسب العربي. يُراد بالولاء هنا ولاء الحِلْف؛ فإنه إنْ وُجد، فإنه لا يتنافى مع صراحة النسب العربي.

والخمسة الذين أحاط بنسبهم الولاء، وأَحدَقَ بهم، هم: نافع بن عبد الرحمن بن أبي نُعيم الليثي الكناني، المتوفى سنة ١٦٩هم، وابن كثير: إسماعيل بن عمر بن كثير، المتوفى سنة ٧٧٤هم، وعاصم بن أبي النُّجُود الكوفي الأسدي، المتوفى سنة ٧٢٧هم، وعمزة بن حبيب بن عمارة الكُوفيُّ، المتوفى سنة ١٥٩هم، وقيل: ١٧٩هم، وأَبُو اَلْحَسَنُ، عَلِي بن حَمْزَة اَلْكِسَائِي، المتوفى سنة ١٨٩هم.





#### الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر...

والجدير بالذكر، أيضاً، فيما يتعلق بهذا الموضوع، أنّ اثنين مِن القراء السبعة هم مِن علماء اللغة العربية وأساتذة النحو، هما: أبو عمرو البصري، وعلى الكسائي.

ومِن الأمثلة البارزة في العصر الحديث للأعاجم، الذين كان لهم دور كبير في حفظ اللغة العربية: الشيخ العلامة سعيد بن محمد بن أحمد الأفغاني، المتوفى سنة ١٤١٧هـ. أستاذ أساتذة العربية، والمربي الكبير، والمنافح عن اللغة، وأثرة في ذلك يصعب حصره، سبحان الله! كل ذلك وهو في الأصل غير عربي، فأبوه مِن كشمير، جاء إلى الشام، وتزوج من دمشقية، وأنجبتْ له ابنه هذا، وما لبِثت أنْ تُوفِّيتْ، فعاش سعيد يتيم الأم.

ومثالٌ آخر، هو: الشيخ العلامة في اللغة والنحو، خالد بن عبد الله الأزهري، المتوفى سنة ٩٠٥ هـ. فجهوده في نشر اللغة لا تحصى. ومِن الطريف أنه ظل فترةً مِن عمره عامّيّاً، وكان يعمل في إسراج مصابيح الجامع الأزهر، ثم لَمّا بلغ ستاً وثلاثين من عمره تحوّل إلى طالب علم، واهتم بعلم النحو، وبرز فيه: تدريساً، وتأليفاً، حتى صار مرجعاً يَستشهد به العلماء، وحتى وصَفَهُ معاصروه من العلماء بأنه أَنْحى مِن سيبويه. وله مناقشات واستدراكاتٌ على علماء النحو الكبار، كن محمد بن عبد الله بن مالك الطائي الجياني المعروف بابن مالك، المتوفى سنة محمد بن عبد الله بن مالك الطائي علم عجمد الله بن يوسف الأنصاري، المتوفى سنة ٢٧٢هـ، وغيرهما.

والأمثلة من هذا النوع كثيرة جداً تَفيض بها كتب التاريخ والتراجم»(١).

كما علَّق أخي، أيضاً، على الاعتراض على ذِكْر أبي الفتح، عثمان بن جِنِّي الرومي اليوناني، المتوفى سنة ٣٩٢هـ، فقال:



<sup>(</sup>١) هنا انتهى النقْل من كلام أخي د. عطا الله، وفقه الله.

### قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



«لا ينبغي أن نخلط الأمور، فنحن أَخذْنا علم اللغة مِن المشركين الجاهلين، ومِن الزمخشري، ومِن قُطْرُب، وغيرهما كثير. لكن المهم التنبه إلى ما له صلةٌ بتعزيز اعتقاداتهم الباطلة، وأنْ ننقدها بقدرها.

ومِن المعلوم أن عدداً مِن أئمة اللغة البارزين في النحو والبلاغة، كانوا من المعتزلة. فلا بدمِن الانتقاء والاتقاء، على حدٍّ سواء. وتكون لنا بهذا فرصةٌ لكشفِ ما وَقَعوا فيه مِن أخطاء».

### وقال فاضلٌ آخر، تعليقاً على هذا، أيضاً:

«ومَن قال بأنّ إيراد مقولة فلانٍ تَعني تزكيتَه، وقبولَ كلِّ ما لديه!».

وخروجاً مِن هذا كله؛ وطَلَباً لعدم الإلباس على الناس؛ أردتُ حذْفَ اسم ابن جنّي مِن التمثيل به، لكنْ، واقعُ إمامته في اللغة أبى عليّ ذلك، فيبقى الرجل في اللغة إماماً مِن أولئك الأئمة، لكن، مع أهميّة التنبه لبطلان مذهبه الاعتزاليّ، للأسف، ولا مجاملة في الحقّ، ولاسيما في صفات الله تعالى، التي سَلك فيها ابن جنّي وأصحابه المعتزلة مَسْلك التأويل، المخالف للأدلة ولمذهب أهل السنّة والجماعة.







ويتناول هذا الفصل الموضوعَ في العناصر الآتية:

تمهید.

النموذج الأوّل: كتاب: «مَفَاتِحُ تَدَبُّر القُرْآن وَالنَّجَاحِ فِي الحَيَاةِ»، د.خالد بن عبد الكريم اللاحم، الرياض، مكتبة دار المنهاج للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٣٦هـ، (١٩١صفحة).

النموذج الثّاني: كتاب: «تدبُّر القرآن الكريم: وقفاتٌ ولَفتات»، أ.د.عبد الله بن ضيف الله الرحيلي، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٣٩هـ- النَّانِية، ٢٠١٨م، (٢٠٠ صفحة).

النموذج الثالث: كتاب: «القرآن: تدبُّرٌ وعملٌ،» الفكرةُ والإعدادُ مركزُ المنهاجِ للإشرافِ والتَّدريبِ التربويِّ، الرياض، الطبعة الرابعة، ١٤٣٧هـ- ٢٠٦م، (٦٠٦ صفحة).







#### تمهيد:

إنَّ مِن المؤلفات التي ينبغي تناولها في عِلم تَدَبُّرِ القُرآنِ، وتطبيقاته، ومصادره ومراجعه: المؤلفات المخصَّصة للحديث عن التدبر مستقلاً.

وهذه الكتابات، ينبغي للقارئ الكريم العناية بها بصورةٍ أكثرَ وقتاً وأَطوَلَ وقوفاً عندها؛ لأهميتها في تسهيل تدبر القرآن الكريم؛ لِتخَصُّصها فيه، إن استقام منهجها، وعُنيتُ بإيضاح قواعده ومناهجه...

فالكتابات عن التدبر بصفة مستقلة، بعناوينَ تتضمّن «التدبر» أو لفظةً مِن مشتقاته، هي كتاباتٌ قد تَخصّصتْ في الحديث عن التدبر بمختلف الطرائق والأساليب.

وقد بدأتْ المؤلفات في التدبر مبكّرةً، ولعلها كانت في البداية بصفة بُزْئية، حيث كان يتحدث عن فهم موضوعاتٍ عيث كان يتحدث عن فهم موضوعاتٍ في ضوءِ ما ورد بشأنِها في القرآن الكريم.

ولو ذهبنا نبحث في قوائم المؤلفات لحصر المؤلفات الأوائل في التدبر؛ لطال بنا الكلام؛ لكثرة الكتابات الجزئية في التدبر. (كالمؤلفات في تفسير «بسم الله الرحمن الرحيم» وتَدبُّرها، والمؤلفات في تفسير الأحرف المقطّعة في بدايات بعض السّور، والمؤلفات في تفسير سورة الإخلاص (۱) ...إلخ)، ثم جاءتُ المؤلفاتُ في تدبرِ القرآنِ كله أو بعضه؛ لإيضاح مناهج التدبر وطرائقه...، وهذه يَصعب حصرُها، أيضاً، وسنأخذ أمثلةً أو نماذج لها فقط.



<sup>(</sup>١) ومِمن كتَب في تفسير سورة الإخلاص، الإمام ابن تيمية، وهو كتابٌ مُدْهِشٌ في عُمُقه العلميّ والإيمانيّ، وسَداد المنهج.

### قراءةً في مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



وهذا النوع مِن الكلام عن التدبر -الكتابات المخصصة للتدبر استقلالاً - نوعٌ ينبغي تناوله في (قراءة في مصادر تدبر القرآن الكريم ومراجعه) بالدرس والتطبيق على عددٍ مِن نماذجه: نظريّاً، وعمليّاً، وهذا ما سيكون في الأسطر القادمة، مقتصرين على ثلاثةٍ من هذه النماذج فقط؛ مراعاةً للوقت.

فإلى هذه النماذج:





# النموذج الأوّل: كتاب: «مَفَاجُّ تَدَبُّر القُرْآن وَالنَّجَاحِ فِي الحَيَاةِ »(١):

#### فكرة الكتاب:

الكتاب بمثابةِ تذكرة وجيزة مركَّزة في تدبر القرآن الكريم، وذلك لتحديده عشرة مفاتيح، يراها المؤلِّف مهمةً وأساسيةً للتدبر، وللتحفيز على العناية به من خلال الأخذ بهذه المفاتيح ومراعاتها في تدبر القرآن، فهي كالبرنامج الشخصيّ المحفِّز للشخص على العناية بكتاب الله وبتدبره، ومِن ثَمَّ سيكسَبُ النجاح في الحياة.

يقول مؤلف الكتاب، محدِّداً موضوعه:

«فهذا هو القُرآنُ، ونحنُ نَقرَؤُهُ، ولكن ما أَخبَرَ اللهُ تعالى عنه من تأثيرٍ فإنَّنا لا نَجدُهُ! فلماذا؟

القُرآنُ هو القُرآنُ، وقد وَصَلَ، والْحَمْدُ شِهِ، إلَينَا محفوظاً تامّاً مَصُوناً سالِماً مِنَ الزّيادَةِ والنّقص.

أينَ الخَلَلُ؟ وأينَ المشكلةُ؟

في كُلِّ تأثيرِ عِندَنَا ثلاثةُ أركانٍ: الْمُؤَثِّرُ، والْمُتَأثِّرُ، والْمُوَصِّلُ.

فالْمُؤَثِّرُ -وهو القُرآنُ- أَثَرُهُ ثابتٌ لا نَشُكُّ فيهِ.

بَقِيَ الاحتمالُ في الأمرَينِ الأخيرَينِ: الْمُوَصِّلُ، والْمُتأثِّرُ:

الْمُوَصِّلُ: هو القراءةُ والتَّدَبُّرُ.

والْمُتَأَثِّرُ: هو قَلبُ الْمُتَلَقِّي القَارئ.



<sup>(</sup>١) د.خالـد بـن عبد الكريـم اللاحم، الرياض، مكتبة دار المنهاج للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٣٦هـ.



والْبَحثُ يحاولُ استكشافَ الخَلَلِ في الجهتَينِ، ويقتَرِحُ الحلولَ الْمَبْنِيَّةَ على تجارِبِ النَّاجِحِينَ في تحصيلِ التَّأْثِيرِ والأثرِ.

أيضاً: حالةُ الفَتحِ والفَهمِ في وَقتِ وإغلاقِهِ في وَقتِ آخَرَ -وقد تَسمَعُ الشَّكْوَى من هذه الحالِ عندَ عددٍ مِنَ الأشخاصِ- تَقرَأُ الآيةَ في وَقتِ فتَتَأَثَّرُ بها، وتَنْفَتِحُ لَكَ فيها معانِ، ثُمَّ تعودُ إليها بعدَ وقتٍ، فَتَقِفُ أمامَها لا تَذكُرُ شَيْئاً من تِلكَ المعانِي ولا تُحِسُّ بذلكَ الأثر الَّذِي حَصَلَ سابقاً! فما السِّرُ؟ وما الأسبابُ؟

هـذا مـا تحـاولُ هـذه الدِّرَاسَةُ أَن تُجِيبَ عَنـهُ، وتُشَخِّصَهُ، وتَصِفَ لـه العـلاجَ المناسِبَ بـإذن اللهِ تعالـي (١).

كما يقول المؤلف، جزاه الله خيراً:

«إنَّ السُّؤَالَ الْمُحَيِّرَ، وَالَّذِي يَدعُو للعَجَبِ والاستغرابِ: هل هذه الغَفلَةُ عن أَثَرِ القُرآنِ في تحقيقِ النِّجاحِ في الحياةِ حَصَلَتْ من شَخصٍ يَعِيشُ في مجاهلِ أفريقيا؟ أو أدغالِ آسيا ولم يَبْلُغْهُ القُرآنُ؟ أو أنَّها حَصَلَت من شَخصٍ يَحفَظُ القُرآنَ وهو في المرحلةِ المتوسِّطَةِ، ومع هذا لم يَنتَفِعْ به لأنَّهُ نَسِيَ هذه المفاتِيحَ.

هذا هو السُّوَّالُ الْمُحَيِّرُ الَّذِي كُنتُ أبحَثُ عن إجابِيهِ؟ فوجَدتُّها والْحَمْدُ للهِ، وضَمَّنتُهَا هذا الكتاب، فإيَّاكَ -أخِي المسلِمُ- أن تَرحَلَ من هذه الدُّنْيَا ولم تَذُقُ أَلَذَ وأطيَبَ ما فيها؛ إنَّهُ القُرآنُ كلامُ اللهِ، الَّذِي لا يُشبِهُ التَّنعُ مُ بهِ أيَّ نَعِيمٍ عَلَى الإطلاقِ، وهُو حاصِلٌ بإذنِ اللهِ تعالى لِمَنْ أَخَذَ بهذه الْمَفَاتِيحِ الَّتِي هُدِيَ إلَيها سَلَفُنَا الصَّالِحُ، ففَتَحَتْ لهُم كُنوزُ الأرضِ وخَيراتُها، فكَانُوا خَيرَ أُمَّةٍ فَتَحَتْ لهُم كُنوزُ الأرضِ وخَيراتُها، فكَانُوا خَيرَ أُمَّةٍ أُخرِجَتْ لِلنَّاس»(٢).

<sup>(</sup>۱) ص ۲۵–۲۲.

<sup>(</sup>۲) ص ۱۶۸.





### سَبَبُ تَأْلِيفِ الكِتَابِ:

يقول مؤلِّفه:

«بعد إحدى المحاضرات سألنى أحدُهم:

كيف يكونُ النجاحُ بالقرآن؟

فقُلتُ له: هذا سؤالٌ كبيرٌ، وخاصَّةً في هذه الأيَّام الَّتي فُتِنَ النَّاسُ فيها بهذا الفَّنِّ مُستَنِدِينَ في مُعظَم طَرحِهم على كُتُبِ حضاراتٍ غيرِ إسلاميَّةٍ.

وصارَ الْمُتَصَدِّرُ للحديثِ فيه لا يُسمَعُ لَـهُ إلا إذا حَصَلَ على شهاداتٍ أو دَوْرَاتٍ هناكَ.

قلتُ له: هذا سؤالٌ كبيرٌ، وأَخشَى إنْ أَجَبْتُ عنه إجابةً سريعةً أن أُسِيءَ إلى القُرآنِ، فلا بُدَّ من البيانِ المتكامِلِ الواضحِ الَّذي يَربِطُ المفاهيمَ والمصطلحاتِ بالواقعِ، ويُوضِّحُ أنَّ الأصلَ في تحقيقِ النَّجاحِ هو القُرآنُ الكريمُ، كلامُ رَبِّ العالمينَ، وما عداهُ: فإمَّا أن يكونَ تابعاً له، وإلّا فهو مَرفُوضٌ.

كان هذا السؤالُ هو سببَ تأليفِ هذا الكتاب، الَّذي حاولتُ فيه أن أُبيِّنَ كيفيَّة تحقيقِ الْقُوَّةِ والنَّجاحِ بمفهومِ الشَّامِلِ المتكامِلِ لكُلِّ طبقاتِ المجتمعِ ولجميعِ جوانب حياتِهِم»(۱).

### أهم ميزات الكتاب:

١ - كونُه موضوعاً مركَّزاً؛ نتيجةَ عناية المؤلِّف به وبتدقيقه ومراجعته المستمرة.

٢- كونُه مختصراً، فهذا يُغرِي بالإقبال عليه.



<sup>(</sup>١) مقدمة مفاتِح تَدَبُّرِ القرآن وَالنَّجاحِ في الْحَيَاةِ، ص ٥-٦.

### قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



٣- حثُّه على الجانب العملي والتطبيق لتدبر القرآن الكريم.

٤ - كؤنه بمثابة دليل نظريً تَطبيقيً لِمُهِمّة التدبر، واضح المعالم الهادية لطالب تدبر القرآن الكريم إلى تحقيق هدفه المنشود، نظريًا وتطبيقيًا.

#### طريق الإفادة منه:

بما أنَّ الكتابَ بمَثَابَةِ دليلٍ مُرْشِدٍ لتحقيقِ هَدَفِه، الذي أرادَه المؤلِّف -مشكوراً-بتأليفِه هذا الكتاب، واختارَ أن يكونَ الكتابُ مُشتَمِلاً على مفاتيح للتعاملِ مع القرآن، يُهْتَدَى بها لتحقيق الهَدَفِ؛ فإنَّه يتلخَّص سَبيلُ الانتفاع بالكتاب في أربعة أمور:

الأوّل: قراءةُ الكتابِ في خُطُواتٍ بحَسَبِ المسائلِ والمفاتيح المذكورةِ فيه.

الثَّاني: التَطْبِيقُ والتنفيذُ لهذه المفاتيح والأفكارِ والتعليماتِ.

الثالث: التَدَرُّجُ في التَّطْبيقِ؛ بحيثُ لا يُؤخذُ الكتابُ دُفْعَةً واحدةً، وإِنَّما بطريقةٍ مُتَدَرِّجَةٍ، شيئاً فشيئاً؛ ليكون هذا أدعى للاستيعاب والتمَكُّنِ مِن تَطْبيقِ فِحْرَة الكتاب على خير وجهٍ.

الرابع: الالتزامُ الجادُّ ببرنامج العَمَلِ بالكتاب وتنفيذِه في واقع حياتِكَ.

ومِمَّا يُساعِدُ على الإفادَةِ من الكتابِ، في ضوءِ هذه الأمورِ الأربعةِ، أنَّ مَحْتَويات الكتابِ جاءتْ دليلاً إجمالياً للمراد من الكتابِ، مساعِداً على استثمارِه لإنجازِ هَدَفِ الكتابِ.

وبناءً عليه؛ فإليكَ نقْ الاَّ لِبعض الفهرس لمحتويات الكتاب؛ علَّكَ تستثْمِرها لتحقيق الهدفِ، وهي:

#### افتتاحية:

المسألة الأولى: الطَّريقُ إلى النِّجاح في الحياة.

المسألة الثانية: سببُ الفَشَل في الحياة.





المسألة الثالثة: مَعرَكةُ الحياة.

المسألة الرابعة: القيامُ بالقُر آن، الطَّريقُ إلى الإيمان.

المسألة الخامسة: القيامُ بالقُر آن الطَّر بقُ إلى القُوَّة.

المسألة السادسة: القُرآنُ كتابُ النَّجَاحِ والسَّعادَة.

المسألة السابعة: مُدَارَسَةُ القُر آن تَزيدُ الإيمانَ.

المسألة الثامنة: بداية الانطلاق.

المسألة التاسعة: الطَّريقُ إلى كُنُوز القُرآن.

المسألة العاشرة: القُرآنُ ظاهرٌ و باطنٌ.

المسألة الحادية عشرة: التَّدريبُ والْمُجَاهَدةُ.

المسألة الثانية عشرة: تَفْسيرٌ أم تَدَبُّرٌ.

المسألة الثالثة عشرة: محْوَرُ هذا النحث.

المسألة الرابعة عشرة: المفاتِيحُ أسبابٌ، والنَّتَائِجُ بِيَدِ اللهِ وَحدَهُ.

المسألة الخامسة عشرة: لِكُلِّ مِفتَاحٍ وَظِيفَةٌ.

المسألة السادسة عشرة: نَعبمُ القُر آن.

المسألة السابعة عشرة: خُلاصَةُ البَحث.

المسألة الثامنة عشرة: المفاتيحُ العَشَرَةُ.

### مَسَائِلُ في تَدَبُّر القُرآنِ:

المسألة الأولى: مَعنَى تدبُّر القرآن.

المسألة الثانية: مَفْهُومٌ خاطِئٌ لِمَعْنى التَّدَبُّر.

المسألة الثالثة: علاماتُ التَّدَيُّر.



### قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



### الْمِفْتَاحُ الأوَّل: حُبُّ القُرْآنِ:

المسألة الأولى: القَلبُ آلَةُ الفَهم والعَقل.

المسألة الثانية: أنَّ القَلبَ بيَدِ اللهِ وَحدَهُ.

المسألة الثالثة: عَلاقةُ حُبِّ القُرآنِ بالتَّدَبُّر.

المسألة الرابعة: علاماتُ حُبِّ القَلب للقُر آنِ.

المسألة الخامسة: وسائلُ تَحصِيل حُبِّ القُرآنِ: (وفيه وسيلتان ذكرهما في الكتاب).

### الْمِفْتَاحُ الثَّاني: اسْتِحْضَارُ أَهْدَافِ قِراءَةِ القُرْآنِ:

الهَدَفُ الأُوَّلُ: قراءةُ القرآنِ لأجْلِ العِلْم: (وفيه ثمانية مسائل ذكرها في الكتاب).

الهَدَفُ الثَّاني: قِرَاءةُ القُرآنِ بقَصدِ العَمَل به: (وفيه مسألتان ذكرهما في الكتاب).

الهَـدَفُ الثالث: قراءةُ القُرآنِ بقَصدِ مُناجاةِ اللهِ: (وفيه مسألتان ذكرهما في الكتاب).

الهَدَفُ الرابع: قراءةُ القُرآنِ بِقَصدِ النَّوابِ:

الهَدَفُ الخامِسُ: قراءةُ القُرآنِ بِقَصدِ الاستِشْفاءِ بِهِ: (وفيه أربع مسائل ذكرها في الكتاب). المفتاح الثالث: أن تكونَ القِرَاءةُ حِفْظًا: (وفيه مسألتان ذكرهما في الكتاب).

المفتاح الرابع: القِيَامُ بالقُرْآنِ: (وفيه ستُّ مسائل ذكرها في الكتاب).

الْمِفْتاحُ الخامسُ: أن تكونَ القِرَاءةُ في لَيْلِ: (وفيه مسألتان ذكرهما في الكتاب).

المِفْتَاحُ السادسُ: الجَهرُ والتَّغَنِّي بالقِرَاءةِ: (وفيه خمسُ مسائل ذكرها في الكتاب).

المِفْتاحُ السابعُ: التَّرتيلُ: (وفيه ثلاثُ مسائل ذكرها في الكتاب).

المِفْتَاحُ النَّامِنُ: التَّكرَارُ وَالتَّوَقُّفُ: (وفيه ثلاثُ مسائل ذكرها في الكتاب).





المفتاحُ التّاسِعُ: التَّحْزيبُ: (وفيه عَشْرُ مسائل ذكرها في الكتاب).

المفتاح العاشر: الرَّبطُ: (وفيه خمسُ مسائل ذكرها في الكتاب، وخاتمة البحث).

ملاحق، (وهي خمسةُ ملاحق مهمّة للغاية).

وختاماً: أقول، بحقًّ: إنّ هذا الكتاب -مِن الحجم الصغير، لكن لا أُريد تصغيره؛ لأنه كبيرٌ في حقيقته - وهو مِن أفضل ما يُقرأ في تدبر القرآن، ومِن أفضل البرامج الهادية للقارئ إلى الدخول على هداياتِ القرآن وأنواره، وذلك بما احتواه مِن مادةٍ، وما اشتمل عليه مِن مفاتيح ومسائل!

إنها مفاتيح عشَرة ذكرها الكتاب، وإنّ أفضل ما يُربي الإنسان نفسَهُ عليه في هذه الحياة، ويُربّي مَن معه عليه، هو هذه المفاتيح القرآنية، فتُربّى عليها النفْس، مفتاحاً، مفتاحاً؛ لتظفر بأنوار القرآن، وبرَكته، وهدايته، وصحبته!





## النموذج الثَّاني: كتاب: «تدبُّرُ القرآن الكريم: وقفاتُ ولَفتات» الله ولَفتات الله

ونتناولُ الحديثَ عنه وَفْقَ التالي:

#### فكرة الكتاب:

هذا الكتاب يُسَجِّلُ تجربةً عمليّةً للمؤلفِ في تَدَبُّرِ القرآنِ، وَفْق منهجيّةٍ اختارها، يُراد منها التطبيق العمليّ للتدبر في ضوء ما كان يرجو أنْ يَتحقق له بعملية التدبر هذه: مِن سَداد المنهج، وصِدْق التوجّه لآيات الله تعالى، وحُسْن القصد، وحُسْن الفهم عن الله وعن رسوله على وذلك بالعناية بالأسباب، التي يراها لازمة لتحقيق هذا الهدف، ولاسيما: التماس صِدْق التوجّه للكتاب العزيز، ومحاولة تَلقيه للعمل به، والالتزام بمناهج وقواعد فقْهِ الكلام، وفقْهِ وَحْيِ الله، المقرَّرة في عِلمِ التفسيرِ وعلوم القرآنِ، وعلم أُصولِ التفسيرِ، وعلوم اللغةِ العربيةِ وقواعدِها وأساليبها.

وقد استثمرَ المؤلفُ شَهْرَ رمضانَ في أكثرِ مِن عام، لقراءةِ القرآنِ بِتَدَبُّرِ، مع حرصه أن يكونَ بجانبِه أَثْناءَ قراءتِه الأوراقُ والقلمُ؛ لكتابة نتائجِ تَدبّرِه عندما تَمرُّ به آيةٌ أو آياتٌ، ثُمَّ بجمْع ما كتبَه مِن ذلك كان هذا الكتاب، وسمّاه بهذا الاسم (تدبّرُ القرآن: وقفَاتٌ ولفتاتٌ)؛ لأنه قد كان كذلك.

ومَنعَ المؤلف نفسَهُ في فترةِ التجربة التدبرية هذه مِن القراءةِ لأَيِّ شيءٍ كُتِبَ في تدبّرِ القرآنِ، أو في كتب التفسير، وإنَّما كان يُطبِّق ما يعْلمه مِن أُسسِ وقواعدِ فقهِ اللغةِ، وفقهِ الوحي الإلهيِّ، وفي ضوءِ العلومِ الأصولِ، المؤسِّسة لذلك؛ وكان حِرْصُهُ على هذه العزلة المؤقّتة عن قراءة ما كتبَتهُ الكاتبون في الموضوع؛ لئلا يكون ما يكتبه صورةً طِبْقَ الأصل، مكرَّرةً لِما سبقَه مِن كتاباتٍ في هذا البابِ.

https://www.alukah.net/books/files/book\_15035/bookfile/tadborelqoraant2.pdf

<sup>(</sup>١) عبدالله بن ضيف الله الرحيلي، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٣٩هــ-٢٠١٨م، ولا تُغني عنها الطبعة الأُولى؛ للخطأ الذي شابَها عند اختيار نُسخة الطبع؛ فكثُرتْ فيها الأخطاء المطبعية.





### يقول المؤلِّفُ في مقدّمةِ طبعتِه الثانية:

«ولا يخفى على القارئ الكريم الهدفُ مِن هذا الكتاب، وهو معالجة موضوعِ تَدَبُّر القرآن الكريم؛ لتقرير المنهجيةِ المطلوبةِ للتدبر وللفقهِ عن اللهِ كتابَهُ العزيز».

ولَعَلَّ مِن المفيدِ في معرفةِ فِكْرَةِ الكتابِ الاطلاعَ على ما قاله المؤلِّف في مقدمة طبعته الأُولى، ومِن ذلك قوله:

«هذا كتابٌ عن القرآن صَنَعَهُ القرآن، لأنه إنما هو مِن برَكَة القرآن، وثمرةِ تدبرِه؛ فهو كتابٌ عن التدبرِ مِن ثمرةِ التدبرِ، ولقد كان سبباً ونتيجةً -في أحايينَ متعددةٍ - لتأمُّل الكتاب العزيز، ولطالَمَا قضيتُ به لياليَ وأياماً ممتعةً مع المصحفِ الشريفِ: أُقلِّبُهُ، وأُقبِّلُهُ، وأكتبُ عنه، فوا لَهْفَ نفسي على تلك السويعات، ليُتَهَا لم تنقطع، أو ليتني عنها لم أنقطع!

﴿ ... ٱلْحَمَّدُ بِلَهِ ٱلَّذِى هَدَىٰنَا لِهَنَا وَمَا كُنَّا لِنَهْ تَدِى لَوْلِآ أَنَّ هَدَىٰنَا ٱللَّهُ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا ... ﴾، [الأعراف: ٣٤].

والتَّدَبُّرُ والفهْمُ هما الغاية الأساس مِن وراء قراءة القرآن؛ لصالح العمل والتطبيق.

والقرآنُ يتجدّد بتجدّد المتدبرين للآيات، ويتجدّد بتجدّد الإنسان والزمان، بل هو متجدّد بتجدّد بتجدّد تدبرِ القارئ الواحد، فكلما قرأه بتدبرٍ، تجدّد القرآن في نفسه وفي فهمه!

وهذه الأوراق مِن الموضوع قد اتّجه الرأي إلى نَشْرها، وإنْ لم يَكتمل الموضوع على الموضوع على الصورة التي أَردتُها؛ إذْ قد انتظرتُ اكتمالها طويلاً، حيث كنتُ كتبتُ هذه الأوراق منذ نحو ثمانية عشر عاماً! لكن، لا يكون إلا ما ييسره الله تعالى.



<sup>(</sup>١) فإنْ قال قائلٌ: هذه بدعة. قلنا له: إنّ الأدب ليس من سوء الأدب!



وعلى الرغم مِن كثرة ما كُتِبَ عن تَدَبُّرِ القرآن الكريم، فإنَّ التَّدَبُّرَ المطلوب يبقَى واجبَ المسلم والمسلمة: قراءةً للكتاب العزيز، وقراءةً حول الموضوع، وطُرُقِه ووسائِله؛ حتى يَتَحَقَّقَ لهما القيامُ بهذا الواجب، الذي أوجبه اللهُ تعالى على كل مسلم ومسلمة تُجاهَ القرآن الكريم.

ومِن أَجْلِ ذلك فإنَّ تنوُّعَ التجارب والكتابات في الموضوع سيكون مفيداً، غيرَ مُكرَّر، ولا مملولِ»(١).

ولعل هذا النقل مِن الكتاب يُوضِّح هدف الكتاب ووجهته.

وقد جاء الكتابُ وقفاتٍ ولفتاتٍ، في تسعة مباحث، وكان المبحث الأول: كلماتٌ عن القرآن، وفيه عشر وقفات، تخصّصتْ في شأن القرآن ودواعي تَدبّره، إلى آخرِ باقى مباحث الكتاب.

#### بعض محتويات الكتاب:

| 11         | ببحث الأول: كلمات عن القرآن:                                     |
|------------|------------------------------------------------------------------|
| ١٢         | الوقفة الأُولي: دواعي تدبر القرآن                                |
| ١٤         | الوقفة الثانية: دواعي تدبر القرآن أيضاً                          |
| ١٧         | الوقفة الثالثة: دواعي تدبر القرآن أيضاً                          |
| ۲۱         | الوقفة الرابعة: نحن والقرآن الكريم!                              |
| 3 7        | الوقفة الخامسة: القرآن خطاب الله إلى الإنسان فهل نستجيب!         |
| <b>Y Y</b> | الوقفة السادسة: إذا قرأت القرآن فاقرأ المعانيَ كما تقرأ الألفاظ! |
| ٣٣         | الوقفة السابعة: وقال ربكم ادعوني أستجبْ لكم!                     |

<sup>(</sup>۱) ص ۷–۸.

### www.alukah.net





### الفصل السابع: الكتابات المخصِّصة للحديث عن التدبر مستقلاً

|      | الوقفة الثامنة: يا قارئ القرآن!                                         | ٣٨ |
|------|-------------------------------------------------------------------------|----|
|      | الوقفة التاسعة: تَذَكُّرُ أَمْرِ اللهِ بِتِلاوَةِ القُرْآنِ الْكَرِيْمِ | ٤٠ |
| المب | <i>ع</i> ث الثاني: لَفَتاتٌ في طُرُقِ تدبّر القرآن ووسائلِه:            | ٥١ |
|      | ومنها:                                                                  |    |
|      | اللفتة الأولى: أمورٌ أساسية يتوقف عليها تدبّر القرآن                    | ٥١ |
|      | اللفتة الثانية: تجربةٌ في قراءة القرآن وتدبُّره                         | ٥٢ |
|      | اللفتة الثالثة: خطوات تدبّر القرآن والعمل به                            | ٥٤ |
|      | اللفتة الرابعة: أسباب فهم القرآن وطُرُق تدبّره تدبراً سليماً            | ٥٦ |
|      | اللفتة السادسة: من أسباب استشكال النص                                   | 70 |
|      | اللفتة الثامنة: أمثلة للوقف المهم                                       | 79 |
|      | اللفتة التاسعة: لا تتلقَّ أخبار القرآن بصفتها أخباراً فقط               | ٧٥ |
|      | اللفتة العاشرة: ألفاظٌ قرآنيةٌ تحتاج إلى تدبر                           | ٧٦ |
|      | اللفتة الثالثة عشرة: تدبُّرُ الكتاب العزيز وَفْقَ اللغة العربية         | ٨٢ |
|      | اللفتة الرابعة عشرة: منهجيَّةٌ مهمَّةٌ في تَدَبُّر الكتاب العزيز        | ۸۳ |
| المب | عث الثالث: قواعد التدبر:                                                | ٨٥ |
|      | ومنها:                                                                  |    |
|      | القاعدة الأولى: ملاحظة المعاني المركبّة والمعاني المفردة معاً           | ٨٥ |
|      | القاعدة الثانية: التدبر العامّ والتدبر الجزئيّ                          | ۸۸ |
|      | القاعدة الثالثة: الأمانة والإيمان قبْل القرآن                           | ۹. |
|      | القاعدة الرابعة: العناية بالقَدْر المشترك بين أحكام القرآن              | 97 |

### قراءةٌ في مَصَادِرِ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم



| ۹ ٤   | القاعدة الخامسة: اشتراطُ فهْمِ النصّ مِن النصّ                             |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| 90    | القاعدة السادسة: النظر إلى سياق الآية: سِباقها ولِحاقها                    |
| 90    | <ul> <li>ومن الأمثلة على تطبيق هذا المنهج:</li> </ul>                      |
| 97    | <ul> <li>ومن الأمثلة على تطبيق هذا المنهج:</li> </ul>                      |
| ١     | القاعدة السابعة: معرفة مرجع الضمير في النصوص                               |
| ١     | <ul> <li>■ ومن الأمثلة على هذا:</li> </ul>                                 |
| 1 • 7 | ■ ومن الأمثلة:                                                             |
|       | القاعدة التاسعة: التنبِّه إلى ما جاء مِن تفسير ألفاظ القرآن في القرآن نفسه |
| 117   | المبحث الرابع: لَفَتاتٌ في أساليب القرآن الكريم:                           |
|       | ومنها:                                                                     |
| 117   | اللفتة الأولى: مِن أساليب البُشْري في القرآن                               |
| 117   | اللفتة الرابعة: المقابلة بين المحسوس والمعنويّ                             |
| 119   | اللفتة الخامسة: الإحكام في ترتيب الألفاظ                                   |
| 171   | اللفتة السادسة: الإعجاز في الإطلاق غير المقيَّد                            |
| ١٢٣   | اللفتة السابعة: ألفاظٌ على غير ظاهرها                                      |
| 170   | اللفتة الثامنة: استعمالاتٌ لم تَرِدْ في القرآن الكريم                      |
| ١٢٨   | اللفتة التاسعة: مِن روائع البيانُ في آيةٍ مِن كتابِ الله                   |
| ۱۳۲   | المبحث الخامس: وقفاتٌ عند آياتٍ:                                           |
|       | ومنها:                                                                     |
| ١٣٢   | إبطال تكلُّف العناية بنقد أعمال الآخرين ونسيان نفسْهِ:                     |

### www.alukah.net





### الفصل السابع: الكتابات المخصَّصة للحديث عن التدبر مستقلاً

| ١٣٢   | تسبيح المخلوقات بحمده:                                                     |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٣   | آيات الله في الآفاق وفي الأنفس:                                            |
| ١٤٠   | في المنهج:                                                                 |
| 1 8 7 | مِن منهج الكتاب العزيز:                                                    |
| 187   | في المحاجة والمجادلة:                                                      |
| 187   | المطالبة بالدليل:                                                          |
| 10.   | الليل والنهار في القرآن:                                                   |
| 108   | تَـــذَكَّـــــرْ!:                                                        |
| 107   | المبحث السادس: من حديث القرآن عن القرآن:                                   |
| 101   | قاعدة في شرط الانتفاع بقراءة القرآن وسماعه:                                |
| ١٦٧   | القرآن كتابٌ للناس كافةً:                                                  |
| ١٧٠   | أمثلةٌ تطبيقيّة:                                                           |
| 174   | المبحث السابع: مِن مواقف السلف تجاه القرآن:                                |
| 140   | المبحث الثامن: أقوال عن القرآن وتدبره منقولة عن الإمام الذهبي:             |
| 197   | المبحث التاسع: التعامل الإلكتروني مع القرآن:                               |
|       | اللفتة الأولى: الطريقة المثلى لإحصاء الألفاظ والمعاني في القرآن            |
| 197   | الكريم حاسوبيّاً                                                           |
| 191   | أمثلةٌ مَفْتُوحَةٌ وواجباتٌ للتطبيق                                        |
|       | ولعلَّه بالاطِّلاع على عناوين محتويات الكتاب كاملةً، تتَّضح طبيعة مادِّته. |



### قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



### أهم ميزات الكتاب:

### مِن أهمّ ميزات الكتاب:

- ١- كونه تسجيلاً لتجربة مؤلِّفه في تدبر القرآن، في ضوء النهج الذي اختاره لنفسه في هذا التدبر.
- ٢- ما حرص عليه المؤلف بأنْ تكون هذه التجربة ليست نقْلاً عن الآخرين، أو صورةً طِبْق الأصل لِما كتَبَهُ آخرون.
- ٣- وكؤنُ مادة الكتاب استجاباتٍ لِحالاتِ تَدبُّرِ المؤلف للقرآن الكريم، لا نقْلاً
   عن الكاتِبين في الموضوع.
- ٤- كون الكتاب ثمرةً للتدبر للقرآن الكريم مدةً ليست بالقصيرة من الزمن؛
   استثمر المؤلِّفُ أكثر مِن رمَضان مِن الرمضانات التي ركَّزَ فيها على التدبر للقرآن بهذه المنهجية.
- ٥- استهدافه إيضاح المنهجية السليمة في تدبّر القرآن في هذه التجربة وتطبيقِها، فعُنِي ببيانِ قواعدَ في التدبر، وبوسائل وأسباب التدبر السديد.
- ٦- تَضمُّنُ الكتاب تطبيقاتٍ متنوَّعةً في تدبر القرآن في مختلف طرائق التدبر،
   وضرْبالأمثلةعلىعددمِن آيات القرآن الكريم، بالرغمِن أنهاليستْ كافية.

### طريق الإفادة منه:

مِن أهمِّ طُرُق الإفادة مِن هذا الكتاب:

- ١ الإلمام بمضمون الكتاب وأفكاره؛ لتفعيلها في مسيرة تدبّرك للقرآن.
  - ٢- الإلمام بالمنهجية التي أكّدها الكتاب، وأكّد أهمية تطبيقها.
- ٣- الإلمام بأصول العلوم، التي أكّد الكتاب أهميتَها لتدبر القرآن الكريم تدبراً سديداً.





- ٤- السعى في التحصيل الكافي في اللغة العربية، وعلومها، وبلاغتها، وأساليبها.
- ٥- استشعار أنّ القرآن كتابُ الله وكلامه سبحانه، وأنه خطابٌ مِن الله للقارئ. فيتعيّن عليك عدم الانفكاك مِن استحضار هذا المعنى في جميع أحوالك مع القرآن: قراءةً، وتدبّراً، وتطبيقاً.
- ٦- استصحاب القارئ دائماً صِدْق الإقبال على الله تعالى وعلى كتابه الكريم،
   والاستسلام له، والخضوع لِحِكَمِه وأحكامه.

### نماذج وفوائدُ مما تَضمّنه كتاب: «تدبر القرآن: وقفاتٌ ولفتاتٌ»:

إليك بعض الفوائد المنوّعة مِن كتاب: «تدبر القرآن: وقفاتٌ ولَفتاتٌ»، على غير ترتيب؛ لِترى مجالاتِ موضوعاتِهِ، فمِنها:

#### يقول المؤلف:

«لقد انتهيتُ إلى أنَّ مِن أهَم قوانين التدبر: إذا أردتَ أنْ يَفْتَحَ لك القرآنُ الكريمُ أنوارَهُ وخزائنَهُ؛ فأسلِمهُ نفسَك؛ مُسْلِماً مُسْتَسْلِماً؛ خاضِعاً لأحكامه وحِكَمِهِ».

### الوقفة الأُولى: دواعي تدبر القرآن

مما تُقرِّره هذه الوقفة: إنّ أعظم ما يوصَف به القرآن الكريم أنه كتاب الله تعالى، وأنه كلام الله تعالى!

وأعظم ما يَحْمل المرءَ على تدبر القرآن الكريم استحضارُه لهذا الوصف.

والفرق عظيم جداً بين مَن يقرؤه أو يستمع إليه وهو يستشعر، حقيقةً، أنه كلام الله تعالى حقاً، وأنه خطاب الله تعالى إلى خلقه، وبين من يستمع إليه أو يقرؤه استماعاً أو قراءة مجرَّدين عن هذا الاستحضار أو ذلك الاستشعار أو ذلك الإيمان!



### قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



تمرُّ عليك آيات الوعْد الحسن للمؤمنين الصالحين فتعْلم يقيناً أن ذلك كائنٌ لا محالة؛ لأنه وعْد رب العالمين، أصدق القائلين، القادر على كل شيء! فتعيش نفسك في أملِ ذلك الوعد الحسن وفي نفحاته، وتكاد نفسك تطير شوقاً إلى ذلك، هازئة بكل شيء في الحياة الدنيا يقْطعها عن الله الكريم.

وتمر عليك آيات الوعيد على المعاصي، والظلم، والكفر، وسائر مستلزمات الجهل والفسوق، فتَعْلم يقيناً أن ذلك كائنٌ لا محالة؛ لأنه وعيدُ من بيده كل شيء وهو على كل شيء قدير، وهو أصدقُ القائلين سبحانه!

وتمرُّ عليك آيات القصص في هذا الكتاب العزيز فتعلم أن هذا هو القصص الحق، وأن الذي يقص عليك هذا القصص ليس أحداً سوى الله؛ فتزداد وَلَها إلى الإصغاء لهذا القصص؛ لأنك تعلم أن الذي يقص عليك هو الله تعالى، يقص عليك أحسن القصص...

ويَطرقُ سمعَك الآياتُ الكريمة تتحدَّثُ عن إبليس وجنوده من الكفرة والفساق.

تُخْبرك الآيات عن عاقبة هؤ لاء وهؤ لاء.

تَنقُلُ لك الآيات عَبْرَ القرون الساحقة ما جرى بين الفريقين: حزب الله وحزب الشيطان، مِن حوار ودعْوةٍ، وحروب، وعاقبةٍ!

تَمرُّ عليك آيات الرحمة وآيات العذاب.

تَمرُّ عليك آيات التذكير بنعم الله التي لا تُحصَى.

وكلما تذكّرتَ أن الكلام كلام الله تعالى وأن المخاطّبَ هو هذا الإنسان الضعيف المسكين العبد عرفتَ قدْرَ ما تسمَعه وما تقرؤه في هذا الكتاب الحق!





## الموقفة السادسة: إذا قرأت القرآن فاقرأ المعاني كما تقرأ الألفاظ! ومما تُقرِّره هذه الوقفة:

وقال: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴾، [محمد: ٢٤].

وقال: ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبُّرُوا أَلْقَوْلَ ... ﴾، [المؤمنون: ٦٨].

إلى آخر ما في القرآن مِن آياتٍ بيّناتٍ عن هذا المعنى.

وقد بيّن الله تعالى في القرآن أوصاف هذا الكتاب في عددٍ من المواضع.

وبالوقوف على أوصاف القرآن، والغاية مِن إنزاله، وأنه كلام الله، وكتابٌ مبينٌ بيّنٌ، وكتابٌ عربيّ نعقله ونفهمه، وكتابُ ذِكْرٍ مباركٌ، يَتذكر به من آمن به، ﴿ وَهَذَا فِكُرُ مُبَارَكُ أَنَانَهُ أَفَانَتُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾، [الأنبياء: ٥٠].

- وقد أنزله الله إلينا منذراً لنا في ليلةٍ مباركة.
- وقد أنزله الله بالحق لا مجرّد ألفاظ، فقال:





﴿ وَيَالْحَقِّ أَنْزَلْنَهُ وَيَالْحَقِّ نَزَلٌ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيزًا ﴾، [الإسراء: ١٠٥](١).

- وقال في وظيفةِ هذا الكتاب ووظيفة الرسول على:

﴿ الْرَّ كِتَنْ أَنَرْلَنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾، [إبراهيم: ١].

و قد أُمَرَ الله بـ:

- بقراءته.
- وبالاستماع والإنصات له عند قراءته.
- وبالاستعاذة بالله من الشيطان الرجيم عند قراءته.
  - وبالسجود في مواضعه عند قراءته.
  - وبتدبره والبعد عن كل ما يَصرف عن تدبره.

وحُقّ لهذا الكتاب الكريم أن يكون هذا شأنه!

كيف لا وهو كتاب الله تعالى؟

وهل أيقنتَ بعد هذا أنّ الذي يدعوك الله إليه في هذا الكتاب ليس هو مجرّد الألفاظ وإنما المعاني أيضاً، بل المعاني هي المقصد الذي أنزل من أجله القرآن: ﴿وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِحَالِيَ لَمَ يَغِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيانًا ﴾، [الفرقان: ٧٣].

### وهل يتضح لنا الآن:

- خطأ الذين يتَّجهون إلى إهمال تدّبر القرآن وفهمه بحجة الاتجاه إلى حفظه؟
  - وخطأ الذين يحترمون حروفه ويهملون معانيَه وأحكامه؟

<sup>(</sup>١) وانظر: الآيات التي بعدها.





- وخطأ الذين يَقْبلون ألفاظه ويردون معانيه وهدايته وأحكامه؟
- وخطاً الذين يقرؤون الألفاظ ويُعْنون بذلك، ولكنهم لا يقرؤون المعاني والمقاصد في الكتاب؟

إن هذا التعامل لا يُقْبَلُ في حقّ البشر؛ فكيف نَقْبله في حق الخالق؟.

...إلى آخر ما جاء في هذه الوقفة.

اللهم وفقنا للعناية بكتابك حفظاً، وقراءةً، وفهماً، وعملاً!

ومِن المبحث الثاني عنده: (لَفَتَاتٌ في طُرُقِ تدبّر القرآن ووسائلِه)، نأخذ هذه اللفتة:

### اللفتة الأولى: أمورُ أساسية يتوقف عليها تدبّر القرآن

يتوقف تدبّر القارئ للقرآن الكريم على أمورِ كثيرة، منها: أربعة أمور، هي:

- ١- الإقبال على القراءة بالعقل والقلب؛ خضوعاً وتعبّداً لله تعالى، فإنّ من لا يُمِرُّ الآيات على عقله وقلبه، لا يمكنه أن ينتفع بقراءة القرآن الكريم.
  - ٢- معرفة القارئ لدلالة الألفاظ، والأساليب، التي يقرؤها في هذا الكلام.
- ٣- معرفة القارئ بالمتكلم، وبعَظَمَتِه وقدْرَتِه وصدْقه سبحانه، وأن قوله الحق.
   إنّ مِن المهم في تدبر القرآن: أن يُقرأ هذا القرآن في إطار اعتقاد أنه حق،
   وأنه ينبغى قراءته بهذا المعنى وبهذا اليقين؛ فحاسب نفسَك على مثل هذا.
- ٤- محاسبة النفس على أوامر القرآن، مثل: وَجَل القلوب مِن ذكر الله، والطمع في
   ثواب الله تعالى، والخوف مِن غضبه سبحانه وعقابه ... إلى آخر ما هنالك.

فإذا ما أردتَ الحصول على تدبّرِ كلام الله تعالى، فعليك قراءته وأنت محاسِبٌ نفسك على هذه المعاني.



### قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



### اللفتة الثالثة: خطواتُ تدبّر القرآن والعمل به

يَمُرُّ تدبُّر القرآن والعملُ به بالخطوات الآتية:

١ - تعلُّمُ قراءته قراءة صحيحة.

٢- تفهّمُ معانيه.

٣- العمل به وتطبيقه في الحياة.

٤ - حفظُه و استظهاره.

وتدبّر القرآن والعمل به، يجب أن يَكُونا الهدفَ من وراء تعلُّمه وقراءته وحفظه -على أن التدبر وسيلة أيضاً للفهم-.

ويتوقف العمل بالقرآن وتطبيقه على فهمه فهماً صحيحاً.

وفهمه فهماً صحيحاً يتوقف على أمرين هما:

١ - قراءته قراءة صحيحة.

٢ - تدبُّره.

والتدبر ينبغي أن يقارِن القراءة؛ فتَكُون القراءة بتدبرِ وفهم.

وتدبرُ القرآن قد يمرُّ بثلاثِ مراحل، أو ثلاثِ خطوات هي:

١ - معرفة معاني الكلمات والألفاظ ودلالاتها.

٢- معرفة معاني الجُمَل والتراكيب والمعاني الإجمالية للآيات.

٣- معرفة دلالة الأساليب.

وينبغي أن تَستهدف كلُّ من هذه المراحل معرفةَ معاني القرآن ومقاصده، وبذلك نتعرف على الهدايات التي يَحْمِلُها القرآن في ثنايا كلماته وأساليبه.





ولا يكفي اتباع هذه الخطوات؛ لتحقيق الهدف المنشود من قراءة القرآن والعناية به، فقد يتبع شخصٌ ما هذه الخطوات، ومع ذلك لا يَحْصل على الغاية المنشودة؛ لأن هناك أموراً أخرى، علينا أن نراعيها أيضاً ونُدرك أهميتها.

ومن تلك الأمور -مثلاً -: القناعة بأنه لا يكفي في تدبّر القرآن، أن يطالِعَ المرءُ تفسير الكلمات، والألفاظ، والأساليب، ويعرف المراد بها، بل لابدّ من أن ينضم إلى معرفة تفسير القرآن ومعانيه: الإحساس والإيمان العميقان بأن هذا الكلام كلام الله تعالى، أما معرفة التفسير وحدها، فإنها قد لا تَنْقُل الإنسان إلى الإيمان المطلوب، ما لم يكن ذلك التفسير في إطار هذا الإحساس العميق، بأن الكلام كلام الله، وأن القارئ والمستمع والمفسر يتعبدون الله بكلامه سبحانه.

وينبغي للقارئ والمتدبر، كذلك، أن يتعرف على خصائص كلام الله، وما تميَّزَ به عن سِواه، وأن يتعرّف على أوجه الإعجاز، العجيبة في هذا الكتاب الكريم.

نسأل الله تعالى أن ينفعنا والمسلمين بقراءة آياته، ويهدينا سواء السبيل.

ومِن المهمّ، الاطّلاع على اللفتة الرابعة عنده: (أسباب فهم القرآن وطُرُق تدبّره تدبراً سليماً).

وفي المبحث الثالث في الكتاب: (قواعدُ في التدبر).

وإليك القاعدة الأُولي منها:

### القاعدة الأولى: ملاحظة المعاني المركّبة والمعاني المفردة معاً

مما يَلْزم المتدبرَ للقرآن، التنبهُ: لمسألة المعاني المركّبة في مواضع من القرآن، وإدراكُ التلازم بينها في الموضع الواحد...

فالمعنى في الآية أو الآيات أحياناً يكون معنى مفرداً، وأحياناً يكون معانيَ مركّبةً، مترابطة.





ولعل إدراك القارئ للمعاني المفردة، أوضحُ عنده، وأسهل مِن تنبُّهه للمعاني المركّبة المترابطة في عددٍ من المواضع في الكتاب العزيز.

■ ومن الأمثلة على هذا الأخير، قوله تعالى: ﴿ ... وَاللّهُ مُولَكُمُ وَهُواَلْعَلِيمُ الْفَكِيمُ ﴾، [التحريم: ٢]. فالمتبادر إلى أذهان كثير من القارئين لهذه الألفاظ العزيزة، وإلى أذهان المتدبرين لها، هو معاني الألفاظ، مستقلاً كلُّ منها عن الآخر؛ لأنهم إنما يفهمون معانها على أساس التجزئة؛ فقال مثلاً: دلت الآبة على:

١ - أن الله هو مولى المؤمنين.

٢ - وأن الله هو العليم.

٣- وأن الله هو الحكيم.

وهذا حق، ولكن في الآية معنى آخر مهم، وهو معانِ مركَّبة مترابطة، فقد دلت الآية على أن الله هو مولى المؤمنين، وهو العليم الحكيم، على أساس الربط بين المعنى الأول والمعنى الثاني، أَيْ: فأيُّ خوفٍ أو نقْصٍ سيكون عليكم، وأيُّ خير يَفُوتكم إذا كان الله هو مولاكم وهو العليم الحكيم؟

■ ومن الأمثلة على المعاني المركّبة، كذلك، قوله تعالى: ﴿ وَيَلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴿ ﴾ ٱلنَّيْنَ إِذَا الْمُقصود الْمَالُو اللّهُ مُ أَو وَزَنُوهُمْ يُخْمِرُونَ ﴿ ﴾ [المطففين:١-٣]، فإن المقصود من الذمّ هنا: الوصف الذي يتصف به بعض الناس، المركّب من صفتين هما:

١ - إذا اكتالوا على الناس يستوفون.

٢- إذا كالوا الناس أو وزنوهم يُخْسِرون.

فليس الذم لهم متوجِّهاً بالصفة الأولى منفردة، وإنما مع الصفة الأخرى؛ لأنّ أَخْذَ الحقِّ لا يَتَوجَّه له الذمُّ شرعاً، أما الصفة الثانية فمذمومة مطلقاً: سواء كانت مع الصفة الأولى، أو كانت منفردة!





- ومن أمثلة المعاني المركبة الواردة في القرآن: ﴿ ثُمُّ جَعَلَنْكُمُ خَلَيْهِ فَ ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعَدِهِمْ لِنَظُرَكَيْفَ تَعَمَلُونَ ﴾، [يونس: ١٤]. فالمعاني المركبة في هذه الآية مقصودٌ في الآية التنبه عليها مجتمعةً، وتتمثل في:
- ١ كون الله تعالى جعلهم خلائف في الأرض، أيْ: يَخْلفُ بعضهم بعضاً؛ وفي هذا
   ما فيه من العبرة.
- ٢- كونهم قد جعلهم الله تعالى خلفاء لهؤلاء القوم الذين جرى عليهم ما جرى
   من الكفر والتكذيب والعقوبة الإلهية.
- ٣- تنبيه ه سبحانه وتعالى على الحكمة من هذا الاستخلاف، وهو الابتلاء، والنظر
   إلى ما سيكون عليه الذين خَلَفوا أولئك الهالكين، أو الغابرين!
- ومن أمثلة المعاني المركبة الواردة في القرآن، أيضاً: ﴿ وَأَنْ أَقِمُ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا وَمَنْ مَرَ الْمُشْرِكِينَ ﴾، [يونس: ١٠٥]. فالمعاني هذه مجتمعة مقصودٌ في الآية التنبيه عليها، وهي:
- ١- أَمْر الله سبحانه لرسوله ﷺ، ولكل مَن يَصْدقُ عليه الخطاب مِن أَمّته، أَنْ يُقيم وجُهه للدِّين، والمراد: الاستسلام له، والرضا به.
- ٢- الاستسلام للدِّين حالة كون هذا الاستسلام حنيفاً، والمراد: التوحيد الخالص
   لله رب العالمين.
  - ٣- تأكيد نوع هذا الاستسلام المراد، بأنْ لا يكون صاحبه مِن المشركين!
- إلى آخر الأمثلة الكثيرة في القرآن الكريم، التي تشتمل على معانٍ متعددة، يأتي التعبير القرآني للتنبيه على الربط بينها في تدبر معاني كلام الله تعالى.





### والقاعدة الثانية عنده، هي:

### القاعدة الثانية: التدبر العامّ والتدبر الجزئيّ

من الأبواب الصحيحة، والمهمّةِ في الوقت نفسه، لفقه القرآن وتَدبُّره، الاتجاه إلى تدبّر الآية بعامّةٍ، وتَدبّر معناها العامّ، والاتجاه إلى التدبر الكلّيّ، ومراعاة القاعدةِ الأصلِ، والعناية بمعاني النصّ المباشرة وغير المباشرة. فهذه ثلاثة فروع، تقريباً، يتحقق بها التدبر العامّ والجزئي معاً، وهي:

أ - القناعةُ بأهمية التدبر العام، والتدبرِ لمجموع النص والمعنى العامّ فيه، والغاية المقصودة به، وذلك في مقابل التدبر الجزئي الْحَرفيّ؛ إذْ لا يغني أحدهما عن الآخر.

فإدراك المعنى الجزئي في النص، أو إدراك معانيه على سبيل التجزئة، لا يغني عن إدراك المعنى العام أو معنى مجموع النص، بل قد يَصْرف عنه -على ما مضت الإشارة إليه، وإلى أمثلته في القاعدة السابقة-.

ب- القناعة بأهمية التدبر الكلّي، واستنباط القاعدة والأصلِ المسوق له النص، في مقابل التدبر الفرعيّ، أو في مقابل التركيز على النظر في المعنى الفرعيّ واستنباطه من النص. على أنه لا يغني أحدهما عن الآخر.

■ ومن الأمثلة على هذا، قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾، [المائدة: ٦٤]، فإن القارئ يُمْكن أن يَفهم الآية فهماً معزولاً عن القاعدة، والأصل في هذا المعنى الذي تتحدث عنه الآية؛ وبالتالي، تراه لا يفهم من الآية إلا أن الله لا يحب المفسدين -وقد يُحَدِّدُهم بأشخاصهم - لكن لَمْحَ الأصل والقاعدة في المعنى الذي تتحدث عنه الآية، يفتح مجالاً أوسعَ في باب هداية القرآن، ذلك أن الآية تدل على تقرير قاعدةٍ وأصلٍ عام في المجالات الآتية:





١- في باب صفات الله تعالى، وأنه لا يحب المفسدين، فلا يتوهّمَنّ أحدٌ أن الله تعالى يتصف بعكس هذه الصفة، إطلاقاً.

فهذه الآية مشتملة على مدْح الله تعالى بصفة من صفاته، وعلى ذمّ المفسدين، وعلى أن الله لا يحبهم!

٢- في باب ذمّ المفسدين وعقوبتهم؛ فالآية دالة على أن الله تعالى لا يحب المفسدين، وهذا حُكمٌ يَعُمُ، فيَصْدُق على المفسدين الذين تتحدث عنهم الآية، وعلى المفسدين جميعاً؛ لفسادهم؛ فلا يَخْرج عن هذه الحال، وهذه العقوبة الإلهية، أحدٌ من المفسدين.

٣- في باب ذمّ الفساد؛ فالآية دالّة أيضاً على ذمّ الفساد، وهذا يَصْدق على الفساد الذي تتحدث عنه الآية، وعلى كل فساد؛ فإن الفساد هو السبب الذي أوقع المفسدين في هذه العقوبة.

ج - القناعة - في باب التدبر - بأهمية النظر إلى إدراك المعنى المباشر، المقصود بالنص، في مقابل إدراك المعنى غير المباشر، المقصود بالنص أيضاً. على أنه لا يغني أحدهما عن الآخر، ومثال هذا في هذه الآية: لفظة (الفساد)، وإدراك أنه يشمل الفساد الذي تحدّثت عنه الآية بصورة مباشِرة، وعموم الفساد الذي يتناوله عموم اللفظ.

ولعلك ترى: المبحث الخامس عنده: «وقفاتٌ عند آيات»، وما ساقه فيه مِن أمثلةِ التدبر لعددٍ مِن الآيات، وترى باقي مادة الكتاب.

ولا نستطيع أن نتمادي في النقل مِن الكتاب أكثر مِن هذا، فلعلك ترجِع إلى الكتاب، وترى منهجيته، وما دعا إليه في منهج التدبر.





## النموذج الثالث: كتاب: «القرآن: تدبُّرٌ وعملٌ » النموذج الثالث: كتاب:

كتاب «القرآن: تدَبُّرُ وعمَلٌ»، مشروعٌ طيبٌ مباركٌ لخدمةِ تدبُّرِ القرآنِ الكريمِ، ومساعَدة قارئِه على تدبُّرِ القرآن، وهو كتاب ورقيّ ورقْمِيٌّ، وهذا رابِطُهُ على الشبكة العنكبوتية: موقع القرآن تدبر وعمل: www.altadabbur.com.

فإذا أردتَ البَحْثَ عَن هذا المشرُوع، فما عليكَ إلّا أن تَبْحَثَ عنه باسمه أو برابطِه هذا في النِّت، أو في محركات البحث الرقميّة المناسبة.

وإليكَ مزيد تعريفٍ بهذا المشروع، منقولاً عن موقعه الرقمِيّ:

### فكرة الكتاب:

يُوضِّح القائمون على المشروع فكرة الكتاب، بعد مقدّمةٍ، فيقولون:

«إن من أراد الارتقاء في منازل العبودية والقرب من ربّه، يلزمه لتحصيل ذلك تحقيق المراد من إنزال القرآن واتّباع السنة النبوية الصحيحة، وهذا يحصل بفهمهما والعمل بهما على وَفْق سنة النبي على على وَفْق سنة النبي على وَفْق سنة النبي وَاللهُ عَالَى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهَ فَاتّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبُكُمْ وَاللهُ عَقُورٌ رَّحِيمُ ﴾، [آل عمران: ٣١].

ولئن كان إقبال المسلمين على كتاب ربهم -سماعاً وتلاوة وحفظاً- مشهوداً وظاهراً، وبخاصة مِن قبل المنتسبين لِجِلَق تحفيظ القرآن الكريم ومدارسه، حيث حققت تلك الحلقات نجاحاً كبيراً وانتشاراً واسعاً على مستوى الأمة؛ إلا أنَّ هذا النجاح ظل محصوراً في رُتَب: الاستماع، والتلاوة، والحفظ، دون التدبر والعمل.

<sup>(</sup>١) مركز المنهاج للإشراف والتدريب التربوي، الرياض، له طبعات، منها الطبعة الثَّامنة، ١٤٣٨هـ.





#### الفصل السابع: الكتابات المخصَّصة للحديث عن التدبر مستقلاً

وبحسب الدراسة فإن من أسباب ذلك: عدم وجود منهج تدريبي لِرُتْبَتَيْ: (التَّدَبُّر، وَالْعَمَل)؛ يقتفي أَثَرَ الصحابة رضوان الله عليهم وطريقتهم في أخذ القرآن الكريم، كما قال ابنُ مسعود رَعَيَلِهُ عَنْهُ: «كان الرجل منّا إذا تعلّم عشر آيات لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن والعمل بهن» [تفسير الطبري: ١/ ٤٤، وصحح إسناده أحمد شاكر].

ولأجل ذلك نشأت فكرة إعداد منهج يُعين على تيسير تدبر القرآن الكريم والعمل به، ويخاطب مختلف الراغبين والحريصين على ذلك، فكان هذا المنهج الذي نضعه بين يديك أخي القارئ الكريم؛ سائلين الله تعالى أن ينفع به الكاتب والقارئ والمعلم والمتعلم، وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وحجة لمن قام على إعداده والعمل به».

#### أهداف المشروع:

- ١ إحياء رتبة التدبر لكتاب الله.
- ٢- إحياء رتبة العمل بكتاب الله.
- ٣- تقديم منهج علمي مُحكَّم لمادة «التدبر والعمل بالقرآن الكريم» لتطبيقه في المدارس والمعاهد والكليات.
  - ٤ الإسهام في إيجاد حلقاتٍ نموذجية خاصة بتدبر كتاب الله والعمل به.
    - ٥- مساعدة المتعبدين بالقرآن الكريم لتحقيق مراتبه الخمس.
      - ٦- توضيح الغاية من تدبر كتاب الله وهي العمل به.
    - ٧- المساعدة على ترسيخ الحفظ وضبط المتشابه من الآيات.

#### أهم ميزات الكتاب:

ولعلُّها تتلخُّصُ في التالي:

١ - كونُه كتاباً مُتخصِّصاً في تدَبُّرِ القرآنِ الكريم.



## قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- ٢ كونُه مشروعاً نظرياً تطبيقاً.
- ٣- كونُه ورقيّاً ورقْميّاً تفاعُلِيّاً.
- ٤- تنَوُّعُ عناصره الْمُساعِدة على تدَبُّر القرآنِ بصورةِ فيها شيءٌ من الشُمُولِ.
  - ٥- كونُه مَربوطاً بالمصحفِ الشريفِ.

#### طريق الإفادة منه:

طبيعةُ الكتابِ وميزاتُه يُساعِدَان، ويُحَدِّدانِ طَرِيقَ الإفادَةِ منه؛ وذلك الشتمالِه على العناصِر، أو الْمُكَوِّنات الآتية:

(القرآن: تدبر وعمل): هو منهج متكامل محكّم ومتخصص في التدريب على تدبر القرآن الكريم والعمل به وَفْق منهج أهل السنة والجماعة.

مكونات المنهج: قسَّمنا المصحف إلى (٢٠٤) وحدات دراسية؛ كل وحدة منها مكونة من وجه من أوجه المصحف الشريف -وفق طبعة مجمع الملك فهد بالمدينة المنورة- مضَافاً إليه أربع فقرات رئيسة هي:

١- الوقفات التدبرية: سبع وقفات تدبرية اعتنت بمقاصد الآيات (الإيمانية، والتربوية وغيرها) استخرجناها من ستة عشر كتاباً من أمهات كتب التفسير المعتمدة لدى أهل السنة والجماعة، والتزمنا فيها بنص كلام المفسر إلا إن وُجِد خطأ في بعض الألفاظ من حيث الطباعة أو اللغة والإعراب ولا يحتمل الصحة بأي وجه، فحينها نصحح الكلمة ونضعها بين معكوفين هكذا []. وذكرنا في آخر كل وقفة مرجعها؛ معتمدين في ذلك ذكر اسم المفسر بدلاً من اسم الكتاب، ثم رقم الجزء والصفحة وفق الطبعة المعتمدة في المشروع.

وقد بلغ مجموع وقفات المنهج (٤٢٢٨) وقفة جرى اختيارها من بين نحو (١٥٠٠٠) وقفة تمثل أرشيف المشروع.





#### الفصل السابع: الكتابات المخصَّصة للحديث عن التدبر مستقلاً

والتزمنا ألا يزيد عدد الوقفات في الآية الواحدة أو جزء منها عن ثلاث وقفات، كما التزمنا ألا ننقل عن مفسر واحد أكثر من ثلاث وقفات في الوجه الواحد.

ثم وضعنا على الوقفة سؤالاً يساعد المتدرب على تحصيل مَلَكة التدبر، ويستطيع الإجابة عنه من الوقفة نفسها دون الحاجة إلى الرجوع إلى مراجع أخرى.

Y - جدول معاني الكلمات: وفيه معاني بعض الكلمات الغريبة في وجه المصحف، مأخوذة من كتاب «السراج في غريب القرآن» لفضيلة الشيخ الدكتور محمد بن عبد العزيز الخضيري.

٣- العمل بالآيات: من أجل تدريب القارئ على رتبة العمل بالقرآن الكريم اقترحنا ثلاثة أعمالٍ تطبيقية مَقِيسة مستنبطة من آيات الوجه، ووضعنا أمام كل عمل نص الآية التي استُنبط منها.

٤- التوجيهات: ذكرنا ثلاثة توجيهات عامة مستقاة من آيات الوجه - تربوية أو عقدية أو فقهية ... إلخ - وأمام كل توجيه نص الآية التي استُنبط منها التوجيه.

واعتمد المشروعُ على عَدَدٍ مِن كُتُبِ التفسيرِ، ذُكِرَ أَنَّها ستة عشر كتاباً، ذُكِرَتْ في موضِعِها مِن المشروع.

وذُكِرَ في المشروع الطُّرُق الآتية للإفادة مِن الكتاب، وهي:

طرق مقترحة للاستفادة من المنهج:

الطريقة الأولى: الاستفادة الفردية:

الوقفات: يُجيب القارئ عن أسئلة الوقفات وحده، ويُفَضَّل أن يتدارس هذه الإجابات في وقت لاحقٍ مع غيره.

الأعمال: يَختار القارئ ما يناسبه من الأعمال المقترحة في الصفحة ويطبقها قبل انتقاله إلى الصفحة التالية.



التوجيهات: لتنويع أساليب تحصيل الْمَلَكة التدبرية يُقترح قراءة التوجيهات في كل صفحة.

#### الطريقة الثانية: الاستفادة الجماعية:

وهي طريقة مقترحة للجهات التعليمية: مثل: دُور التحفيظ وحلقاته، والمدارس، والمعاهد، والجامعات، وحلقات المدارسة.

الوقفات: يُجيب القارئ عن أسئلة الوقفات ثم يَعرضها على المشرِف في الجلسة نفسها، أو في الجلسة التالية؛ لتقويمها.

الأعمال: يَخْتار القارئ عمالًا واحداً، على الأقل، يُطبِّقه قبل الجلسة القادمة.

التوجيهات: يقوم المشرف بمدارسة التوجيهات مع الدارسين.

ملحوظة: يُقترح في المؤسسات التعليمية تقويم الدارسين ووضع درجات لذلك.

هذا، ونشير إلى أنه يوجد بالموقع الإلكتروني الدليل الإرشادي للاستفادة من مشروع (القرآن: تدبر وعمل).

تَوَلَّى إنجاز هذا العمل فريقٌ من الأساتذةِ الْمُتَخَصِّصين.

موقع القرآن تدبر وعمل: www.altadabbur.com

وأخيراً: في نهاية الكلام عن هذه النماذج مِن هذه المؤلفات المخصَّصة للحديث عن التدبر، أوصي طالب عِلم التدبر باستعراضِ مجموعةٍ مختارةٍ أُخرى مِن هذا النوع مِن المؤلفات، الخادمة لتدبر القرآن مِن مجالاتٍ أو زوايا مختلفة، للاطّلاع عليها، أو على نماذج منها؛ للوقوف على مختلف أصناف هذه الكتب.

<sup>(</sup>١) يُنظر: مقدمة «القرآن تدبُّر وعمل»، ص أ - د.







# الكتابات والوسائل المساعدة على التدبر

ويشتمل على التمهيد والمباحث الآتية:

تمهيد: المراد بالمؤلفات في طُرُق التدبر، ووسائله، ومسائله، ومناهجه.

المبحثُ الأوّل: معجزةُ تَنَوُّعِ العناية بالقرآنِ وحفْظِه وتَجَدُّدها على اختلاف العصور.

المبحث الثاني: الوسائلُ المساعِدَةُ على تَدَبُّرِ القرآنِ وتَجدُّدُها.

المبحث الثالث: نماذج للمصاحِفِ والكُتُبِ الــورقيّـةِ، والرقمـيّةِ، والبرامج، والتطبيقات.

المبحث الرابع: التطبيقاتُ الإلكترونيةُ القرآنيةُ والحديثيةُ المساعِدَةُ على التلاوةِ والحفظِ والتدَبُّرِ.







# تمهيا

# المراد بالمؤلفات في طُرُق التدبر، ووسائله، ومسائله، ومناهجه

يُمْكن تعريف هذا النوع مِن المؤلفات بأنها: كل كتابٍ يتناول طُرق التدبر، ووسائله، ومناهجه، بالبيان، أو الشرح، سواءٌ كان كتاباً قديماً أو معاصراً، ورقيّاً، أو رَقميّاً.

فهذه الكتب والبرامج تَشمل كلًّا مِن: (الكتب الورقية، والكتب الرقمية، والبرامج، والمواقع الإلكترونية)، وسنخصص هذا الفصل للحديث عن معجزة حفْظ القرآن الكريم وتَجَدُّدِ وسائل حفْظه وتدبره، والحديث عمَّا كُتب أو عُمِل مِن الكتب والأعمال والبرامج في وسائل التدبر ومناهجه ومسائله، التي تندرج تحت موضوع (الوسائل المساعدة على التدبر).

# ويتناول هذا الفصلُ الحديثَ عن الموضوع في المباحث الآتية:

المبحثُ الأوّل: معجزةُ تَنَوُّعِ العناية بالقرآنِ وحفْظِه، وتَجَدُّدها على اختلاف العصور. المبحث الثاني: الوسائلُ المساعِدَةُ على تَدَبُّر القرآنِ وتَجدُّدُها.

المبحث الثالث: نماذج للمصاحِفِ والكُتُبِ الورقيّةِ، والرقميّةِ، والبرامج، والتطبيقات. المبحث الرابع: التطبيقات الإلكترونيةُ القرآنيةُ والحديثيةُ المساعِدةُ على التلاوةِ، والحفظِ، والتدبُّرِ.





# المبحثُ الأوّل

# معجزةُ تَنَوُّعِ العناية بالقرآنِ، وحفْظِه، وتَجَدُّدها على اختلاف العصور

إنه إعجازٌ عجيب للقرآن، تَخضعُ له البشرية، طَوْعًا، أو كَرْهًا، في جميع العصور!

إنك بالاطّلاع على هذا الإعجاز ستَخرُج مُغْتبِطاً بمعرفةِ إعجازِ عجيبٍ، جعله الله في القرآن الكريم، ربما لم تَسمع عنه مِن قبل، وهو إعجازُ (العناية المتجدّدة بالقرآن، وحِفْظه) بمختلف أنواع الحفظ والعناية، وتَجَدُّد هذا الحفظ، وتَجَدُّدُ هذه العناية في كل عصر بما يتناسب مع إمكانات العصر وتطوّره!

إنه لأمرٌ مدهس مقلًا، تَخضع له أعناق العقولِ والقلوبِ، إنْ صح التعبير، وتَخضع له أعناق المؤمنين والملحدين؛ وذلك وتَخضع له أعناق المؤمنين والملحدين؛ وذلك حين يَقفون على هذه الحقيقة، ويَستوعبونها جيداً؛ فحينئذ يُدْركون أنّ هذا الكتاب كتابُ الله رب العالمين؛ فيَعْلمون عِلْم اليقين أنّ القرآن الكريم كتابٌ محفوظٌ مِن التغيير والتبديل، حفظاً يَتحدّى البشرية كلها على مَرّ العصور!

- قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرُ وَإِنَّا لَهُ لَحَيْظُونَ ﴾، [الحجر: ٩].





بل يُجلِّد الله سبحانه وسائلَ العنايةِ بكتابه، وأسبابَ العناية بحفْظِه؛ وذاك أنّ الأمورَ كُلِّها مسخَّرةٌ بيد الله الخالق سبحانه!

- فحُفظ في جميع العصور، وتَكفَّلَ الله بحفظه إلى قيام الساعة!
  - وحُفِظ القرآن في الصدور، وحُفظ في السطور!
- وحُفظ على مستوى الكتابة بالأيدي والأقلام، وحُفظ على مستوى الأجهزة الحاسوبية، والبرامج الرقمية!

فمِن هذا الإعجاز أنّ الله، جل جلاله، صَرَف في بداية الأمر أُناساً -بل أئمة خَلّد ذِكْرَهم بتخليد كتابه - إلى التفرغ للعناية بكتابه سبحانه، فتَخصّصوا في القرآن: تعبّداً، وحفظاً، وكتابة ونَسْخاً، وقراءةً، وإقراءً!

فتفرّغ هو لاء الأئمة للقرآن الكريم، وأوقفوا حياتهم عليه؛ فهو غذاء قلوبهم وعقولهم، وهو سَميرهم وأنيسُهم في النهار وفي ظُلمات الليالي؛ يُنيرها لهم؛ فيُغْريهم بملازمة صحبته والتعلّق به؛ أنّه كلامُ رب العالمين، سبحانه وبحمده!

فحفِظوه، وحافظَ وا عليه، وتَخصّصوا في نقْله مشافهةً وكتابةً بأسانيدهم المتصلة عن رسول رب العالمين رسول عن جبريل عليه السلام، عن الله جلّ جلاله!

وكتَبوا الكتبَ عن رسْم حروفه وعن قراءاته (١٠)!



<sup>(</sup>۱) للوقوف على جانبٍ من هذه العناية بالقرآن، ينظر: مدخل إلى التعريف بالمصحف الشريف، د.حازم بن سعيد حيدر، ولاسيما الفصل الثالث: تاريخ كتابة المصحف الشريف وطباعته، جدة، مركز الدراسات والمعلومات القرآنية، معهد الإمام الشاطبي، الطبعة الأولى، ١٤٣٥هـ- ٢٠١٤م، والكتاب عملٌ علميٌ يستحق الاطّلاع عليه. وهناكَ كثيرٌ من المؤلَّفات الخاصة برسم المصحف الشريف.



ومن الكتب التي صنّفوها في كتابة المصحف، الكتب التي سَمّوها (كُتب المصاحف) (١٠)؛ فهذا أُمرٌ مُدهِشٌ، وحُجّةٌ بالغةٌ، تَخضعُ لها البشرية، شاءتْ أم أَبَتْ؛ إذْ رُسُوم هؤلاء الأئمة ومؤلفاتهم باقيةٌ شاهدةٌ شهادةً لا يُبْطلها تكذيبُ المكذّبين، أو تشكيكُ المشكّكين!

وكان لعدد من الصحابة، رَخَلَقَاعَاهُ، مصاحف مكتوبة (٢)، إضافةً إلى أنهم هم مصاحف بشريةٌ تمشي على الأرض!

فنقْلُ الأُمّة للقرآن الكريم وتوثيقه جَمَعَ بين: الحفظ، والنقل الشفويّ، والكتابة، إضافةً إلى حفْظ الله له؛ إذْ تَكفّل الله بحفظه؛ فهو بهذا كله كتابٌ غيرُ قابلٍ للشك في حرف واحدِ منه!

ثم بعد قرون تَظهر المطابع؛ فيكون للقرآن منها النصيب الأَوفى، ويمتد الوقت على هذه الحال، إلى أن يأتي هذا العصر، وما وصَلَ إليه مِن علوم ومخترعاتٍ وأجهزةٍ، فيكون للقرآن منها النصيبُ الأَوفى، أيضاً!

فتُفجاً الدنيا بأنّ الله الخالق، سبحانه، قد جعل العِلم الحديث ومخترعاته وبرامجه الحاسوبية صالحة ناشِطةً في خدمة كتابه القرآن الكريم؛ فهي مسَخَّرة للكتاب العزيز، فكأنما أُوجِدتْ هذه العلوم وأجهزتها لخدمته وخِدمة حديث الرسول على العلام وأجهزتها لخدمته وخِدمة حديث الرسول المعلام العلوم وأجهزتها لخدمته وخِدمة حديث الرسول المعلوم وأجهزتها لخدمته وخِدمة حديث الرسول المعلوم وأجهزتها لحدمته وخِدمة حديث الرسول المعلوم وأجهزتها لخدمته وخِدمة حديث الرسول المعلوم وأجهزتها للحدمته وخِدمة حديث الرسول المعلوم وأجهزتها للمعلوم وأبهر تها المعلوم وأبهر المعلوم وأبهر تها والمعلوم وأبهر تها المعلوم وأبهر وأبهر المعلوم وأبهر المعلوم وأبهر وأبهر المعلوم وأبهر المعلوم وأبهر وأبهر

أعطونا كتاباً مِن كُتب الأديان الأخرى كان العِلمُ ومخترعاتُه في خدمته وفي إظهار محاسنه، وإظهار معجزاتٍ فيه كما هي الحال في القرآن الكريم، فهل تجدون ديناً آخر غير الإسلام، أو كتاباً آخَرَ غير كتاب الإسلام، فيه شيءٌ مِن ذلك! كلا كلا!

<sup>(</sup>۱) منها: كتاب المصاحف، ابن أبي داود، أبو بكر، عبد الله بن سليمان بن الأشعث، السجستاني، ٢٣٠-٣٦هـ، تحقيق ودراسة ونقّد د.محب الدين عبد السبحان واعظ، بيروت، دار البشائر، الطبعة الثانية، ١٤٤٣هــ ٢٠٢٢م. أصله رسالة دكتوراه.

<sup>(</sup>٢) لمعرفة بعض هذه المصاحف، ينظر ' كتاب المصاحف، ابن أبي داود، ١/ ١٤١ - ٣٧٩.

## www.alukah.net





الفصل الثامن: الكتابات والوسائل المساعدة على التدبر

فسبحان الله الخالق! إنّ هذا إعجازٌ في القرآن الكريم يَتجدّه، فهو كتابٌ معجِزٌ في حفظه بهذا التجدد مِن الحفظ ووسائله وأسبابه المستجدة في هذا العصر، فكما كان القرآن معجزاً في مضمونه، بل مشتملاً على معجزات، فها هو يُجدِّدُ الله فيه هذا الإعجاز العجيبَ مِن الحفظ لهذا الكتاب المبارك، حفظاً على مستوى العصر!

فالحمدُ لله رب العالمين.





# المبحث الثاني

# الوسائلُ المساعِدَةُ على تَدَبُّر القرآنِ وتَجدُّدُها

وهذا الأمر فَرْعٌ، أو امتدادٌ لِما تَقرّر في المبحث الأوّل، أو قُلْ: هو مَظْهرٌ مِن مَظاهِر ما تَقرّر في المبحث الأوّل؛ فلهذا سيكون الحديث هنا عن الكتب والبرامج الحاسوبية المخصّصة لخدمة القرآن الكريم، وتَنوّع خدمة القرآن وتَجدُّدها، وتَنوّع الوسائل المساعدة على حفْظه وتدبره.

وهي خدمة لا يُمكن تفسير حدوثِها إلا أنها إعجازٌ إلهي يتجدد لحفظ هذا الكتاب العزيز، وتجديدٌ لوسائل حفظه، وتدبره، ونشره، وتعلّمه وتعليمه!

بل أصبحت الشبكة العنكبوتية باباً مِن أبواب تَعلُّم القرآن وتعليمه، وقراءته وإقرائه على الهواء مباشرة، أو تسجيلاً، على مستوى العالَم كله، فلا تَحُدُّ القرآن حدودٌ، ولا تَقِف في طريقه سدودٌ، فسبحان الله العظيم!

أليس هذا مَظْهَراً لبعض ما جاء في الحديث القدسيّ الطويل العجيب، الذي فيه:

(أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ ذَاتَ يَوْمٍ فِي خُطْبَتِهِ: أَلَا إِنَّ رَبِّي أَمَرَنِي أَنْ أُعَلِّمَكُمْ مَا جَهِلْتُمْ مِمَا جَهِلْتُمْ مِمَا عَلَمْنِي يَوْمِي هَذَا،...)، وذَكَرَ فيه: (وَأَنْزَلْتُ عَلَيْكَ كِتَابًا لَا يَغْسِلُهُ الْمَاءُ، تَقْرَؤُهُ نَائِمًا وَيَقْظَانَ...)(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، برقم ٢٨٦٥، عن عياض بن حمار المجاشعيّ، رَهَالِلَهُ عَنهُ، وانظر عنده الحديث بطولِهِ. وأخرجه غيره.





وقول ه تعالى: (لَا يَغْسِلُهُ الْمَاءُ)، كنايةٌ عن أنه كتابٌ محفوظٌ في الصدور، ومحفوظٌ بحفظ الله له، فلا يتطرّقُ إليه الذهاب، أو التغيير والتبديل، بل هو محفوظٌ باقي إلى أنْ يَرثَ الله الأرض ومَن عليها.

وقوله تعالى: (تَقْرَؤُهُ نَائِمًا وَيَقْظَانَ)، أَيْ: أنه كتابٌ ميسَّرٌ حِفْظه وقراءته.

أوَ ليس القرآن الكريم كذلك! أَلم يَتحقق فيه وَعْدُ الله هذا في عصرنا هذا!

بلى، وربي، إنه لَحَقُّ! وها هي شواهدُ هذا الإعجاز الإلهيّ العجيب في هذا العصر، التي أشرتُ إليها آنفاً.

وهذا الحديث القدسيّ الكريم، شاهدٌ بهذا الإعجاز في حفْظ القرآن الكريم، وهذا العريم، وهذا الحديث النبويّ وحْيٌ إلهيُّ؛ وذلك لقوله: (أَلَا إِنَّ رَبِّي أَمْرَنِي أَنْ أَعَلِّمَكُمْ مَا جَهِلْتُمْ مِمَّا عَلَّمَنِي يَوْمِي هَذَا)، ثُمّ ها هو الواقعُ يُقِيمُهُ الله شاهداً بصدقه وصحته!

فيا أيها الناس ألا تسمعون! ألا ترون! ألا تَلتفتون، فَتَدَعُونَ خَلْفكم الفتّانين والفُتُون؛ فتُقبلوا على كتاب الله، الحجة البالغة على العالمين!

أليست هذه الحروف التي أَكتبُها، وهداني الله لكتابتها عن كتابه العزيز دليلاً على هذا الإعجاز! أسأل الله تعالى أنْ يحفظني وإياكم بهذه الحروف، التي أكتبها عن حِفْظِ كتابه المحفوظ، ﴿ إِنَّا غَنُ نَزَّلْنا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾، [الحجر: ٩].

اللهم احفظنا، واجعلْنا مِن العاملينَ على حفظ كتابِكَ مِن التّغْييرِ والتّحْريفِ والتّبْدِيلِ.





# المدحث الثالث

# نماذج للمصاحف والكُتُب الورقيّة والرقميّة والبرامج والتطبيقات

هناكَ العديد مِن طبعاتِ المصحَف الشريف، والمؤلَّفات حولَه، الورقيَّة والرقميَّة، والبرامج التطبيقية، ونُخصِّصُ هذا المبحث في الْحَدِيثِ عَنِ الْورَقِيِّ والرَّقَمِيِّ مِنها.

## ومنها النماذج والأعمال الآتية:

أ - المصاحف ومختصرات التفسير، ومفردات القرآن، وتدبره في التطبيقات الرقمية.

ب- الكُتُبُ والأعْمالُ الورَقِيَّةُ في طرُقِ التَّدَبُّر، ووسائِلِهِ، ومسائِلِهِ، ومناهِجِهِ.

ج- وقفةٌ عند المصاحف، والبرامج الرقمية الخاصة بوسائل التَّدَبُّر وطُرُقِه.

د - وقفةٌ عند نماذجَ مِن المؤلفات الورقية الخاصة بوسائل التَّدَبُّر وطُرُقِه.

وهذا ما سيتناوله الكلام في الصفحات الآتية:

أ - المصاحف ومختصرات التفسير ومفردات القرآن وتدبره في التطبيقات الرقمية:

بداية، ينبغي التذكيرُ هنا بفضل الله تعالى علينا وعلى الناس، بما مَنَّ بِه مِن

وسائلَ ووسائطَ إلكترونيَّة في خدمةِ القرآن الكريم والحديث الشريف، وخدمةِ العِلْم
عموماً بهذه المصاحف والكتب الإلكترونية، وما لها من خصائص خِدْمِيَّةٍ تُعِينُ

القارئ على الْخِدْماتِ المتنوعةِ لتلاوة القرآن وتَدَبُّره وتفسيره، والتعامل معه؛ فصار





مُتاحاً للمسلمِ اصطحابُ كتابِ ربِّه، القرآن الكريم، وحديثِ خاتمِ رُسُلِه -صلى الله عليه وعليهم وسلم- في أجهزته، ومنها ما يَحْمِلُه في جَيْبه، كهاتفه النقَال.

بل صار مُتاحاً له اصطحابُ كثيرٍ من المصاحف الإلكترونية في هاتفه، ليختارَ منها ما يشاء بحسب قراءاته للمصحف الشريف، وحسبَ الخِدْماتِ الإلكترونية المتاحة في هذه المصاحف الرقميَّة.

#### ومنها المصاحف الآتية:

- ١- (مصحف المدينة المنورة)، طباعة مجمع الملك فهد، لطباعة المصحف الشريف، نسخةٌ ورقية، وكذلك نسخةٌ رقميةٌ (مصحف النشر المكتبي)، وهي طبعةٌ مباركةٌ مشهورةٌ عالميّاً، بصيغتيها: الورقية والرقمية، وفي هذا المصحف عددٌ من الخدمات، منها:
- إتاحةُ الاطلاع على تفسير الآيةِ أو اللفظة القرآنية بالضغط عليها، والانتقال السي غريب القرآن أو إلى التفسير الْمُيَسَّر، وهو تفسيرٌ أصدرَه المجمع نفسه بإعداد عدد من العلماء، وهو تفسيرٌ مختصرٌ مباركٌ.
  - والاستماع للآية أو الآيات بقراءة أحد القراء.
- وأخذُ صورةِ للصفحة للمشاركة بها مع الآخرين، أو مع ملفاتِك الأخرى، إلى آخر ما هنالك من الخدمات.
- ٢- (المصحف الذهبي)، نسخةٌ إلكترونيةٌ، للتفاعل مع القرآن الكريم بسهولة ويُسْر، مع الاحتفاظ بجماليات المصحف الشريف من خطوط ونقوش دلائل الآيات والسور، وفيه عدَّةُ خِدْمات أو خياراتٍ؛ لمساعدة القارئ في التعامل مع المصحف، ومنها الخدمات الآتية:
  - على الاطلاع على تفسير الآيات وتفسير المفردات في القرآن الكريم.



## قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- اختيار المصحف الموضوعيّ، تُلَوَّنُ فيه الآيات حسب الموضوع.
- والاستماع للآية أو الآيات بقراءة أحد القراء، إلى مزايا وخِدْمات أخرى مفدة.
- ٣- مصحف (تدارس القرآن)، وهو مصحفٌ إلكترونيٌّ تَفَاعُلِيٌّ، وفيه خِدْمات مهمةٌ، منها التالي:
- الاطلاع على التفسير في مختلَف كتب التفسير، ومجموعها في وقت هذه الكتابة عن المصحف نحو ستةٍ وعشرين كتابَ تفسير.
- وخدمةُ الاطلاع على الوقفات التدبرية في كل سورةٍ أو آيةٍ، أو إضافة وقفة جديدة.
  - أنّه مصحف إلكتروني تفاعُلِيٌّ.
- والاستماع للآية أو الآيات بقراءة أحد القراء، إلى آخر ما هنالك من الخدمات.
  - ٤ مصحف (آي قرآن)، مصحف إلكترونيٌّ، فيه عددٌ من الخِدْمات، منها:
    - الترجمة لبعض اللغات.
  - وخدمة البحث عن أيّ لفظةٍ في القرآن وحصر مواضع ورُودِها في القرآن.
- وخدمة النسخ واللصق أو نقْل المواضع أو الآيات المختارة، إلى آخر ما هنالك من الخدمات.
- ٥- (مصحف بيت التمويل الكويتي)، مصحف إلكترونيٌ، يُتيح للقارئ القراءة،
   والمزامنة بين مختلف أجهزتِك، لمتابعة قراءتك للقرآن، إضافة إلى خِدْماتٍ
   أخرى.
  - ٦- (مصحف الكويت)، مصحف إلكترونيُّ للقراءاتِ العشْرِ، وفيه خِدْماتُ، منها:
- يتيحُ لك سماع تلاوة الآيات، وذلك بحسب مَن تختاره من القرَّاء، وما تختاره من القراءاتِ العشْر.





- ومنها الاطلاع على تفسير الآية أو الآيات بحسب ما تختارُه من كتب التفسير.
  - ويتيحُ لك المصحف الشريف برواية حفص عن عاصم.
- كما يُتيخُ لك الاطلاع على القراءات العشر، إلى باقي الخدمات الأخرى، لكنه مصحفٌ يكفى أنّه متميّزٌ بهذه الميزة، إضافة إلى باقي الخدمات فيه.
- ٧- مصحف (آيات الإلكتروني)، وهو مصحفٌ عَمِلَتْه جامعة الملك سعود،
   وهو مهمٌّ، فيه عددٌ من الخدمات، من أهمِّها:
- يُقَدِّمُ لَكَ تفسير الآية أو الآيات برُفقتِها، وذلك بحسب قراءة حفص عن عاصم، ومصحف التجويد رواية ورش عن نافع، وهذه ميزَةٌ جيدَةٌ مفيدةٌ، حيثُ يَعرضُ عليكَ تفسيرُ الآيةِ بمجرَّدِ فتْح المصحف عليها، وهذا مِمَّا يقْطعُ على القارئ داء التسويف بالنسبة للعودة إلى كتبِ التفسير.
- ويتيئ لك ما تريده من كتب التفسير المتاحة فيه، منها تفسير ابن سعدي، والوسيط للطنطاوي، والبغوي، وابن كثير، والقرطبي، ... إلى آخره.
  - ويتيحُ لك النسخ، والمشاركة مع غيرك، إلى خِدْماتٍ أخرى.
- ٨- مصحف (ختمة) الإلكتروني، فيه خدمة ختمات القرآن، لمتابعة مواضع قراءتك لختمتك، أو ختماتك، أو وردِك القرآني، ويعرض عليك إمكانية الاطلاع على الأوراد السابقة، وكذلك الأوراد القادمة، ويتيح لك الاطلاع على فهرس المصحف الشريف، إلى خِدْمات أخرى.
  - ٩- مصحف (حفظ)، للحفظ الْمُيسَر، يشتمل على خِدْماتٍ، منها:
    - الاستماع بحسب قراءة القارئ المختار.
      - مدارَسة السورة المختارة.





- اختيار خدمة المصحف الإلكتروني لتلوين الآيات بألوان مختلفة بحسب تصنيف موضوعاتها.
  - الاطلاع على الخرائط الذهنية للسورة.
    - الاطلاع على إحصائيات السورة.
- الاطلاع على فقرات كثيرةٍ على كلِّ سورةٍ من سور القرآنِ، ومنها فقرة: «عَلَّمَتْني السورة».
- ١- تطبيق (إذاعات القرآن الكريم)، على الهاتف الجوال، وعلى الحاسوب، وسواهما. يشتمل على خِدْماتٍ كثيرة، بل مغانم عظيمة، وإنْ غَفَل عنها الغافلون، ومهما تحدّثنا عن هذا التطبيق، وعن إذاعات القرآن الكريم(١)، فلن نُعْطيَها حقّها، وكيف نوفّي شيئاً واحداً مِن هذا التطبيق المبارك، هو إذاعات القرآن الكريم، التي تُرَافق مَن أراد مرافقتَها، أو مَن اختار لنفسه مرافقتَها أينما كان ومتى كان! سواءٌ كان في بيته أو في سيارته، في سفَره أو في إقامته!

ويَشتمل تطبيق (إذاعات القرآن) على إذاعاتٍ متنوعة للقرآن، وبرامج وخِدْمات متنوّعة، ومنها:

- مختلَف إذاعات القرآن الإقليمية مِن مختلَف البلدان، وإذاعات أُخرى غيرها، سواءٌ ما كان منها إذاعاتٍ رسمية، أو مؤسسية، أو فردية.
  - سُوَر القرآن.
  - تلاوات قرآنبة.
  - ترجمة معاني القرآن.
  - التفسير وعلوم القرآن الكريم.

<sup>(</sup>١) ولَعَلَّ أنفعها وأرْوَعها إذاعة القرآن الكريم بالمملكة العربية السعودية.





- تعليم الأطفال، وهذا القِسْم كأنه مدْرسة أطفال نموذجية! متنوعة البرامج، فما عليك إلا اختيارُ هذا، ثم التخيّر منه ما شئتَ لأطفالك؛ فترى النورَ يَسْري إلى عقولهم وقلوبهم!
  - تراويح الحرم المكي.
  - خُطب الحرم المكي.
  - تراويح المسجد النبوية.
  - خُطب المسجد النبوي.
    - القرّاء.
    - الدروس والقصص.
      - أذكار وأدعية.
        - رمضانیات.
      - الرقية الشرعية.
      - الحديث وعلومه.
        - الفتاوي.
  - المحاضرات وخُطب الأشخاص.
    - إلى آخر ما هنالك.
- نعَمْ، إنه تطبيق يشتمل على عدة أيقونات، أو أقسام، تحت كلِّ منها عدد كبير من البرامج، مختلفة التخصصات، وربما المدارس في الفهم والمنهج، لكن الغالب أنّها يَجْمع بينها حبُّ الخير والعِلم، والدعوة إليه، وتيسيره. (وليس معنى هذه الإشارة إليها تزكيتها كلها، بل كل إنسانٍ وليُّ أَمْر نَفْسِهِ؛ فعليه النظر والتأكّد والاختيار).





- وأَضرِبُ مثلاً: أيقونة (الدروس والقصص) تحتها حوالي (٣٠٠) برنامج، لأشخاص كثيرين. بإمكانك أن تختار منها ما تحتاج، وبإمكانك صحبة هذا الخير جُلِّ وقتك.
- ومشلاً: أيقونة (القراء)، تَجِد تحتها أيَّ قارئ تُريده، وختْمَاتِهم، وربما إذاعاتهم الشخصية، وقد يتكرر اسم بعضهم بحسب تعدُّد تسجيلاتهم للقرآن الكريم، كأئمة الحرمين، فبعضهم له تسجيلات في الحرم المكي، وكذلك له تسجيلات في المسجد النبوي.

فبإمكانك اختيار القارئ الذي تريده، وتبقى في صحبته ما شئتَ مِن دهرك!

وقد عددتُ أسماء القراء المذكورين في هذا القسم، فوصلتُ إلى (٢٠٠) قارئ، ثم تعبتُ مِن العدِّ، فتوقفتُ عنه!

وقِسْم (أذكار وأدعية)، عددتُ تحته (٢٣) برنامجاً.

وقِسْم (ترجمة معاني القرآن)، عددتُ تحته (١٣) برنامجاً، أو إذاعاتٍ تترجم القرآن ترجمة بعدة لغات، أو بلُغَةٍ ما.

إلى آخر ما هنالك مِن محتويات تطبيق إذاعات القرآن الكريم.

وبهذا تَعْلَمُ أَنَّ بإمكانك أَن تَجعَلَ هاتفك النّقال -مثلاً- مُعلِّماً وأُستاذاً، وصديقاً، فريداً، ملازِماً لك، يُزوِّدك بمصاحف القرآن الكريم، وبالأحاديث الشريفة، وبمختلف العلوم النافعة، والبرامج والتطبيقات الإلكترونية، التي تُسْعِدُك ومَن معك، سعادةً في الدارين، ويكون هاتفك حينئذ، وما تملؤه به مِن علمٍ وبرامج، شاهِدِين لك يوم القيامة!





فهل هذا خيرٌ، أَمْ أَنْ يَتّخذَ الإنسان هاتفَه النّقّال أُستاذاً ملازِماً له متخصّصاً في تعليمه الشرّ والتوافِه، ومتخصّصاً في نَقْلِها إليه، شم يكون شاهِداً عليه يوم القيامة بما جَنَتْه يداه، حين يقول: واحسرتاه! لكن، لا فائدة ولا خلاص!

تالله لقد أتَمَّ الله لنا النعمة بهذه الوسائل والمصاحف الإلكترونية ونحوها، وأقام علينا الحجّة؛ فما نحنُ صانعون!

ألا ما أجمَلَ أن نتعود على الاستجاباتِ الإيمانية، لا على استجاباتِ الغفلةِ عن هذه الْمَسِير هذه الحقيقة، والغفلة عن حُججِ الله علينا هذه ونِعَمه، والتمادِي في هذا الْمَسِير حتى يُفاجئنا المصِير!

ما أجمَلَ أن يتحكّم عقلُك وإيمانك في يَدِك وبَنانِك حينما تُمسِك بهاتفك النّقّال، ونحوه؛ فلا تتركه يختارُ لك ما ليس بخيار، وما ليس بخير!

وما أجمَلَ أن يَصحبَ المسلمُ والمسلمةُ تلك المصاحف، ومختصرات التفسير، ومفردات القرآن، وتَدبُّره في التطبيقات الرقمية!

# ب- الكتبُ والأَعْمَالُ الوَرَقِيَّةُ فِي طُرُقِ التَّدَبُّرِ، وَوَسَائِلِهِ، وَمَسَائِلِهِ، وَمَنَاهِجِه:

بفضل الله، كثُرتْ هذه الكتب والأعمال الورقية، المعْنِيَّة بموضوع التدبر، وكثيراً ما يكون الكتابُ ورقييًا ورقميّاً، الأمر الذي ساعَدَ كثيراً على تيسيرِ تدبرِ كتاب الله تعالى في هذا العصر.

ولو أردنا حصر هذه الأعمال؛ لَما استطعنا، لكن لعلنا نورد هنا قائمةً مختصرة بهذا النوع مِن الكتب والأعمال، ونضربُ أمثلةً منها، نَقِف عندها بشيءٍ مِن الإيضاح والأمثلة.





# قائمةٌ ببعض الكتب والأعمال في وسائل التدبر وطُرُقه(١):

#### فمن هذه الكتب:

- ١- التلخيص في تفسير القرآن الكريم، موفق الدين، أبي العباس، أحمد بن يوسف الموصلي الشافعي المعروف بالكواشي، المتوفى سنة ٦٨٠هـ- المهال ١٢٨١م (١٠). وهو مهم ومفيد، اعتنى مؤلفه فيه بالتفسير بحسب الروايات واللغة والإعراب، وأصناف الوقوف، ووجوه القراءات الجائزة، وبيان أثر اختلاف كلِّ مِن: اللغة والإعراب، والوقف، والقراءات في تحديد المعاني، ورمزَ لهارموزاً، ينبغى الوقوف عليها. لقدسر رثُ به ذا التفسير المختصر (١٠).
- ٢- بَدِيع البَيَان لِما عسى أَنْ يَخفى في القرآن، الشيخ محمد بَدر الدين ابن الملا دَرُويش التَلوي الفقيري العباسي، المتوفى سنة ١٣٩٧هـ، فيه ستة آلاف من كلمة أو جملة أو آية (٤).
- ٣- المعاني الحسان في تفسير كلمات القرآن الكريم، إعداد وإشراف عبد الرحمن بن عبد الله بن عثمان العُمَر (٥٠). على حاشية المصحف الشريف.
- ٤ كلماتُ القُرآن تفسير وبيَان، الشيخ حسنين محمد مخلوف، المتوفى سنة
   ١٠ هـ، تعليق الأستاذ محمود شاكر(٢)، وهي تعليقاتُ قليلةٌ. على أنّ المؤلف انتهجَ القولَ بتأويل الصفات الإلهية.

<sup>(</sup>١) هـذه مختصرةٌ، كما قلتُ، وسيأتي في (المبحث الرابع) قائمةٌ عامَّةٌ شامِلَةٌ بالتطبيقات والبرامج الرقمية الخاصة بالقرآن والحديث، وقفْتُ عليها بعد كتابة هـذه القائمة المختصرة.

<sup>(</sup>٢) دراسة وتحقيق أ. د. محيي هـ لال السرحان، العراق، مركز البحوث والدراسات الإسلامية، ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الكتاب، ومقدّمة محققه.

<sup>(</sup>٤) سوريا - دمشق.

<sup>(</sup>٥) شركة رواد المستقبل للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٤٠هـ- ٢٠١٩م.

<sup>(</sup>٦) دار إحياء التراث العربي، الطبعة التاسعة، ١٤١٨هـ- ١٨٨٧م.





المختصر في تفسير القرآن الكريم، نخبة من العلماء. على حواشي المصحف الشريف. له عدة طبعات (١).

وبالاطلاع على مقدمة طبعته الثالثة، التي كتبها رئيس مجلس «مركز تفسير»، معالى الدكتور صالح بن عبد الله حميد، يُعرَفُ قدْرُ هذا العمل الجليل، وعظَمتُه، وخطواتُ وأساليبُ تدقيقه؛ لخدمة كتاب الله تعالى، المقترن بنسخة المصحف الشريف بحسب الطبعة الأخيرة لطبعة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف بالمدينة المنورة.

وفي حواشيه ذِكْرٌ لمقاصد السورة، عند بدايتها، وكذلك تَذْييلُ كل صفحة بفقرة: «مِن فوائد الآيات»، ويقتصرون على بعضها؛ اختصاراً.

ويعلمُ الله كَم سُرِرْتُ بالظَّفَر بهذا المختصرِ في تفسير القرآن الكريم.

٦- قواعد التدبر الأمثل لكتاب الله عز وجل، د.عبد الرحمن حبنكة، المتوفي
 سنة ١٤٢٥هـ(٢). اشتمل على مجموعة قواعد تطبيقية في التدبر الأمثل.

٧- معارج التفكّر ودقائق التدبر: تفسير تدبري للقرآن الكريم بحسب ترتيب النزول، وفق منهج كتاب قواعد التدبر الأمثل لكتاب الله عز وجل، دعبد الرحمن حبنكة، المتوفى سنة ١٤٢٥هم، وهو تفسيرٌ كبير للقرآن الكريم، ارتبط فيه مؤلفه بالتدبر (٣).

 $\Lambda$  - تأملات في آيات، د.عبد الله بن ناصر الصبيح، المتوفى سنة ١٤٤٥هـ، رحمه الله (٤٠)، في 7.7 صفحة، وهو تأملات تدبرية إيمانية، غُني فيها بتطبيق دلالات



<sup>(</sup>١) منها: مكة المكرمة، دار المختصر للنشر والتوزيع، الطبعة السابعة، ١٤٤٣هـ، ومما وقفتُ عليه مِن الطبعات قبلها: الرياض، مركز تفسير للدراسات القرآنية، الطبعة الثالثة، ١٤٣٧هـ.

<sup>(</sup>٢) له عدة طبعات، منها: دمشق، دار القلم، الطبعة الرابعة، ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>٣) دمشق، دار القلم، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م، وصدرتْ بقية أجزائه بعد ذلك متفرقة على السنوات اللاحقة، ومجموع الأجزاء التي انتهى منها: ١٥ جزءاً. وقد انتهى المؤلف، رحمه الله، مِن تدبر ٢٨ سورة من السور المكية، ابتداء من سورة العلق، وانتهاء بسورة ص. والسور التي انتهى منها هي: السور المكية، وتوفي بعد بدايته في تفسير سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤) الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٤٤هـ.



الآيات على تصحيح المفاهيم الشائعة خطأً، ولاسيما في مجال علم النفس والعلوم الاجتماعية، وهي «محاولة للانتقال مِن تلاوة القرآن لمجرّد التبرك، إلى تلاوته للاستهداء، وتصحيح المعرفة»، كما يقول مؤلفه.

والواقِعُ أنَّ هذه القائمة تطول؛ فنكتفي بهذا القدْر، ولا سيما أنَّه سيأتي مبحثُ خاصٌ بالتطبيقاتِ والبرامج الرقَميَّة القرآنيَّة والحديثيَّة (المبحث الرابع من هذا الفصل)، وقد وقفتُ على ذلك الدليل عن (التطبيقات القرآنية والحديثية) بعد أنْ كتبتُ ما ذكرْتُه أعلاه.

# ج- المصاحف والبرامج الرقمية الخاصة بوسائل التَّدَبُّر وطُرُقِه:

هذا المجال في خدمة القرآن الكريم في عصرنًا هذا، قد جاء آيةً مِن آيات الله في حِفْظ كتابه عز وجل، فكم سَخِّر الله مِن عباده في مشارق الأرض ومغاربها للتوجّه لخدمة القرآن هذه الخدمة الرقمية والبرمجية، وإصدار التطبيقات المتخصصة في هذا المجال!

الحقيقة مذهلةٌ آسِرةٌ حقّاً!

وحسْبك، للوقوف على طرَفٍ مِن هذه التطبيقات في القرآن، أنْ تَطّلع على «دليل التطبيقات القرآنية والحديثية»، سأنقُلُه لاحقاً(۱)، فترى كم فيه مِن تطبيق!.

# د - نماذجُ مِن المؤلفات الورقية الخاصة بوسائل التَّدَبُّر وطُرُقِه:

لا تَسمَح المساحة هنا للحديث كثيراً عن هذا النوع مِن المؤلفات المساعِدة على تدَبُّر القرآن الكريم -على أهميّتها- نظراً للرغبة في عدَم تطويل الكتاب، وقد طال، وهو أمرٌ لا أُحبِّذُه؛ لهذا فسيَقتصر الكلام على ثلاثة نماذج منها، وهي:

١- النموذج الأول: (مقدّمة في أصول التفسير)، الإمام ابن تيمية (٢٠):
 ٥٣ صفحة بحسب بعض طبعاته).

<sup>(</sup>١) ينظر هذا الدليل كاملاً في المبحث الرابع الآتي بعد هذا المبحث.

<sup>(</sup>٢) لها عدة طبعات وعدة شروح، يُنظر الإشارةُ إليها فيما مضى في المؤلَّفات في كتب التفسير وعلم تفسير القرآن.





(لا نُريدُ هنا الدخول في تفاصيل مضمون الكتاب، وإنَّما المرادُ هو التنبيه على أَهَمِّيَة هذه المقدمة، ومنهجيّتها الرائدة في باب التَّدَبُّرِ والتفسيرِ؛ ذلك لأنها مقدّمة منهجيّة، ضابطةٌ للكلام في فقه القرآن؛ وذلك لأنّها:

أوّلاً: اسمها: مقدّمة في أصول التفسير. فهي في (أصول التفسير).

ثانياً: نَصّ المؤلف على أنها «مقدمة تتضمن قواعد كلية، تُعِين على فهم القرآن ومعرفة تفسيره ومعانيه»، حيث قال في أولها:

«فقد سألني بعض الإخوان أنْ أكتب له مقدمةً تتضمن قواعد كلية، تُعِين على فهم القرآن ومعرفة تفسيره ومعانيه، والتمييز في منقول ذلك ومعقولِه، بين الحق وأنواع الأباطيل، والتنبيه على الدليل الفاصل بين الأقاويل؛ فإنّ الكتب المصنَّفة في التفسير مشحونة بالغَثِّ والسمين، والباطل الواضح، والحق المبين.

والعلم إمّا نقْلٌ مُصَدَّقٌ عن معصوم، وإمّا قولٌ عليه دليل معلوم، وما سِوى هذا، فإما مزيّف مردود، وإما موقوف لا يُعْلم أنه بَهْرَجٌ ولا منقود.

وحاجة الأمة ماسة إلى فهم القرآن الذي هو حبل الله المتين، والذكر الحكيم، والصراط المستقيم، الذي لا تزيغ به الأهواء، ولا تلتبس به الألسن، ولا يَخْلَق عن كثرة الترديد، ولا تنقضي عجائبه، ولا يَشْبع منه العلماء. مَن قال به صدّق، ومَن عمِل به أُجِر، ومَن حَكَم به عَدَل، ومَن دعا إليه هُديَ إلى صراطٍ مستقيم، ومَن تَرَكَه مِن جَبّارِ قَصَمه الله، ومَن ابتغى الهُدى في غيره أضلّه الله»(۱).

وإليك بعضاً مِن الفوائد والنقاط المنهجية في التفسير وفي تدبر القرآن، التي أوردَها المؤلف، رحمه الله:



<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، ص ٧-١١.



- "وقال: ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبَرُوا الْفَوْلُ ﴾، [المؤمنون: ٦٨]، وتدبُّرُ الكلام بدون فهم معانيه لا يمكن، وكذلك قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُوكَ ﴾، [يوسف: ٢] وعقْل الكلام متضمن لفهمه "(١).
- "ومن المعلوم أنّ كلّ كلام فالمقصود منه فهم معانيه، دون مجرد ألفاظه، فالقرآن أولى بذلك. وأيضاً، فالعادة تَمْنع أن يَقرأ قومٌ كتاباً في فن من العلم، كالطب والحساب، ولا يستشرحوه، فكيف بكلام الله الذي هو عِصْمتهم، وبه نجاتهم وسعادتهم، وقيامُ دِينهم ودنياهم!" (٢).
- «الخلاف بين السلف في التفسير قليل، وخلافهم في الأحكام أكثر من خلافهم في الأحكام أكثر من خلافهم في التفسير، وغالب ما يَصحّ عنهم من الخلاف يَرجع إلى اختلاف تَنَوّع، لا اختلاف تَضادً، وذلك صنفان:

أحدهما: أنْ يُعبِّر كلُّ واحد منهم عن المراد بعبارة غير عبارة صاحبه، تَدلِّ على معنى في المسمَّى بمنزلة الأسماء المتكافئة، التي بين المترادفة والمتباينة، كما قيل في اسم السيف: الصارم، والمهند، وذلك مثل أسماء الله الحسنى، وأسماء رسوله والسماء القرآن، فإنّ أسماء الله كلها تدل على مسمّى واحد، فليس دعاؤه باسم من أسمائه الحسنى مضادّاً لدعائه باسم آخر، بل الأمر كما قال تعالى: ﴿ قُلُ اَدْعُوا اَلدَّمْنَ أَيّا مَا تَدْعُوا فَلهُ الْأَسْمَاءُ الْمُسْتَاء الله على الإسراء: ١١٠]»(٣).

- "إذا عُرف هذا، فالسلف كثيراً ما يُعبِّرون عن المسمى بعبارةٍ تدل على عينه، وإن كان فيها من الصفة ما ليس في الاسم الآخر، كمن يقول: أحمد هو: الحاشر والماحي والعاقب. والقدوس هو الغفور، والرحيم، أيْ: أن المسمى

<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، ص ٩.

<sup>(</sup>٢) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، ص١٠.

<sup>(</sup>٣) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، ص ١١- ١٢.





واحد، لا أن هذه الصفة هي هذه الصفة. ومعلومٌ أنّ هذا ليس اختلافَ تضادً، كما يظنه بعض الناس، مثال ذلك: تفسيرهم للصراط المستقيم:

فقال بعضهم: هو القرآن، أيْ: اتّباعه؛ لقول النبي في حديث عليّ، الذي رواه الترمذي، ورواه أبو نعيم مِن طرقٍ متعددة: (هو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم، وهو الصراط المستقيم).

وقال بعضهم: هو الإسلام؛ لقوله ولي في حديث النواس ابن سمعان، الذي رواه الترمذي وغيره: (ضرب الله مثلاً صراطاً مستقيماً، وعلى جَنَبَتَيْ الصراط سُورَان، وفي السُورَيْن أبواب مفتّحة، وعلى الأبواب سُتُورٌ مُرْخاة، وداع يدعو من فوق الصراط، وداع يدعو على رأس الصراط)، قال: «فالصراط المستقيم هو الإسلام، والسوران حدود الله، والأبواب المفتّحة محارِمُ الله، والداعي على رأس الصراط كتاب الله، والداعي فوق الصراط واعظ الله في قلب كل مؤمن» (۱).

ومما أراه ليس مراداً به ظاهره من كلام الإمام ابن تيمية، رحمه الله، في هذه المقدمة: ترتيبه الطرئ لأخذ التفسير بقوله:



<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، ص ١٣.



والسنة أيضاً تنزل عليه بالوحى كما ينزل القرآن، لا أنها تتلى كما يتلى،...».

إلى أنْ قال المؤلف: «والغرض أنك تَطْلب تفسير القرآن منه، فإنْ لم تجده فمن السنة...»(١). إلى آخر كلامه.

فهذا القول ليس على ظاهره عندي، والسبب في هذا، هو أنّ المنهج الحقّ أنْ تأخذَ تفسير القرآن مِن القرآن نفسه، ومِن السنة في آنٍ واحدٍ، لا بترتيبٍ، وهكذا القول في باقي كلامه، رحمه الله، في هذا الموضع (٢٠).

# - ونَقَدَ الإمامُ كُتبَ التفسير، وأوْضَحَ منهَجَ بعضها، ومما قاله في ذلك:

«وأما (الزمخشري) فتفسيره محشوُّ بالبدعة، وعلى طريقة المعتزلة مِن إنكار الصفات، والرؤية، والقول بخلق القرآن، وأنكر أن الله مُرِيد للكائنات، وخالقُ لأفعال العباد، وغير ذلك من أصول المعتزلة»(٣).

وقال -بعد أنْ ذَكَرَ أصول المعتزلة الخمسة عندهم-:

«وهذه الأصول حشًا بها الزمخشري كتابه بعبارةٍ لا يهتدي أكثرُ الناس إليها، ولا لمقاصدِهِ فيها، مع ما فيه من الأحاديث الموضوعة، ومِن قلّةِ النقل عن الصحابة والتابعين».

ثم قال: «و(تفسير القرطبي) خيرٌ منه بكثير، وأقربُ إلى طريقة أهل الكتاب والسنة، وأبعدُ عن البدع. وإن كان كلُّ مِن هذه الكتب لابد أن يشتمل على ما يُنقد، لكن يجب العدل بينها، وإعطاء كلِّ ذي حقِّ حقَّه»(٤).

<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، ص ٣٩-٤٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظَر، مَا ذَكَرتُه مِن الرأي في قول الإمام هذا في ترتيبه أحسنَ طُرق التفسير، في كتابي: «مَدخَلٌ لدراسة (مشْكل الآثار) - مقاييس لصحة تفسير النصوص. - أنواع استشكال النصوص وأسبابه»، صفحة ٧٩، الحاشية، وصفحة ١٠٠-١٠، بحواشيها.

<sup>(</sup>٣) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، ص ٥١.

<sup>(</sup>٤) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، ص ٥٢.





## وهكذا ترى هذا الإمام المحقّق في هذه الرسالة الوجيزة، قد أوضَحَ فيها:

- تأصيلَه لمنهج فقه القرآن الكريم فقهاً سديداً، ألفاظاً وأساليبَ.
- تأصيلَه لمنهج فَهْم أقوال المفسِّرين في تفسير القرآن، التي قد تبدو متعارضةً وهي ليست كذلك على كل حالٍ.
- نقْدَه لمناهج المفسِّرِين، نقداً علمياً رصيناً، أوضحَ به كُتُبَ التفسيرِ المقبول منهجُها، وكُتُبَ التفسير المنْتَقدُ منهجُها.
  - وكذلك اشتمال الكتاب على كلام مهمّ مفيد في أصول التفسير.

وحسبُنا هنا الإشارة إلى بعضِ النقاطِ المنهجية عنده، المطلوبُ مراعاتِها في تدَبُّر القرآن وتفسيره، مُجَرَّد إشارةٍ؛ مُراعاةً للوقتِ، فمنها:

- ١ تحديدُه لمنهج التفريق بين المقبول والمردودِ في التفسير، والتفريق بين ما
   كان من التفسير رواية، وما كان رأياً؛ لتطبيق معايير القبول والردِّ على كلِّ منهما، كلُّ بحسبه.
- ٢- تَنبِيهُ هُ على نقطةٍ منهجيةٍ في التعامل مع أقوال المفسِّرين للقرآنِ إذا اختلفتْ أقوالُهم في الظاهر؛ حيثُ قَرَّرَ أَنَّ كثيراً مِن أقوالِهم هي مِن قبيل اختلاف التَّنوُّع، لا اختلاف التضاد. وما أعظمَ أهميَّةِ هذا المنهج، وما أحسنَ عائدتَه على حُسْن فَهُم القرآن!
- ٣- تَنْبِيهُ ـ هُ على أهميَّـ ق الوقـ وف على أسبابِ نُـ زُول الآيـات؛ لاستقامة الفهـ م للمراد بها، فقد تحدّث عن أسباب النزول، وفصّل في المراد بألفاظهم في التعبير عنها.





٤- تنبيهه على أهمية التثبت من المقصود بالألفاظ واختلاف دلالاتها، ...

إلى آخر القواعد والأُصول المنهجية المهمة في سلامة الفقه لكتاب الله وتدبره وتفسيره. وليس بالإمكان هنا أنْ نورد كلَّ المهم في هذه المقدّمة؛ وإلا لاقتضى هذا نقْل الرسالة كلها؛ إذْ كلها مهم لله.

حَقّاً إِنَّ هـذه الرسالة، أو هـذا الكتاب مُهِم للغاية لكلِّ راغب في تَدَبُّرِ كتاب الله، وتفسيره؛ ومِن المهم أَنْ يُوصَى طالبُ فقهِ القرآن الكريم وتفسيره بقراءته، قراءة متأنية، مكرّرةً.

وإن من نِعَمِ الله عليَّ أَنَّني أَيَّام الشباب أَرِقْتُ ليلةً، فعَمَدْتُ إلى هذه المقدمة، وأخذتُ أقرأُ ها حتَّى ختمتُها عند أذان الفجر، فلا أَقْدُرُ فائدةَ ذلك حقَّ قدْره؛ لعظيمِ الفائدة منه لِي ولطلابي فيما بعد ذلك.

والحمد لله رب العالمين.

٢- النموذج الثاني: (القواعد الحِسان في تفسير القرآن)، الشيخ عبد الرحمن
 بن سعدى:

(٢٠٨ صفحة، في بعض طبعاته). هذا كتابٌ وجيزٌ مُهِمٌّ في بابِ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم وتفسيرِه، وتأتي أهميَّتُه من ثلاثةِ أَوْجُهٍ:

- أنَّه متعلقٌ بفقهِ كتاب اللهِ وتَدَبُّره.
- أنَّه قواعدُ وضوابِطُ ضرُورِيَّةٌ لفقه القرآنِ وتدبُّرِه، عاصِمةٌ مِن الخطأ في فهم القرآن وتدبره وتفسيره.
  - أنَّ مؤَلِّفه عَلَمٌ مِن أعْلام تفسيرِ القرآنِ وتدبُّرِه، نظرِيّاً وتَطبيقِيّاً، رحمه الله.

#### قال عنه في المقدِّمة:

«فهذه أصول وقواعد في تفسير القرآن الكريم، جليلة المقدار، عظيمة النفع، تُعين قارئها ومتأمَّلَها على فهم كلام الله، والاهتداء به. ومَخْبَرُها أَجلُّ مِن وصْفها،





فإنَّها تفتَحُ للعبد مِن طرُق التفسير، ومنهاج الفهم عن الله: ما يغني عن كثير من التفاسير، الخالية مِن هذه البحوث النافعة. أرجو الله وأسأله أن يتم ما قصدْنا إلى إيراده، ويفتح لنا مِن خزائن جوده وكرمه، ما يكون سبباً للوصول إلى العِلم النافع، والهدى الكامل.

فاعلم أنّ عِلم التفسير أَجلُّ العلوم على الإطلاق، وأفضُلها وأوجبُها، وأحبُّها إلى الله؛ لأنّ الله أمر بتَدَبُّرِ كتابِه، والتفكر في معانيه، والاهتداء بآياته. وأثنى على القائمين بذلك، وجعلهم في أعلى المراتب، ووعدَهم أَسْنى المواهب، فلو أَنفق العبد جواهرَ عمرِهِ في هذا الفن، لم يكن ذلك كثيراً في جَنْب ما هو أفضل المطالب، وأعظم المقاصد، وأصل الأصول كلها، وقاعدة أساسِ السعادة في الدارين، وصلاح أمور الدين والدنيا والآخرة، وبه يتحقق للعبد حياةٌ زاهرة بالهدى والخير والرحمة، ويهيئ الله له أطيبَ الحياة، والباقياتِ الصالحاتِ.

فلْنَشرْع الآن بذكر القواعد والضوابط على وجه الإيجاز، الذي يَحْصل به المقصود. لأنّه إذا انفتح للعبد الباب، وتمهّدتْ بفهم القاعدة الأسباب، وتَدرّبَ منها بعدة أمثلة، تُوضِّحها وتُبَيِّنُ طريقَها ومنهجَها؛ لم يَحْتجُ إلى زيادة البسط، وكثرةِ التفاصيل. ونسأله تعالى أن يُمدّنا بعونه ولطفه وتوفيقه. وأن يجعَلنا هادين مهتدين بمنه وكرمه وإحسانه»(۱).

ثم شَرَع في ذِكْر هذه القواعد والضوابط، وقد ذكر الْمُؤَلِّفُ واحدة وسبعين قاعدة وضابطاً؛ لِحُسْن فَهْم القرآنِ وتَدَبُّره وتفسيره.

ولِتعْرف قيمتَها؛ إليك عناوينها:

القاعدة الأولى: في كيفية تلقّي التفسير.



<sup>(</sup>١) القواعد الحِسان في تفسير القرآن، ص ٣-٤.

## قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



القاعدة الثانية: العبرة بعموم الألفاظ، لا بخصوص الأسباب.

القاعدة الثالثة: الألف واللام الداخلة على الأوصاف، وأسماء الأجناس، تُفيد الاستغراق بحسَب ما دخلتْ عليه.

القاعدة الرابعة: إذا وقعتْ النكرة في سياق النفي، أو النهي، أو الشرط، أو الاستفهام، دلّتْ على العموم.

القاعدة الخامسة: المقرّرُ أنّ المفرد المضاف يفيد العموم، كما يفيد ذلك اسم الجمع.

القاعدة السادسة: في طريقةِ القرآن في تقرير التوحيد ونفْي ضده.

القاعدة السابعة: في طريقة القرآن في تقرير نبوة محمد على القاعدة السابعة:

القاعدة الثامنة: طريقة القرآن في تقرير المعاد.

القاعدة التاسعة: في طريقة القرآن في أمْر المؤمنين، وخطابهم بالأحكام الشرعية.

القاعدة العاشرة: في طرُّق القرآن إلى دعوة الكفار على اختلاف مللهم.

القاعدة الحادية عشرة: مراعاة دلالةِ التضمن، والمطابقة، والالتزام.

القاعدة الثانية عشرة: الآيات القرآنية التي يَفْهم منها قِصارُ النظر التعارض.

القاعدة الثالثة عشرة: طريقة القرآن في الحِجاج والمجادلة مع أهل الأديان الباطلة.

القاعدة الرابعةَ عشْرةَ: حذْف المتعلَّق المعمول فيه: يفيد تعميم المعنى المناسب له.

القاعدة الخامسة عشرة: جعل الله الأسباب للمطالب العالية مبشّراتٍ لتطمين القلوب وزيادة الإيمان.

القاعدة السادسة عشرة: حذْف جواب الشرط يدل على تعظيم الأمر وشدته في مقامات الوعيد.

القاعدة السابعة عشرة: بعض الأسماء الواردة في القرآن إذا أُفرِ دلّ على المعنى، ودلّ المناسب له، وإذا قُرِن مع غيره دلّ على بعض المعنى، ودلّ ما قُرِنَ معه على باقيه.





القاعدة الثامنة عشرة: إطلاق الهداية والإضلال وتقييدها.

القاعدة التاسعة عشرة: الأسماء الحسني في ختم الآيات.

القاعدة العشرون: القرآن كله مُحْكَمٌ باعتبارٍ، وكله متشابِهٌ باعتبارٍ، وبعضه محكم وبعضه محكم وبعضه متشابه باعتبار ثالثِ.

القاعدة الحادية والعشرون: القرآن يَجْرِي في إرشاداته مع الزمان والأحوال في أحكامه الراجعة للعُرْف والعوائد.

القاعدة الثانية والعشرون: في مقاصد أمثلة القرآن.

القاعدة الثالثة والعشرون: إرشادات القرآن على نوعين.

القاعدة الرابعة والعشرون: التوسط والاعتدال وذمُّ الغلو.

القاعدة الخامسة والعشرون: حدود الله قد أمر بحفظها، ونهى عن تعدِّيها وقربانها.

القاعدة السادسة والعشرون: الأحكام في الآيات المقيدة.

القاعدة السابعة والعشرون: المحترزاتُ في القرآن تقع في كل المواضع في أشد الحاجة إليها.

القاعدة الثامنة والعشرون: في ذكْر الأوصاف الجامعة، التي وصفَ الله بها المؤمن.

القاعدة التاسعة والعشرون: في الفوائد التي يَجْتنيها العبد في معرفته وفهمه لأجناسِ علوم القرآن.

القاعدة الثلاثون: أركان الإيمان بالأسماء الحسني.

القاعدة الحادية والثلاثون: ربوبية الله في القرآن على نوعين: عامةٌ وخاصةٌ.

القاعدة الثانية والثلاثون: الأمرُ بالشيء نَهْيٌ عن ضده.

القاعدة الثالثة والثلاثون: المرض في القرآن -مرض القلوب- نوعان: مرض شبهات وشكوك، ومرض شهوات ومحرمات.

القاعدة الرابعة والثلاثون: دلّ القرآن في عدة آياتٍ أنّ مَن ترَك ما ينفعه مع الإمكان؛ ابتُليَ بالله عنه الأمر الأول. بالاشتغال بما يضرّه، وحُرِم الأمر الأول.



## قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



القاعدة الخامسة والثلاثون: تقديم أعلى المصلحتين وأهون المفسدتين.

القاعدة السادسة والثلاثون: مقابلة المعتدى بمثل عدوانه.

القاعدة السابعة والثلاثون: اعتبار المقاصد في ترتيب الأحكام.

القاعدة الثامنة والثلاثون: قد دلت آيات كثيرة على جبْر المنكسرِ قلبُهُ، ومَن تشوّفتْ نفسه لأمر من الأمور؛ إيجاباً أو استحباباً.

القاعدة التاسعة والثلاثون: في طريقة القرآن في أحوال السياسة الداخلية والخارجية.

القاعدة الأربعون: في دلالة القرآن على أصول الطب.

القاعدة الحادية والأربعون: قصر النظر على الحالة الحاضرة.

القاعدة الثانية والأربعون: الحقوق لله ولرسوله.

القاعدة الثالثة والأربعون: الأمر بالتثبت.

القاعدة الرابعة والأربعون: علاج مَيْل النفوس إلى ما لا ينبغي.

القاعدة الخامسة والأربعون: حثُّ الباري سبحانه في كتابه على الصلاح والإصلاح.

القاعدة السادسة والأربعون: ما أَمر الله به في كتابه.

القاعدة السابعة والأربعون: السياق الخاص يراد به العام، إذا كان سياقُ الآيات في أمورٍ خاصة. القاعدة الثامنة والأربعون: متى علّق الله علمه بالأمور بعد وجودها، كان المراد بذلك العلمُ الذي يترتّب عليه الجزاء.

القاعدة التاسعة والأربعون: إذا منع الله عباده المؤمنين شيئاً تتعلق به إرادتهم، فتح لهم باباً أنفعَ لها منه وأسهل وأولى.

القاعدة الخمسون: آيات الرسول: هي التي يُبديها الباري ويَبْتديها.





القاعدة الحادية والخمسون: كلُّ ما ورد في القرآن من الأمر بالدعاء، والنهي عن دعاء غير الله، والثناء على الداعين: يتناول دعاء المسألة، ودعاء العبادة.

القاعدة الثانية والخمسون: إذا وَضَحَ الحق وبانَ، لم يبق للمعارضة العلمية، ولا العملية محلٌ. القاعدة الثالثة والخمسون: من قواعد القرآن: أنه يُبَيِّنُ أن الأجر والثواب على قدر المشقة.

القاعدة الرابعة والخمسون: كثيراً ما ينفي الله الشيء لعدم فائدته وثمرته المقصودة منه، وإن كانت صورته موجودة.

القاعدة الخامسة والخمسون: يُكتب للعبد عمله الذي باشره، ويُكمل له ما شرَعَ فيه وعجز عرب عمله. عن تكميله قهراً عنه، ويُكتب له ما نشأ عن عمله.

القاعدة السادسة والخمسون: تحصيل المصالح على قدر الوسع والطاقة.

القاعدة السابعة والخمسون: في كيفية الاستدلال بخلْق السماوات والأرض وما فيهما على التوحيد والمطالب العالية.

القاعدة الثامنة والخمسون: الكمال إنما يَظهر إذا قُرن بضده.

القاعدة التاسعة والخمسون: ﴿ إِنَّ هَنَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾.

القاعدة الستون: أنواع التعليم القصصى في القرآن.

القاعدة الحادية والستون: معرفة الأوقات وضبطها حثَّ الله عليه، حيث يترتب عليه حكمٌ عامٌّ أو حكمٌ خاصٌٌ.

القاعدة الثانية والستون: الصبر أكبر عون على جميع الأمور، والإحاطة بالشيء علماً وخبراً هو الذي يُعِين على الصبر.

القاعدة الثالثة والستون: العبرة بصدق الإيمان وصلاح الأعمال.

القاعدة الرابعة والستون: الأمور العارضة، التي لا قرار لها بسبب المزعجات أو الشبهات، قد تَرِدُ على الحق وعلى الأمور اليقينية، ولكن سِرْعانَ ما تَضمحِلّ وتزول.



# قراءة أفي مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



القاعدة الخامسة والستون: قد أرشد القرآن إلى المنع من الأمر المباح؛ إذا كان يُفضِي إلى ترْك الواجب، أو فِعْل محرَّم.

القاعدة السادسة والستون: مِن قواعد القرآن أنه يَستدل بالأقوال والأفعال على ما صَـدَرتْ عنه من الأخلاق والصفات.

القاعدة السابعة والستون: يُرِشد القرآن إلى الرجوع إلى الأمر المعلوم المحقَّق، للخروج مِن الشبهات والتوهمات.

القاعدة الثامنة والستون: ذِكْر الأوصافِ المتقابِلات، يُغني عن التصريح بالمفاضلة إذا كان الفرق معلوماً.

القاعدة التاسعة والستون: مَن تَرَكَ شيئًا لله عوّضه الله خيراً منه.

القاعدة السبعون: القرآن كفيلٌ بمقاومة جميع المفسدين، ولا يَعصِم مِن جميع الشرور إلا التمسك بأصوله، وفروعه، وتنفيذ شرائعه وأحكامه.

القاعدة الواحدة والسبعون: في اشتمالِ كثيرِ مِن ألفاظ القرآن على جوامع المعاني.

وبعد هذا النقل لعناوين القواعد والضوابط الإحدى والسبعين قاعدةً، إليك نصَّ القاعدة الأولى، والقاعدة الثانية؛ لترى نموذجاً لطريقة بيانه لهذه القواعد:

# القاعدة الأولى: في كيفية تلقِّي التفسير:

ومما يُنوَّه عنه في هذه القاعدة، هو: أنّ مَن سلَك طريقاً وعمل عملاً، وأتاه من أبوابِه، وطرقِهِ الموصلة إليه، فلا بد أن يُفْلح وينجح ويصل به إلى غايته، كما قال تعالى: ﴿وَأَتُوا اللَّهُ يُوتَ مِنْ أَبُولِهِ كَا ﴾، [البقرة: ١٨٩]، وكلما عظم المطلوب تأكد هذا الأمر، وتعيّن البحث التام عن أمثلِ وأقوم الطرق الموصلة إليه. ولا ريب أن ما نحن فيه هو أهم الأمور وأجلُها، بل هو أساسها وأصلها.





فاعلم أن هذا القرآن العظيم أنزله الله لهداية الخلق وإرشادهم، وأنه في كل وقت وزمان ومكان يرشد إلى أهدى الأمور وأقومها. ﴿ إِنّ هَلَا اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى النّاسِ أن يتلقوا معنى كلام الله كما تلقّاه الصحابة وَعَلَيْعَهُ، ... فمَن سلك هذا الطريق، وجَد واجتهد في تدبر كلام الله، انفتح له الباب الأعظم في علم التفسير، وقويت معرفته واستنارت بصيرته، واستغنى بهذا الطريق عن كثرة التكلّفات، وعن البحوث الخارجية، وخصوصاً إذا كان قد أُخذ من علوم العربية جانباً قوياً، وكان له إلمامٌ واهتمام بسيرة النبي على وأحواله مع أوليائه وأعدائه. فإن ذلك أكبر عونٍ على هذا المطلب.

ومتى علم العبد أن القرآن فيه بيان كل شيء، وأنه كفيل بجميع المصالح؛ مبيِّنُ لها، حاثٌ عليها، زاجرٌ عن المضارّ كلّها، وجعل هذه القاعدة نصب عينيه، ونزّلها على كل واقعٍ وحادث، سابقٍ أو لاحقٍ. ظهَرَ له عظم مواقِعِها، وكثرة فوائدها وثمرتها.

ويلحق بهذه القاعدة:

القاعدة الثانية: العبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب:

وهذه القاعدة نافعة جداً، بمراعاتها يحصل للعبد خيرٌ كثير وعلمٌ غزير، وبإهمالها وعدم ملاحظتها يفوته علمٌ كثير، ويقع الغلط والارتباك الخطير.

وهذا الأصل اتفق عليه المحققون مِن أهل الأصول وغيرهم، فمتى راعيت القاعدة حقَّ الرعاية، وعرفتَ أنّ ما قاله المفسرون مِن أسبابِ النزول: إنما هو على سبيل المثال؛ لتوضيح الألفاظ، وليستْ معاني الألفاظ والآيات مقصورةً عليها. فقولهم: نزلت في كذا وكذا، معناه: أن هذا مما يَدخل فيها. ومِن جملة ما يراد بها. فإنّ القرآن ... إنما نزل لهداية أوّلِ الأمة وآخرِها، حيث تكون، وأنّى تكون.





والله تعالى قد أُمرَنا بالتفكر والتدبر لكتابه، فإذا تدبرنا الألفاظ العامة، وفهمنا أن معناها يتناول أشياء كثيرة، فلأي شيء نُخرج بعض هذه المعاني، مع دخول ما هو مثلها ونظيرها فيها؟

...وإذا أَمَرَ بشيء نظرتَ إلى معناه، وما يَدخل فيه وما لا يدخل، وعلمت أنّ ذلك الأمر موجَّهُ إلى جميع الأمة، وكذلك في النهي.

ولهذا كانت معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله أصل كل الخير والفلاح، والجهل بذلك أصل كل الشر والخسران().

وأخيراً: أقول في نهاية الكلام عن هذا الكتاب النفيس حقّاً: إنَّه كتابُ منهجٍ، مُؤَسِّسِ لتَدَبُّرِ القرآنِ تَدَبُّراً سديداً، وتفسيرِه تفسيراً بمَنْأَىً عن الزَّلَلِ والخطَل.

ومَا أجملَ، وأَصْدَقَ قول المؤلِّفِ عنه في مقدمته!: «فهذه أصولٌ وقواعدُ في تفسير القرآن الكريم، جليلةُ المقدار، عظيمةُ النفع، تُعِينُ قارئها ومتأمِّلَها على فهم كلام الله، والاهتداء به. ومَخْبَرُها أَجلُّ مِن وصْفها، فإنَّها تَفْتح للعبد مِن طرُق التفسير، ومنهاج الفهم عن الله: ما يُغني عن كثيرٍ مِن التفاسير، الخالية من هذه البحوث النافعة».

وكذلك قوله: «فلنشرع الآن بذكر القواعد والضوابط على وجه الإيجاز الذي يعضل به المقصود. لأنّه إذا انفتح للعبد الباب، وتمهّدتْ بفهم القاعدة الأسباب، وتمدّرُ بَ منها بعدّة أمثلة، تُوضِّحُها، وتُبيِّنُ طريقَها ومنهجَها؛ لم يَحْتجُ إلى زيادةِ البسط، وكثرة التفاصيل».

وإنِّي أحمد الله تعالى على توفيقه لي بقراءة هذا الكتاب مُذْ أيّام الشباب، فنفعني الله به، فتأسَّسَ في فهْمِي مَنهجُ سديدٌ، لفقْه وَحْيِ اللهِ تعالى، بَل وفقْه الكلام عامَّةً. إنّ تأسيس صحّة المنهج أمرٌ في غاية الأهمية؛ لسلامة فقْه الكتاب والسنّة، وللسلامة مِن مزالق سوء الفهم، واختلال المنهج.

<sup>(</sup>١) يُنظَر: القواعد الحِسان في تفسير القرآن، ص ٥-٨.





ولو كان لي مِن الأمر شيءٌ؛ لقرّرتُ هذا الكتاب على عموم الطلاب.

٣- النموذج الثَّالث: (ليدّبروا آياته)(١):

### ميزةُ هذا العمل:

١ - أنه ثمرةُ تدبر للقرآن الكريم، وتأملات منوَّعة.

٢- أنه جاء على طريقة مبتكرة، حيث تُجْمع هذه التدبرات بطرائق ووسائل، حدّدوها، فيُخرجونها في أجزاء تِباعاً، بحيث يكون كل جزء حصاداً للتدبر على مَدَى عام كامل، مِن ذلك العدد الكبير مِن الناس المتدبرين المعاصرين والسابقين في مختلف العصور مِن المفسرين وسائر الأئمة!

٣- ومن خصائص هذه السلسلة التدبرية، أيضاً:

- كوْنُها مقاطعَ موجزة.
- وأنها ليست عمَل شخصٍ واحد، وإنما لعدد مِن العلماء والمتدبرين مِن عصرنا ومِن مختلف العصور، كما قلتُ، مَعْزوّةً لأَصحابها ومصادِرها.
- وأنها منوّعة شاملة لمواضع مِن الكتاب العزيز، بحسَب اختياراتهم لبعض الآيات وبعض الألفاظ وبعض الأساليب القرآنية.

وإليك نماذجَ متفرّقة مختارة مِن هذا العمل:

## فمما ورد في المجموعة الأولى:

١-(١) إن هذا القرآن قد قرأه عبيدٌ وصبيانٌ لا عِلم لهم بتأويله، وما تدبُّرُ آياته إلا باتباعه، وما هو بحفظ حروفه وإضاعة حدوده، حتى إنّ أحدهم ليقول:



<sup>(</sup>۱) «حَصَادُ عامٍ مِنَ التَّدَبُّر»، مركز تَدَبُّر، الجزء الأول، وما بعده مِن الأجزاء، تأمّلات لمواضِعَ مِن القرآن لنحو ۱۲۰ م. على أنَّ جُلَّ ما في القرآن لنحو ۱۲۰ م. على أنَّ جُلَّ ما في هذا الكتاب داخلٌ في النقل مِن كتب التفسير، لا مِن تَدبّر المتدبرين، على ما نَبّهَ عليه فاضلٌ.

<sup>(</sup>٢) أرقام التسلسل هذه جاءت بحسب مواضع الاختيار من الكتاب.



لقد قرأت القرآن فما أسقطت منه حرفاً. وقد -والله- أسقطه كله، ما يُرى القرآن له في خُلق ولا عمل.

[الحسن البصري، فهم القرآن (ص: ٢٧٦)].

٥- مِن مفاتيح التدَبُّر: التأني في القراءة: فقد روى الترمذي وصححه أن أم سلمة نعتت قراءة النبي على فإذا هي قراءة مفسَّرة: حرفاً حرفاً، وهذا كقول أنس حكما في البخاري-: كانت قراءة النبي مدّاً. وقال ابن أبي مليكة: سافرت مع ابن عباس، فكان يقوم نصف الليل، فيقرأ القرآن حرفاً حرفاً، ثم يبكي حتى تسمع له نشيجاً.

7- «عليك بتدَبُّر القرآن حتى تعرف المعنى، تدبره من أوّله إلى آخره، واقرأه بقلب بتدبر وتعقل، ورغبة في العمل والفائدة، لا تقرأه بقلب غافل، اقرأه بقلب حاضر، واسأل أهل العلم عما أشكل عليك، مع أن أكثره -بحمد الله- واضح للعامة والخاصة مِمَّن يعرف اللغة العربية».

[ابن باز، فتاواه (۹/ ۲۵)].

9- «المؤمن العاقل إذا تلا القرآن، استعرضَه، فكان كالمرآة يرى بها ما حُسِّن من فعله وما قُبِّح؛ فما خوَّفه به مولاه من عقابه خافه، وما رغّب فيه مولاه رغِب فيه ورجاه، فمن كانت هذه صفته -أو ما قاربها- فقد تلاه حقّ تلاوته، وكان له القرآن شاهداً وشفيعاً، وأنيساً وحرزاً، ونفع نفسه، وأهله، وعاد على والديه وولده كلُّ خيرِ في الدنيا والآخرة».

[الإمام الآجري، أخلاق حملة القرآن، (ص: ٢٧)].

• ١- «من النصح لكتاب الله: شدة حبه وتعظيم قدره، والرغبة في فهمه، والعناية بتدبره؛ لفهم ما أحبَّ مولاه أنْ يفهمه عنه، وكذلك الناصح مِن الناس يَفهم وصية مَن ينصحه، وإنْ وردَ عليه كتابٌ منه، عُني بفهمه؛ ليَقُومَ عليه





بما كَتبَ به فيه إليه، فكذلك الناصح لكتابِ ربه، يُعني بفهمه، ليقوم لله بما أَمر به كما يُحِب ويرضى، ويَتخلَق بأخلاقه، ويتأذَّب بآدابه».

[ابن رجب، جامع العلوم والحكم، (ص: ٧٦)].

٣٧ - «وليس في القرآن لفظٌ إلا وهو مقرون بما يَبِينُ به المراد، ومَن غلِط في فهم القرآن؛ فمن قصوره أو تقصيره».

[ابن تيمية، مجموع الفتاوي (٢٠/ ٤٧٤)].

٢٨ - «إذا كان كلام العالِمِ أولى بالاستماع مِن كلام الجاهل، وكلامُ الوالدة الرؤوم أحـق بالاستماع مِن كلامِ غيرها، فالله أعلم العلماء، وأرحمُ الرحماء؛ فكلامه أوْلى كلام بالاستماع، والتذبُّر، والفهم»(١).

[الحارث المحاسبي، فهم القرآن، (ص: ٢٤٧)].

#### ومما وررد في المجموعة الثانية:

## «سُورة الْفَاتِحَةِ:

1- ﴿ ٱلْكَنْدُ بِنَهِ مَنِ ٱلْمَعَدَى ﴾ يؤخذ مِن سورة الفاتحة إيجازُ المقدمةِ مع بلاغتها؛ لئلًا تَمَلّ نفوسُ السامعين بطول انتظار المقصود، وهذا سُنّةُ للخطباء ألا يُطِيلوا المقدمة فيُنسبوا إلى العِيّ، فإنّه بمقدار ما تُطالُ المقدمة يَقْصر الغرضُ، ومن هذا يَظهر وجُهُ وضْعها قبل السور الطوال مع أنّها سورةٌ قصيرة.

[ابن عاشور، التحرير والتنوير (١/ ١٥٣)].

٢- ﴿ ٱلْمَامَدُ بِيَ وَمَنِ ٱلْمَامِينَ ﴾ الحمد هو: المدح المقرون بالمحبة التامة،
 والتعظيم التام، وهذا مناسب جدًّا للوصف الذي جاء بعد الحمد:



<sup>(</sup>١) ليدبروا آياته، المجموعة الأولى.



(رب العالمين = الربوبية)، فإذا كان الله هو مَن ربَّى العبدُ؛ وجب عليه أن يحبَّه، وإذا كان هو القادر على ذلك؛ وجب عليه تعظيمه.

[ابن القيم، بدائع الفوائد (٣/ ١٣٢)]

٣- مَبْنَى الفاتحة على العبودية، فإنّ العبودية: إما محبة، أو رجاء، أو خوف، و ﴿ الْعَكَمْدُ بِنَهِ ... ﴾ محبة، و ﴿ الرّحْمَٰنِ الرَّحِيهِ ﴾ رجاء، و ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِّيكِ عَرْمِ الدّيكِ عَرْمَ اللهِ عبداً استشعرها، وأثّرت في قلبه، وحياته.

٤- ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيرِ ﴾ قال أهل العلم: هذان الاسمان يفتحان -لمن عقل - أوسع أبواب المحبَّة لله، والرجاء فيه. وتنويعُ الاسمين -مع أنَّ المصدر واحد، وهو الرحمة - دليلُ سعتِها، وفي الحديث القدسي: (أنا عند ظنِّ عبدي بي).

[صالح آل الشيخ].

٥- ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِّيكِ ﴾ تأمَّلْ كيف تضمَّنت هذه الآية:

أ - إثبات المعاد.

ب- جزاء العباد بأعمالهم -حسنِها وسَيِّئها-.

ج- تفرَّدُ الرب تعالى بالحُكْم، إذْ ذاك، بين الخلائق.

د - كون حُكْمه تعالى بالعدل.

[ابن القيم، مدارج السالكين (١/٧)].

٦- ف ﴿إِيَّاكَ مَبْتُهُ ﴾ الغاية، و ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ الوسيلة، فلن تستطيع أن تعبد الله إلا
 بالله، فالبداية من الله، والنهاية إلى الله، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون.

[ينظر: العبودية لابن تيمية].





٧- ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ مِن أدبِ الدعاء أنْ يكون ذلك بعد الثناء، وفي قوله:
 ﴿ آلْتَكُمْدُ يَنَّهِ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ النَّعْمَنِ ٱلرَّحِيرِ ﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ ثناءٌ، وهذا مناسب أنْ يكون قبْل الدعاء ﴿ آهْدِنَا ﴾.

[ينظر: تفسير ابن كثير].

## في لفظةِ: ﴿أَنْعَمَتَ ﴾ فوائد:

أ - أنَّ الصراط المستقيم نعمة مِن أعظم النعم.

ب- أنَّ الهداية لا بعمل العبد، بل نعمة مِن غيره أُسْدِيت إليه.

ج- أنَّ المنعم بالهداية هو الله وحده.

د - وفيه أدبُ النعمة أنْ تُنسب لِمُسْدِيها، خاصة حال مخاطبته بها.

[باسل الرشود].

- ٩- ﴿ مِرَطَ اللَّذِينَ أَنْعَمَتَ عَلَيْهِم ﴾ فيها إشارةٌ وبشارةٌ للمهتدي أنَّه ليس وحده على
   هـذا الطريق، وأنّه وإنْ كان غريباً بين العابثين مِن البشر، فإنّ طريقَهُ مَلِيءٌ
   بالصالحين، الذين حازوا أعلى نعمةٍ، فلْيأنس بذلك.
- ١ حقيقةُ الصراط المستقيم هي: معرفةُ الحقِّ والعملُ به؛ لأنَّ الله لَمّا ذكرَه في الفاتحة بيَّنَ مَن انحرفوا عنه، وهم اليهود المغضوب عليهم، الذين عرفوا الحق ولم يعملوا به، والنصارى الذين ضلُّوا عن الحق وعمِلوا بغيره.

[د. محمد الخضيري].

11- كثير مِن النَّاس إذا رأى في التفسير أنَّ اليهود مغضوبٌ عليهم، والنصارى ضالُون، ظنَّ أنَّ ذلك مخصوص بهم، مع أنّ الله أَمَرَ بقراءة الفاتحة كل صلاةٍ، فيا سبحان الله! كيف يأمره الله أن يستعيذ مِن شيءٍ لا حذَرَ عليه منه، ولا يُتصوَّر أنّه يفعله! بل يَدخل في المغضوب عليهم مَن لم يَعمل بعلمه، وفي الضالين العاملون بلا عِلم.

[محمد بن عبد الوهاب، تفسير سورة الفاتحة (ص: ٩)].





17- مِن أحسنِ ما يَفتح لك بابَ فهم الفاتحة قوله تعالى - في الحديث القدسي-: (قَسمتُ الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سأل، فإذا قال العبد: ﴿ الْمَحْمَدُ بِلَهِ مِنِ اللهِ عبدي، وإذا قال: ﴿ اللهِ الله

[محمد بن عبد الوهاب، تفسير سورة الفاتحة (ص: ٨)].

ومِن المهم والمفيد، الإفادةُ مِن «فهرس التصنيف الموضوعي»، الذي ختموا به المجموعة، ببيان مواضع الوقفات التدبرية لكلِّ معنى واردٍ في المجموعة؛ إذْ هو وسيلةٌ سريعةٌ للوقوف على المعنى، الذي ربما تَبحثُ عنه طويلاً وعن مواضع مجيئه في الكتاب.

وأخيراً: في نهاية الكلام عن هذه النماذج مِن هذه المؤلفات الخاصة بالوسائل المساعِدة على التدبر، يُوصَى طالبُ التدبر باستعراضِ مجموعةٍ مختارةٍ مِن هذا النوع مِن المؤلفات والوسائل، الخادمة لتدبر القرآن مِن مجالاتٍ أو زوايا مختلفة، للاطّلاع عليها أو على نماذجَ منها؛ للوقوف على مختلف أصناف هذه الكتب.





## المبحث الرابع

التطبيقاتُ الإلكترونيةُ القرآنيةُ والحديثيةُ الساعِدَةُ على التلاوةِ والحفظِ والتدَبُّرِ

#### توطئـة:

إنّ هذا القرآن الكريم، والحديث الشريف، محفوظان بحفظ الله تعالى وبتَكَفُّلِهِ بذلك.

ومِن بركة هذا الحفظ: تَجديد الله للأسباب والوسائل في مختلف العصور، لهذا الحفظ الإلهي، المتمثّل في قَدر الله وإرادتِ في الْخَلْق، وفي تسخير عباد الله لتخصيص حياتهم كلها لخدمة كتاب الله وحديث رسوله وفي، وحِفْظهما مِن التغيير والتبديل، واستمرارهم في التجديد والابتكار لأداء هذه المهمة الشريفة!

وقد تجَدَّدت نعمة الله علينا هذه في هذا العصر، لتكون هذه العناية بوحْي الله وحفْظه، وتجديد وسائله في هذا العصر في مستوى لم يَسبِق له مثال في هذا الابتكار وهذا التطوير للأسباب والوسائل الإلكترونية والرقمية، فسبحان الله وبحمده، فهو الخالق المبدع الحكيم، جل جلاله!



<sup>(</sup>١) آثرتُ إبقاء ما يتعلقُ بالحديث الشريف من تطبيقاتِ قليلةٍ، وأوردتُ الدليلَ كاملاً؛ وذلك لأهميَّة الرُّجوع في تدَبُّر القرآن إلى الحديث؛ وأهميَّةِ الإلمام ببعض وسائل البحث فيه؛ ولِما رجوتُهُ مِن بركة هذه الدَّلالة على هذا النهر الجاري، بل البحر الماتع مِن وسائل الصلة بوحي الله سبحانه وبحمده.



ولا يَخفى أنّ كثيراً مِن جهود عباد الله المتميزة في مجال هذه الوسائل، لا يَعْلَم بها كثير مِن الراغبين في الإفادة منها؛ ولهذا بَدَا لي أنّ مِن المفيد أن يتضمن هذا الكتاب المبارك دلالةً على مختلَف البرامج والتطبيقات الإلكترونية؛ هديةً للباحثين عن الهداية!

فاخترتُ أَنْ أَنقُل هنا دليلاً شاملاً منشوراً في الشبكة العنكبوتية عن «التطبيقات القرآنية والحديثية»، مع إشاراتٍ لبيان طبيعة كلِّ تطبيق –منقولة غالباً مِن التطبيق نفسه – لتوضيحٍ موجزٍ عن التطبيق وطبيعته. وجزى الله خير الجزاء مَن عمِله ومَن عمِل على نشره ومَن اجتهد في الاستفادة منه.

وَيُمْكِنُ لَكَ الوقوفُ على أَيِّ تَطْبِيقٍ مِن هذه التَطْبِيقَاتِ بالبَحْثِ عَنه باسمه، النَحْيِقَاتِ بالبَحْثِ عَنه باسمه، الذي كَتَبْنَاهُ مُحَبَّراً بين هِلالَين، في قوقل (Google) وغَيرِه مِن الْمُحَرِّكاتِ البَحْثِيَّةِ عَلى الشبكة العنكبوتية.

وتطبيقات هذا الدليل مُصنَّفة بحسب النظام الحاسوبي، الذي تَشتَغل عليه، وهي:

## تطبيقات متوفرة على مَتْجَرَي «أبل» و»أندرويد»(١):

<sup>(</sup>۱) المؤتمر الافتراضي للتطبيقات القرآنية والحديثية، تحت رعاية معالي وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية السيّد/ عيسى أحمدالكندري، ۱۷-۱۸ رمضان ۱۶۶هـ-الموافق ۲۹-۳۰ أبريل ۲۰۲۱م. جاء في مقدّمة هذا الدليل:

<sup>&</sup>quot;يَعْرِضُ لكم هذا الدليلُ أكثر من ١٠٠ تطبيق للقرآن الكريم والحديث النبوي الشريف تم جمعها وعرْض بعضٍ منها في المؤتمر الافتراضي للتطبيقات القرآنية والحديثية، الذي أُقيم يومي الخميس والجمعة ١٨-١٩/ ٩/ ١٤٤٢هـ الموافق ٢٩-٣٠/ ٤/ ٢٠٢١م، بتنظيم مركز تبيان للدراسات، وتنفيذ شركة التحول التقني.

وهذه التطبيقات مصنَّفةٌ على الأنظمة الآتية:

<sup>-</sup> تطبيقات متوفرة على متْجرَيْ «أبل» و "أندرويد».

<sup>-</sup> تطبيقات متوفرة لنظام «أبل IOS» فقط.

<sup>-</sup> تطبيقات متوفرة لنظام «أندرويد» فقط.

<sup>-</sup> تطبيقات مكتبية».





يهدف إلى تصحيح قراءة الفاتحة، كلُّ ما عليك فعْلُهُ هـ والضغط على زر التسجيل، وتسجل قراءتك للفاتحة، ثم الانتظار حتى يردّ عليك أحد المعلمين المجازين ذوى الكفاءة.





إقراء



أول تطبيق لتعلم القرآن الكريم عن بُعْدِ على أيدى معلمين مؤهلين ومتميزين من خلال قراءة القرآن الكريم بالصوت والصورة بطريقة مباشرة وحَيّة في جلسات صوتية ومرئية، أو صوتية باستخدام جوال متصل بالإنترنت في أي وقت ومن أيِّ مكان.

#### كتاتيب





تطبيق كتاتيب لتعليم القرآن الكريم، التطبيق الأول، الذي يُعْنى بتصحيح تالاوة القرآن الكريم صوتياً مِن خلال نخبة من معلمي القرآن الكريم.

### إجلال | Ejlal





تقوم فكرة التطبيق الأساسية على ربط طلاب القرآن الكريم بمعلميهم، وإتاحة تصفح الجلسات والمقرئين، مع إمكانية طلب أكثر من نوع من الخدمات، التي يقوم بتقديمها المعلمون المعتمدون، ومحادثتهم نصياً وهاتفياً، بالإضافة إلى عرض دروس تجويد مرئية، وتصفح القرآن الكريم مع تفسيره. حيث يقوم التطبيق بربط الطالب بالمقرئين، وإتاحة تقييم القراءات والتسميع الخاص بهم، وتصفح دروس التجويد، وتصفح القرآن الكريم وتفسيره، ومتابعة سجل الطالب وتسميعه، ومحادثة الطالب مع المعلم الخاص به.



### قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآن الكريم



احفظ القرآن | **Ehfaz Al Quran** 



تطبيق «احفظ» مبنى على سهولة وتيسير حفظ سور القرآن الكريم بطريقة الألواح، فكل سورة من سور القرآن تزيد عدد آياتها عن ٦ آية مقسمة إلى عدة ألواح كل لوح ٦ آية واللوح يتم حفظه على ٤ مراحل كل مرحلة عدة مقاطع صوتيه لنفس اللوح، مرتبة بشكل هرَميّ يسهل سماعها وترديدها، حتى يتم حفظها بطريقة سهلة للصغير والكبير، والعربي والأعجمي.

القرآن الكريم



آيـــة - تـطبيــق «آيـة» هـو تطبيـق متكامـل لتـ الاوة وتدبـر القـرآن الكريـم، يجمع بن جمال التصميم وسهولة الاستخدام، الفائز بجائزة الكويت الدولية في دورتها الثامنة كأفضل تطبيق قرآن، يأتيكم من مركز تفسير للدراسات القرآنية.

> الكشاف – المكتــة القر آنيــة



يتمتع تطبيق «الكشاف» بالعديد من المزايا والخدمات المهمة لطلبة العلم والباحثين؛ حيث يضم أكثر من ٥٠ كتابًا وأكثر من ٤٩٠ مجلدًا في أكثر من ٢٠٠ ألف صفحة لأوثق المفسرين في بيان معاني القرآن الكريم، مع إمكانية البحث بطريقة علمية ليسهل على طالب العلم الوصول إلى المعلومات الموثقة.

ختمة | Khatmah



تطبيق «ختمة» يساعدك على ختم القرآن الكريم حيث يقلة م لك وردك اليومي حسب المدة التي تريد أن تختم المصحف فيها، كما يقوم بتنبيهك يومياً لتذكيرك بالورْد في الوقت الذي تحدده.





يسهِّل دراسة القرآن وفهمه - فيه كل ما يحتاجه الباحث والمتدبِّر في آيات الله تعالى ومعانى كتابه الكريم.

الباحث القرآني



«آيات القرآن الكريم»: مشروع المصحف الإلكتروني بجامعة الملك سعود، وهو مفيدٌ، وفيه مربوطة صفحات المصحف بتفسيرها، وهذه مزيّةٌ مفيدة جداً.

آيات القرآن |

Ayat: Al Quran



«القرآن تدبر وعمل» هو منهج متكامل محكّم ومتخصص في التدريب على تدبر القرآن الكريم، والعمل به، وفق منهج أهل السنة والجماعة.

القرآن تدبر وعمل



١ إذاعات القرآن(١)



تطبيق إذاعات علوم القرآن الكريم وترجماته هو أحد التطبيقات التي طورتها لجنة الدعوة الإلكترونية التابعة لجمعية النجاة الخيرية بدولة الكويت. يهدف التطبيق إلى نشر القرآن الكريم وزيادة ارتباط المسلمين والمهتدين الجدد به، وتعرف غير المسلمين على تعاليم القرآن.



<sup>(</sup>١) وقد سبَق قبْل صفحات عَرْضٌ تفصيليٌّ عن هذا التطبيق المهم، فلعلك ترجع إليه.

## قراءة في مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



القرآن العظيم | 14 **Great Quran** 



يتميز تطبيق القرآن العظيم باعتماده لطبعة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف بالمدينة المنورة والأزهر الشريف، وتتم مراجعته آية آية بشكل مستمر من قِبَل لجنة علمية مُجازَة بالقراءات العشر؛ فتدبر كلام الله بقراءتك القرآن وأنت مطمئن النفس من عدم وجود أي تحريف فيه.

التطبيق الأول بتقنية الذكاء الاصطناعي. يمكّنك من اختبار حفظك لآيات القرآن الكريم عن طريق التسميع.



مصحف المدينة النبوية



تطبيق صادر عن مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة المنورة. يدعم ١٣ لغة عالمية ويحتوى على خاصية البحث السريع والتفسير الميسر.

القرآن الكريم



غريب المعاني تطبيق تفاعليّ لتعلم معاني القرآن الكريم. شرح لمعانى القرآن عبر مقاطع مرئية وأسئلة مختلفة. يمكن الحصول على شهادة إنجاز معتمدة من مركز تفسير.

المصحف الشامل للأطفال



تطبيق تفاعلي يعتمد على استراتيجية التلعيب في التعليم. يوفر جمع النقاط ومتابعة الإنجازات والتقدم على مستوى العالم.





تطبيق يقدّم لأول مرة التفسير الصوتي للقرآن الكريم وفقاً لتفسير السعدي.

القرآن الكريم



قرآن كامل مع أكثر من ٣٥ ترجمة تدعم عرضاً شبكيّاً واضحاً وعرض بورتريه وأفقي في كل الشاشات. التجويد الملون (النطق):

غُنة وإخفاء وإدغام وإقلاب وقلقلة. أول برنامج للهواتف الذكية في العالم يقدم خدمة التجويد المرمَّزة بالألوان باستخدام أحدث محرك ديناميكي للعرض. iQuran

ran 19



المصحف الذهبي برنامج متخصص بعرض القرآن الكريم واستماعه بصورة تفاعلية ميسرة، مشتمل على عدّة خدمات، وخدمة تحديد القبلة.

المصحف الذهبي | Golden Quran



نسعى في مُدَّكِر لتيسر تعلُّم القرآن الكريم (تلاوةً وتسميعاً وتلقيناً) لمختلف الفئات، من خلال تطبيقات الأجهزة الذكية، حيث يقدم التطبيق جلسات فردية مع

مُدَّكر





أمهر المقرئين على مدار الساعة.

## قراءة في مصادر تدبر القرآن الكريم



٢ مصحف المدينة



مصحف تفاعليّ بتصاميم متنوعة، تساعد القارئ على الاستمتاع بالتلاوة، بالإضافة إلى أدوات تسهل عملية الحفظ للطالب، يمكن أن يكون مصحفاً يخدم حلقات التحفيظ ومدارس القرآن على مستوى العالم.

بلغوا | Convey



أكثر من ٣٠٠ صورة عالية الجودة في مختلف المواضيع والمناسبات. مع إمكانية مشاركة ترجمات مركز نور إنترناشيونال للقرآن الكريم لكل مِن اللغة الإنجليزية والفرنسية والأسبانية واللاتينية.

المصلي



يستخدمه أكثر من ١٧ مليون مسلم حول العالم، وهو يقدّم لك الأذان ومواقيت الصلاة بكامل الدقة على حسب دولتك ومدينتك، وينبهك بأجمل أصوات الأذان في أوقات الصلاة وبحسب اختيارك.

٢٥ تدارس القرآن



مصحف جديد تتلو من خلاله القرآن الكريم، وتجد في كل آية منه وقفات متنوعة، تبحر بها إلى كنوز القرآن وتنهل من لآلئ خيراته. وهو مصحف مربوط به عدد كبير من كتب التفسير، وقد عددت المتوافر فيه منها، عند كتابة هذه الأسطر: ٢٦ كتاب تفسير.

۲ | نختم



يساعدك على استغلال وقتك بحسنات مثل الجبال، فكلما أردت فتح جوالك عرض عليك آية من كتاب الله من آخر آية وصلت لها. وتستطيع معرفة تفسيرها، وممكن تسمعها بصوت قارئك المفضل.

أول تطبيق للمصحف يستخدم الخط وليس الصور (ورسمه مطابق لرسم المصحف الشريف).





هو التطبيق الإلكتروني الرسمي بالرئاسة العامة لشؤون المسجد الحرام والمسجد النبوي. وهو يعرض نسخة عالية الدقّة من النسخة المعتمدة (لطبعة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة المنورة) برواية حفص عن عاصم.

۲۷ مصحف الحرمين الشريفين



تطبيق تفاعلي بتصاميم جاذبة لحفظ الحديث الشريف مقسمة على خمس مستويات تصاعدية منوعة.

الحفّاظ الصغار



تطبيق لتعلم وحفظ القرآن الكريم بالصوت، سيفيدك في حفظ القران الكريم، تحفيظ القرآن الكريم بشكل ميسر وسهل للشيخ محمد صديق المنشاوي (المصحف المعلم)، تطبيق تحفيظ القرآن الكريم للأطفال والكبار.

۲۹ تحفيظ القرآن الكريم Tahfiz



التطبيق الإلكتروني الأول من نوعه الذي يضع بين يدي الطالب والطالبة المصحف الكريم وفق المنهج الدراسي المعتمد بوزارة التعليم.

٣٠ المصحف المدرسي



تطبيق تفاعلي للأطفال لتعلم وحفظ القرآن لجزء عمّ والأحرف الهجائية وأكثر من ١٢ دعاء.

١ عدنان معلم القرآن









۳۲ اتلوها صح - تعليم القرآن



تطبيق لتعلم وحفظ القرآن الكريم بالصوت سيفيدك في حفظ القرآن الكريم ميسر وسهل للشيخ محمد صديق المنشاوي (المصحف المعلم)، تطبيق تحفيظ القرآن الكريم للأطفال والكبار.

### القارئ جامع التلاوات

44



جامع التلاوات بأكثر من ٥٠ لغة، تتيح الاستماع إلى تلاوات أكثر من ٩٠٠ قارئ من مشاهير القراء حول العالم بالروايات المختلفة من خلال موقع https://zekr.online:

#### مُصحف المدينة المنورة





صادر عن مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة المنورة يتضمن نسختين بدقة عالية مع التفسير الميسر وشرح غريب الألفاظ وترجمة المعاني وإمكانية البحث ومتابعة ورد القراءة وسماع تلاوة الآيات بصوت مشاهير القراء.

#### مصحف مكة





قراءة القرآن الكريم برواية حفص، بالخط العثماني، من طبعة مصحف المدينة الجديد، ضمن ألوانٍ هادئة مريحة للعين. يحتوي على التفاسير، ترجمات المعاني، التلاوات الصوتية، البحث المتقدم والذكي، العلامات المرجعية، وإضافة الخواطر وتدوين التدبرات، والمشاركة.





مصحف الحمد يعينك على قراءة ومتابعة وردك اليومي والاستماع للتلاوات الصوتية، مساعدتك على حفظ كتاب الله وتعلُّم معاني آياته، من خلال واجهة سهلة الاستخدام بتصميمات جذابة.

## مصحف الحمدالإلكتروني



#### ١ المصحف الجامع



المصحف الجامع تطبيق جامع للتلاوات والتفاسير وترجمات معاني القرآن الكريم. من خلال هذا التطبيق يمكنك الاستماع إلى تلاوة عدة قراء من العالم الإسلامي بعدة روايات، مع التفاسير المختلفة، وترجمة معاني القرآن بعدة لغات، وخصائص للبحث السريع، والاستماع المحدد بزمن، وتدوين الخواطر على الآيات.

#### ٣٨ قرآننا



المصحف الشريف مع عدد من المميزات بالإضافة إلى ترجمة معاني القرآن الكريم بأكثر من ٣٥ لغة مختلفة، تلاوات القرآن بأكثر من ٢٥٠ قارئ في العالم الإسلامي، تفسير القرآن بـ ٨ تفسيرات مختلفة، إعراب القرآن الكريم، إضافة ورد يومي للقرآن، قصص القرآن الكريم (٢٤ قصة مرسومة وملونه للأطفال مع تشغيل الصوت وكذلك أسئلة في نهاية كل قصة لتثبيت المعلومة لدى أطفالكم)، الأذكار .. أكثر من ٥٠ ذكر صحيح من أذكار الكتاب والسنة النبوية مع إمكانية تشغيل الصوت،

تطبيقات القرآن الكريم في تطبيق واحد!





التفسير الصوتى، ومحفّظ القرآن الكريم.





| مصحف آیات الحاجـة للإنترنـت.  الحاجـة للإنترنـت.  معاني القرآن الكريـم بلغتك لخدمة غيـر الناطقيـن باللغة اللغات اللغات العربية في كل مكان.  العربية في كل مكان.  هـو نسـخة شـاملة ومطـورة مـن المكتبـة الصوتيـة للقـرآن الكريـم (موقـع وتطبيـق MP3 Quran). |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عاني القرآن الكريم بلغتك لخدمة غير الناطقين باللغة العربية في كل مكان.  اللغات العربية في كل مكان.  هو نسخة شاملة ومطورة من المكتبة الصوتية للقرآن الكريم بلغتك لحدمة غير الناطقين باللغة                                                                  |
| اللغات العربية في كل مكان.  العربية في كل مكان.  عربية في كل مكان.  عربية في كل مكان.  عربية في كل مكان.  الكيونية للقرآن هو نسخة شاملة ومطورة من المكتبة الصوتية للقرآن                                                                                   |
| اللغات العربية في كل مكان.  العربية في كل مكان.  عربية في كل مكان.  عربية في كل مكان.  عربية في كل مكان.  الكيونية للقرآن هو نسخة شاملة ومطورة من المكتبة الصوتية للقرآن                                                                                   |
| ع مصحف التلاوة هـ و نسخة شاملة ومطورة من المكتبة الصوتية للقرآن الكلامة ومطورة من المكتبة الصوتية للقرآن                                                                                                                                                   |
| (MP3 Ouran " hair a sin)                                                                                                                                                                                                                                   |
| (MP3 Ouran " hair a sin)                                                                                                                                                                                                                                   |
| (MP3 Ouran " hair a sin)                                                                                                                                                                                                                                   |
| الكريم (موقع وتطبيق MP3 Quran).                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |
| عبيان القرآن   تطبيق قرآني تفاعلي رائد يتضمن معاني الكلمات ومعلم                                                                                                                                                                                           |
| Bayan Quran 3 القرآن والعديد من التلاوات والترجمات والمزيد.                                                                                                                                                                                                |
| الملك ميزة جميلة على الأيفون وهي محاكات حركة المورق الطبيعي عند تقليب الأوراق.                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |
| muslim pal قصحف القرآن الكريم مع ترجمات وتفاسير مختلفة.                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |





| صحف للقرآن الكريم بشكل عصري وإبداعي. |
|--------------------------------------|
|--------------------------------------|

#### مصحف الحرمين



#### 20

٤٤

تقدمه جمعية هدية الحاج والمعتمر الخيرية لتعليم تلاوة القرآن الكريم، التطبيق هو الأول والوحيد حول العالم الذي يمتاز باستخدام تقنيات الذكاء الاصطناعي في التعرف على صوت القارئ، ويدعم التطبيق (٥٢ لغة، بالإضافة إلى تسهيل عملية الحفظ، وإحدى أهم مزاياه خاصية البحث بالصوت مما يسهل على الأشخاص ذوى الإعاقة استخدامه، نال التطبيق جوائز عالمية من أبرزها جائزة أمير الكويت لحفظ القرآن الكريم، وجائزة جامعة الدول العربية «الإلسكو» فرع التطبيقات التعليمية.



## الإشاري



المصحف المدرسي تطبيق معتمد مِن وزارة التعليم للطلبة الصُّم (العوق السمعي) بلغة الإشارة. يوفر خاصية التكرار وحفظ آخِر موضع انتهى فيه الطالب من الحفظ أو التلاوة.

#### القرآن الكريم -السديس والشريم







## قراءة في مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم







تطبيق شامل في صحيحَي البخاري ومسلم، ولمعرفة الحديث الصَّحيح والضَّعيف والموضوعِ وشرح مختصر وسهل للأحاديث.

تطبيق حديثي (الموسوعة الحديثية)



تطبيق حديثي (سنن)

٥٦ تع

٥٥

تطبيق يحتوي على السنن الموقوتة وغير الموقوتة ويوفر مشاركة ونشر الأذكار وسنن الرسول اليومية.

۵۷ تطبیق حدیثی (موسوعة صحیح البخاری)



موسوعة صحيح البخاري: الموسوعة الأولى التي تجمع روايات وعلوم وجوامع وشروح الصحيح في موقع واحد. وهو من أروع وأوسع برامج صحيح البخاري وخدمته خدمة شاملة.

٥٨ تطبيق حديثي (جامع الصحيحين)



تطبيق يحتوي على السنن الموقوتة وغير الموقوتة ويوفر مشاركة ونشر الأذكار وسنن الرسول اليومية.

۱۹۵ حلقات | Halaqat



هو تطبيق متخصص في إدارة حلقات القرآن الكريم في المساجد أو المدارس أو أي مكان في العالم، وذلك بتنظيم العلاقة بين الأستاذ/ة والطالب/ة.



## تطبيقات متو فرة لنظام «أبل ios» فقط:

## ترتيل أأكبر شبكة تعليمية للقرآن



المشتركون قادرون على تسجيل مقاطع صوتية، مع إرشادات بأحكام التجويد والتلاوة، يضم التطبيق معلمي تلاوة، مجازين بتعليم تلاوة القرآن الكريم، قادرین علی تحسین قدراتك فی التلاوة بسرعة و سهولة. كل مشترك لديه صفحة شخصة خاصة به لتحفيظ التلاوات ولمتابعة المشتركين الآخرين.

#### الفانوس



مثل «قوقل» للإنترنت ولكنه باحث متخصص ومتقدم للقرآن، فكما تستطيع البحث في الشبكة العنكبوتية على أدق الأمور بكافة الأشكال سوف يعينك تطبيق الفانوس على البحث في القرآن عن أدق الأمور وبعدة أشكال وسوف تُبْحِر كما لم تُبْحر من قبل لتجد ضالتك في كتاب الله بإذن الله.

مشروع عالمي لتعلم تلاوة القرآن لمتحدي الإعاقة

البصرية والسمعية والحركية.

## القرآن نَوَّرْنِي -

تعليم القرآن



إســــلام | Mus'haf



مصحف آي - فون مستخدم مصحف «آي-فون إسلام» يختار كل شيء، يحمّل المصحف الذي يرتاح مع القراءة فيه، يختار الشيخ الذي يفضل الاستماع إلى القرآن بصوته، وكذلك التفسير، وحتى طريقة تقليب الصفحات يمكنه اختيارها.





هذا التطبيق يعرض القرآن في الخط العثماني مع التفسير في الأسفل، الضغط على أي آية سيعرض تفسير تلك الآية. النص القرآني والتفسير كلاهما يدعمان الخط بالدقة الممتازة مع ميزة التكبير والتصغير.

تفسير القرآن | Quran Tafsir



7 8

القرآن الكريم

إهداء من بيت التمويل الكويتي، برنامج القرآن الكريم برنامج متخصص بعرض القرآن الكريم واستماعه بصورة تفاعلية ميسرة. يوظف البرنامج البيئة الجديدة على هواتف «الآي فون» مما يتيح للمستخدم التفاعل مع القرآن الكريم بسهولة ويشر مع الاحتفاظ بجماليات المصحف الشريف من خطوط بالرسم العثماني ونقوش ودلائل الآيات والسور.

٦٦ محفظ الوحيين

يتيح لك إمكانية حفظ القرآن الكريم بالقراءات بالرسم العثماني والسنة النبوية والمتون بطريقة سهلة. كل ما عليك هو اختيار وقراءة النص وسماعه من القارئ ثم تسجيله بصوتك في حين يختفي النص. بعد الانتهاء من التسجيل يقوم التطبيق بعرض النص مرة أخرى وتشغيل صوتك لكي تطابقه بالصواب. يمكنك متابعة نسبة الحفظ في كل سورة أو كتاب حديث وسماع التسجيل في أي وقت.





القرآن الكريم كاملاً المصحف المرتبل هو تطبيق لسماع القرآن الكريم المصحف المرتل بأصوات ١٩ من أشهر قراء الوطن العربي.



Eqra'a Quran

Reader

اقرأ هو تطبيق لقراءة القرآن الكريم، بسيط وسهل الاستخدام ويعمل بكفاءة عالية، متوفر باللغة العربية والإنجليزية واليابانية.

برنامج رائع ومميز بفكرته لتحفيظ الأطفال ١٠ أحاديث

تم اختيارها من الأربعين النووية.

تطبيق حديثي (بستان الأحاديث)

الكتب التسعة)



تطبيق حديثي (جامع أدق وأشمل تطبيق إسلامي خاص بعلم الحديث النبوي الشريف يجمع بين الكتب التسعة من إنتاج شركة الدار العربية لتقنية المعلومات، وتمويل أبناء الشيخ صالح بن عبد العزيز الراجحي.





#### تطبيقات متوفرة لنظام أندرويد فقط:



تقوم فكرة التطبيق الأساسية على ربط طلاب القرآن الكريم بمعلميهم وإتاحة تصفح الجلسات والمقرئين مع إمكانية طلب أكثر من نوع من الخدمات يقوم بتقديمها المعلمون المعتمدون ومحادثتهم نصياً وهاتفياً، بالإضافة إلى عرض دروس تجويد مرئية وتصفح القرآن الكريم مع تفسيره.



ريحان لتعليم القرآن

القرآن الكريم كامل مع التجويد.



القرآن الكريم كلام الله

يحتوي التطبيق على صور عالية الوضوح لصفحات القرآن الكريم من مصحف التجويد الملون. تحتوي صفحات المصحف على جدول يوضح علامات الأحكام التجويدية في نهاية كل صفحة. المصحف برواية حفص عن عاصم.

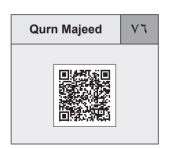


مصحف التجويد | HD



## قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآن الكريم







المصحف على طبعة مصحف المدينة النبوية القديم، يناسب الحفاظ ويحتوى على ألوان لبيان أحكام التجويد من إعداد دار المعرفة.



حامل القرآن

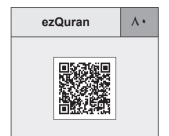
القرآن: استمع، الا يوفر لقرّاء القرآن فقط، خيارات لقراءة القرآن الكريم واستماعه، بل الذهاب إلى العمق وتحليل الكلمات، وكذلك لفهم أفضل؛ يوفر هذا التطبيق الجديد الفريد والمفيد لقراء القرآن الكثير من الميزات الإضافية، التي توفر دليل بحث وأبحاث أكثر تقدماً مع منهج سهل لفهم التفسير الصحيح للقرآن.





القرآن الكريم بدون إنترنت





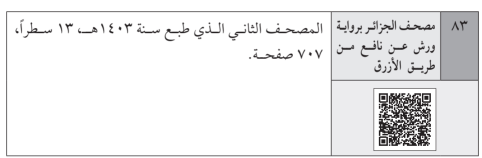




| ينظم ويساعد على ختم القرآن الكريم ضمن مدة | ختم القرآن الكريم |
|-------------------------------------------|-------------------|
| معينــة أو بتحديـــد وْردٍ يومــي.        |                   |



۸١



| القرآن الكريم كاملاً بدون اتصال بالإنترنت وهو مطابق تماماً للمصحف الورقى وبخط واضح وألوان مريحة، يوفر معاني | القرآن الكريم مع تفسير<br>ومعاني كلمات | ٨٤ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|----|
| الكلمات والتفسير الميسر ودعاء ختم القرآن الكريم وغيرها من الميزات.                                          |                                        |    |

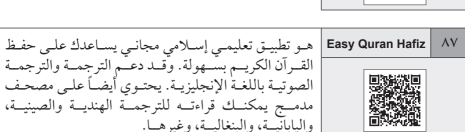
| القرآن الكامل مع ترجمات إلى ٢٧ لغة مختلفة،          | Al-Quran Pro with<br>Audio & Transtation | ٨٥ |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------|----|
| والصوت (MP3) تلاوة لجميع سور القرآن الكريم بالكامل. |                                          |    |

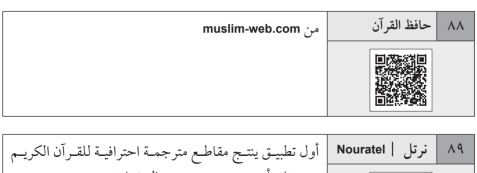


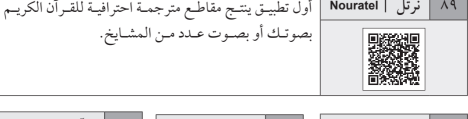


















| القرآن الكريم كاملاً بدون اتصال بالإنترنت مطابق |
|-------------------------------------------------|
| تماماً لمصحف ورش عن نافع الورقي.                |

القرآن الكريسم -مصحف ورش مع التفسير وميزات متعددة



المكتبة الصوتية الشاملة للقرآن الكريم (إم بي ثري قرآن)، «الإصدار الثالث». نسخة حديثة من (موقع وتطبيق Quran MP3) مخصصة للهواتف الذكية لقراءة القرآن الكريم والاستماع إلى تلاوته، بترتيل أكثر من ٢٣٠ من مشاهير وأعلام القُراء في العالم الإسلامي.

۹ ٤ المكتبة الصوتية للقرآن الكريم



يشتمل على كامل القرآن الكريم مع الترجمة والحروف الصوتية والتلاوة الصوتية لكل فصل من آيات القرآن وآياته. التطبيق يعلمك كيفية تعلم القرآن الكريم مع التجويد.

Al Quran MP3 40
- Quran Reading



٩٦ المصحف الذهبي



التفاعل مع القرآن الكريم بسهولة ويسر مع الاحتفاظ بجماليات المصحف الشريف من خطوط ونقوش دلائل الآيات والسور.







| تطبيق تم إطلاقه بهدف تشجيع المسلمين على بناء                                                                                        | ۹۷ رحلة القرآن |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| علاقة فعالة ودائمة مع القرآن الكريم وذلك بالمواظبة على قراءة الأوراد اليومية مع فهم معاني الآيات وتدبرها بطريقة سهلة وممتعة ومحفزة. |                |
| ما الأواد عالم الأواد عالم                                                                                                          | ۹۸ تطبیة حدیث  |

الباحث الحديثي بحث فوري في السنة الشريفة مع شرح الأحاديث (الباحث الحديثي) متوفر بأكثر من ١٠ لغات حول العالم.

#### تطبيقات مكتبية:

| المصحف الإلكتروني        | 99 |
|--------------------------|----|
|                          |    |
| L MATERIAL               |    |
| TEL SENSE                |    |
| ق آن فلاش                | ١  |
| <i>G</i> 31 3.5          | ,  |
| 回 <b>5</b> 66回<br>225660 |    |
|                          |    |
|                          |    |





| رواية حفص، رواية ورش، نسخة رقمية من المصحف    |
|-----------------------------------------------|
| الشريف من إنتاج مجمع الملك فهد لطباعة المصحف. |

## ۱۰۱ مصحف المدينة المنورة



#### ١٠١ المصحف الميسر



برنامج المصحف الإلكتروني للكمبيوتر بدون إنترنت يشتمل على قراءة للمصحف كاملاً بصوت أشهر القراء وتفسير ميسر بصورة تفاعلية.

#### ١٠٣ الموسوعة الحديثية



أضخم موسوعة للأحاديث النبوية لمعرفة الحديث الصحيح والضعيف الذي لا يصح، والحديث القدسي، والموقوف من خلال أحكام العلماء عليها، وفيها شروح الأحاديث الصحيحة.

#### ١٠٤ الحفظ الميسّر



موقع متخصص في حفظ القرآن الكريم وفهمه وتدبره والعمل به، يتناول الموقع كل ما يخص تيسير حفظ القرآن الكريم.

#### ١٠٥ جامع البرامج الإسلامية



جامع البرامج الإسلامية وفيه برامج شرعية مهمة، منها: برنامج خادم الحرمين للسنة النبوية. موسوعة التفاسير وعلوم القرآن الجامع التاريخي لتفسير القرآن الكريم. موسوعة صحيح البخاري.

## قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



| متصفح للتحقق من صحة الأحاديث.               | ۱۰٦ حديث            |
|---------------------------------------------|---------------------|
|                                             |                     |
| موسوعة إلكترونية تهدف لتوفير شروحات وترجمات | ١٠٧ موسوعة الأحاديث |
| واضحة للأحاديث النبوية الصحيحة.             | النبوية             |
|                                             |                     |

وإلى هنا ينتهي ما ورد في هذا الدليل، (الدليل، فعُلاً) إلى هذه الكنوز، المرتبطة بالقرآن والحديث الشريف، الرابطة لمن يَرجع إليها بكتاب الله وحديث رسول الله على فجزى الله كلَّ مَن عمل فيه، ومَن بَذَل فيه أيّ جهد، أو فكرة، أو رأي. والحق أنّ هذه هي المشروعات الباقية، الْمُزْرية بمغانم الدنيا وما فيها! ويُفتَرضُ أنْ تَصحب هذه الطبيقات، أو تَجْعلها مصاحبةً لك حياتك كلّها؛ لأنّ فيها حياتك!

كما ينبغي نَشْرُها في الناس؛ لِتَعُمّ الفائدة؛ فيكون لنا ولك أَجْرُ مَن دعا إلى هُدى.

ولا بد من التَذْكيرِ هَنا، مجدّداً، بما سبقت الإشارة إليه في المبحث السابق: تطبيق (إذاعات القرآن الكريم | / https://quranrad.io)، على الهاتف الجوال، والحاسوب، وسواهما.



# الفصل التاسع









الفصل التاسع: تأكيدُ وتذكيرُ ببعضِ النِقاطِ المهمَّةِ

أحمد الله تعالى الحمد كله، وأشكره الشكر كلَّه، على جميع نِعمه، ومنها التوفيق للانتهاء مِن كتابة هذا الكتاب في عِلم التَّدَبُّر وتطبيقاته.

حيثُ عاد الكتابُ بالتدبر إلى أصْل مَنبَعِه، أو إلى مَنْبعه الأصل: القرآن الكريم ذاته، والحديث الشريف، ومصادر التدبر المبكّرة، وأساسه اللغويّ، وجهود الأئمة الأسلاف الصالحين المتخصّصين.

وهذا الفصل خُصِّص، في وَقفتين، للتذكير ببعض النقاط المهمة، التي تَقتضيها مادة الكتاب، مع أنَّ حقَّها أن تكون في الخاتمة؛ وذلك لكون الخاتمة لا تَحْتمل ذلك؛ لطوله:

الوقفة الأُولى: استخلاصٌ لبعض النتائج المتعلقة بمفهوم التدبر ومصادره:

## أَوَّلاً: التذكيرُ بالنتائج الآتية:

١- أنّ هـذا الموضوع هـو موضوع كتـابِ الله تعالى، وتَدَبُّره؛ فتأتي أَهمّيّة هـذا الموضوع مِـن أهمّيّة كتـاب الله تعالى.

٢- سعةُ موضوع تَدَبُّر القرآن؛ وذلك لأنه يَشملُ كلَّ ما كان متعلِّقاً بفهمه، ومعرفة أسرار معانيه، ونظمه، ومختلف أساليبه، ودقائق معانيه: مفرداتٍ وأساليب، ومعرفة الوسائل والأساليب الموصلة إلى فهم القرآن وتدبُّره!



## قراءة أفي مَصَادِر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- ٣- يدخلُ بهذا العموم في مَوضُوعِ التَّدَبُّرِ -بصورةٍ مباشِرةٍ أو غير مباشِرةٍ كلُّ مِن: آيات القرآن الكريم، وعلومه، وأحاديث الرسول والله والله العربية وعلومها، ويَدخل فيه الكتابات في التدبر، أيضاً، وما دوّنه أهل الحديث في مصنفاتهم في متون الحديث الشريف، تحت عنوان: «كُتب التفسير»، حيث أوردوا تحت عنوان: (كتاب التفسير) الأحاديث الواردة في تفسير القرآن، وسواه مِن عناوين الكتب والأبواب عندهم.
- ٤- أنّ أهم مصادر تدبر القرآن هو: القرآن الكريم نفسه، والأحاديث النبوية الشريفة، سواءٌ بحثناعن ذلك بلفظ التدبر ومشتقاته، أو بحثناعن بالمعنى.
- ٥- أنّ التفسير فرعٌ عن التدبر، أو هو ثمرةٌ مِن ثمراته؛ وهذا يَتطلّبُ ضبْطَ منهج التدبر، واستقامة منهجه.
- 7- أنه ينبغي لطالب العلم؛ لتحديد موضوع أَيِّ كتابٍ ومجالِه، عدمُ الاقتصار على ظاهرِ عناوين الكُتُب، بل يُفتّش في محتوى الكتابِ؛ وقد رأينا، مثلاً، أن كتاب «فضائل القرآن»، أبو عبيد، القاسم بن سلام، بعد الاطّلاع على مضمونه، أنه ليس خاصّاً بفضائل القرآن، وإنما هو مشتملٌ على موضوعات كثيرة مِن علوم القرآن، ومنها تدبُّر القرآن.
- ٧- وقد رأينا أنّ كتب اللغة وفنونها كثيرٌ منها مشتملٌ على كثيرٍ مِن مادةِ تَدَبُّرِ اللهُ وقد رأينا أنّ كتب اللغة وفنونها كثيرٌ منها مشتملٌ على كثيرٍ مِن مادةِ تَدَبُّرِ اللهُ على أحدٍ؛ رُغْمَ أنّ ذلك ثروةٌ في التدبر لا يُستغنى عنها.

# ثانياً: أُمورٌ قد تقررتْ في هذا الكتاب:

- أ أنَّ القرآنَ الكَريمَ هو برنامجُ الحياة كلها، الذي تنتهي الحياة كلها ولم ولن ينته.
  - ب- أَنَّ القرآنَ أَنزلَه الله (لِيَدّبّروا آياته)، على ما أُخبرَ الله البشرية به.





### الفصل التاسع: تأكيدُ وتذكيرُ ببعضِ النِقاطِ المهمَّةِ

- ج- أَنَّ تَدبُّرَ القرآنِ هو الطريق الأساس لفهْمه والعمل به.
- د أنّ مِن مُؤَكِّداتِ وجوب تَدبُّرِ القرآن: أدلة وجوب العمل بالقرآن؛ إذ لا يُمكن العمل بالقرآن؛ إذ لا يُمكن العمل بالقرآنِ ما لم تُفْهم معانيه، ومعانيه لا يُمْكِنُ أَنْ تُفهم إِلَّا بتَدَبُّره.
- ه- أنَّه لا خيارَ للمسلم والمسلمة في الامتثالِ لِواجبِ التَّدَبُّر، الذي أوجبه الله علنا تُجاه كتابه.
- و- أَنَّ كلَّ ما كُتِب حول القرآن وتفسيره وعلومه ولغته، وما إلى ذلك، فهو سيعي في سبيل تَدبُّره.

## ثالثاً: في منهج التَّدَبُّر والتفسير ينبغي التنبه الآتي:

- أ أَنَّ الواجبَ تَلَقِّي معاني القرآن بالبحث عنها بمراعاةِ كلِّ مِن الألفاظ والمعاني؛ فإنَّ هذا مِن أهم ما ينبغي أنْ يراعيه المعْنيون بِتَدَبُّرِ القرآن وتفسيره وفقهه؛ ولهذا؛ ينبغي أنْ يراعي هذا النهجَ كلُّ مِن:
  - المؤسسة العلمية المتخصصة في مجال التَّدَبُّر، ومجال التفسير.
    - الأستاذ المتخصص في مجال التَّدَبُّر، ومجال التفسير.
- الطالب في درْسه ودراسته وبرنامجه العلمي، المتخصص في تَدَبُّرِ كتاب الله وتفسيره.
  - ب- أنَّ المؤلَّفات في تَدَبُّر القرآن الكريم قد تَناوَلَتْه في الصُّور الآتية:
  - المؤلفات المؤسِّسة لِلتَّدَبُّر، وإنْ لم تتحدث عنه عناوينُها مباشرةً.
    - المؤلفات المتخصصة للحديث عن التَّدَبُّر مستقلاً.
- المؤلفات المتخصصة فيما يتعلق بالوسائل والأسباب المساعِدة على التَّدَبُّر، ورقيّة، ورقميّةً.





## الوقفة الثانية: أهمّيّةُ تكوين طالب علمِ التَّدَبُّر مكتبةً تَدَبُّريّةً:

ينبغي لطالب علم التَّدَبُّرِ القرآن الكريم، بعد هذه الجولة في مضامين الكتاب، الحرصُ على تكوين مكتبةٍ تَدَبُّرِيَّةٍ خاصةٍ به، تُساعده على مهمّته هذه، تُجاه تدبر كلام ربه العزيز الحميد.

## وفيما يلي خطواتُ لتكوينه مكتبةً نافعةً في عِلم التَّدَبُّر، وما يتعلق به، وتتلخّص في:

- ١- الأصل أنْ يَحرص طالبُ فهمِ القرآن على ما يمكنه اقتناؤه، أو الحصول عليه مِن مؤلفاتٍ وكتاباتٍ في هذا المجال.
- ٢- العناية بالمهم مِن مراجع التدبر ومصادره، ووسائله ومناهجه، بمختلف أنواعها: الورقية والرقمية، سواءٌ كانت في صميم التدبر، أو في الوسائل المساعدة عليه؛ إذْ كلُّ مِن ذلك له أهميته في مساعدته على تحقيقِ هدفه نحو تكوين مكتبةٍ قرآنيةٍ تدبريّة.
  - ٣- العناية بما يُساعده على التدبر، وفقهه، سواء أكان ورقيّاً، أم رقميّاً.
- ٤- مراعاة التدرج في تكوينه هذه المكتبة، حسب استطاعته، وحسب مستواه العلميّ؛ فيَحرص على ما يَلزمه، وعلى ما يَتناسب مع مستوى فهمه، شيئاً فشيئاً.
- ٥- العناية بترتيبِ ما يَقتنيه مِن هذه المصادر والمراجع والوسائل، كلُّ منها بحسبه: ورقياً كان، أو رقميّاً.
- 7- يَنبغي لصاحب القرآن، الالتفات -بصورةٍ مؤكَّدةٍ للمادةِ القرآنية على الشبكة العنكبوتية، العنكبوتية، وفي التطبيقات الرقمية والبرامج، المتاحة على الشبكة العنكبوتية، مع التثبت مِن صحتها، فهي ثروةٌ ونعمةٌ عظيمة، قد مَنّ الله بها علينا وعلى البشرية، وبلّغنا بها كتابه، وأقام بها الحجّة علينا وعلى العالَمين. وينبغي له، أيضاً، استثمار الشبكة العنكبوتية في مزيدٍ مِن تَعلّم القرآن وتدبّره،





## الفصل التاسع: تأكيدُ وتذكيرُ ببعضِ النِقاطِ المهمَّةِ

وتعليمه بهذه الوسيلة العالمية المتاحُ وُصولُها لكلِّ مَن في أقطار الأرض. والقرآن عالَميّ؛ إذ أنزله الله للناس جميعاً، وأُخبرَ أنه هدى للعالَمين؛ وهذه الوسيلة العالَمية يَتّستُ مع القرآن استثمارُها لنشره، حكمةٌ بالغةٌ؛ فسبحان الله رب العالمين!

٧- وضْع جدولٍ لنفسه للقراءة والاطّلاع على ما يُحصِّله مِن غنائم العلمِ في هذا المجال؛ فليس الحرص على اقتناء ذلك، أو الحصول عليه، بأهم مِن الحرص على القراءة، والاطّلاع، والاستفادة، والإفادة منه.

٨- الحرص على إفادة الآخرين بما يَصِل إليه بحثُه، وتَطلَّبُه لأنوارِ كتاب ربه جل جلاله، وذلك بمختلف الوسائل والأسباب المتاحة له، وما أكثرَها! وما أعظمَ نفْعَها له ولغيره مِن الناس! تالله إنّ هذا مِن أعظم نِعَم الله عليه وعلى الناس! وشتّان بين مَن يتعلم ليعْرِف العلم ويحفظه، وينام عليه، ومَن ينشره في العالَمين! وهذا مِن أهم الفوارق بين الجاهلين والعالِمين!

٩- اللَّجْء إلى الله تعالى في الأحوال كلها، والضراعة إليه أنْ يَمُنَ عليك بالتوفيق،
 والسَّداد، والقبول، والتبسير، والرضوان.

والحمد لله رب العالمين.





## الخاتمة

بعد هذه الجولة، أو الجولات مع موضوعات هذا الكتاب: «قراءة في مصادر التدبر ومراجعه»، وإزجاء كاتبه ومَن شاركَهُ الأجرَ بقراءة مسوّدته - قَدْراً، يعلمه الله، من الوقت والجهود في صحبة المصادر والمراجع المختارة؛ ننتهي إلى استنتاجاتٍ مهمة ولن نُحْصي - فمنها:

- ١- أهمية العناية بتدبر الكتاب العزيز بكل السبل اللازمة الموصلة للتدبر السديد.
- ٢- أهمّيّة المنهجية السديدة في تدبّرنا للقرآن الكريم؛ وإلا فسيكون عملُنا تخليطاً.
- ٣- أهمية الأخذ بالشمولية في وسائل التدبر وأسبابه، وعدم الاقتصار على مجالٍ منها دون مجالٍ أو مجالاتٍ، وهذا ما كان عليه عددٌ مِن أسلافنا الصالحين مِن الأئمة السابقين واللاحقين لهم، الموسوعيين في علومِ تأهُّلِهم لخدمة القرآن وتدبره وتفسيره.
- ٤- التسليم بالتالازم بين القرآن الكريم ولغته العربية، التي أنزله الله بها؛ وأنّ التسليم بهذا التالازم وبارتباطهما ببعض، شرطٌ لسالامة نتائج تدبُّ رِالمتدبرين.
- ٥- التسليم بأن الإقدام على تدبر القرآن بعيدًا عن الإلمام بعلوم لغته (اللغة العربية وبلاغتها)، مخاطَرةٌ مؤكّدة، لِمَا يترتّب على ذلك مِن أخطاء في الفهم لآياته، ومدلولاتها بين الحقيقة والمجاز، ودلالاتِ النصّ، ودلالاتِ المطابقة والتضمّن، ومفهوم الموافقة والمخالفة ... إلخ ما هناك مِن دلالاتِ اللغة وأساليبها.



7- أنّ أهمية فقه القرآن الكريم في ضوء أساليب اللغة العربية ودلالاتها، يستلزم العناية باللغة العربية، وبتأهيل المعنيّ بفقه كتاب الله وتدبره تأهيلاً شاملاً في اللغة العربية، أو قريباً مِن ذلك؛ في اللغة العربية، أو قريباً مِن ذلك؛ لكان حقيقاً أنْ تُفتح له دلالاتُ القرآن وهداياته على أوسع ما يَرْنو إليه المتدبر أو يَطمع فيه؛ ذلك لأنه حينئذ قد امتلك مفتاح، أو مفاتيح هدايات كتاب الله، ومعانيه، ومقاصده، ومراميه! وقد قال الله تعالى: ﴿وَأَتُوا اللّهُ يُوتَ مِن أَهُو اللّهِ على أَوْرِهِكَا ﴾، [البقرة: ١٨٩]، وأبوابُ فقه القرآن الكريم مِن أهمّها: لغته ومختلف عله مها!

٧- وقفْنا في هذا الكتاب على كثير مِن الموضوعات عن التدبر، يَنبغي العناية بها، والعودة إليها باستمرار؛ لاستيعابها وتطبيقها، والإفادة منها، ومنها -على سبيل المثال-: مقدّماتٌ منهجية - دواعيي تدبر القرآن - مفاتيح الظُّفَر بهدايات القر آن وتدبّره - القرآن والحديث الشريف هُما مَصْدرُ مصادر التدبر - مَدخل التعريف بمصادر التدبر - والتصنيف العامّ لها - العلوم والمصنَّفات المبكّرة المؤسِّسة للتدبر - أمثلةُ تطبيقية لاختلاف دلالاتِ كلِّ من: الحروف والمفردات والأساليب اللغوية - نماذج وأمثلة للكتابات المبكّرة المؤسّسة للتدبر، ومنها: الكتب الآتية: «فضائل القرآن»، أبو عبيد، و "تأويل مشكل القرآن"، ابن قتيبة، و "مدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى"، للحدّادي السمر قندي. وفي الفصل السابع: الكتابات المخصّصة للحديث عن التدبر، وتناولَ تعريفها ونماذجَ منها، فاشتملَ على فوائد متخصصة، غايةً في الأهميّة. وفي الفصل الثامن: الكتابات والوسائل المساعدة على التدبر، وقد جاء هذا الفصل حاف لا ببعض البيانات التفصيلية عن هذه الكتب، والوسائل، الورقية والرقمية، ويتضمّنُ هذا الفصلُ تعريفاً بوسائلَ في غايةِ الأهمية؛ للعناية بالقرآن وتدبُّره، وصُحْبته، الأمرَ الذي هو فتحُ إلهيُّ لإسعاد البشرية بالقرآن الكريم، وذلك على مستوى: التطبيقات، والبرامج الرقمية على الشبكة العنكبوتية، بما لم تَحْلُم به البشريةُ مِن قبْل!





وأخيراً في هذه الخاتمة، أُشير إلى أنه ينبغي أنْ يُعنى طالب تدبر القرآن الكريم بكثيرٍ مِن النقاط المنهجية، التي على طالب تدبّرِ وحْي الله العناية بها في مَسِيرته العلمية، ومِن ذلك التنبّه إلى أهمّية:

أ - ملازمة قراءة القرآن.

ب- العناية بضبْط القرآن الكريم: قراءةً، وتلاوةً، وتَدبّراً، وتفسيراً؛ تَعبُّداً لله به، سيحانه ويحمده.

ج- شدّة الحاجة لملازمة القراءة للكتب، ولاسيما المتخصصة.

د- العناية باللغة العربية، ونحُوِها وصَرْفِها وبلاغتها ومختلَف علومها، وتطبيقاتها على القرآن الكريم، والحديث الشريف.

هـ- العناية بالتطبيق في تحصيل اللغة العربية، وعدم الاكتفاء بالجانب النظري ...

و- العناية بهذا الكتاب: قراءةً وفهماً، ورجوعاً إليه ما بَيْنَ فترةٍ وأُخرى، وإلى كثير مما أشار إليه من مصادر التدبر ومَراجعه.

اللهم أسألك القبول، والعفو، والمغفرة؛ مَنّاً منك وفضلاً، يا أكرم الأكرمين، واجْعل، اللهم، هذا العمل في ميزان حسناتِ كل مَن بَذلَ فيه جهداً، أو نُصْحاً، وتُسْعِدنا وإياهم به في الدنيا وعند لقائك، يوم لا ينفع مالٌ ولا بنون إلا مَن أتى الله بقلب سليم!

سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله أنت، أستغفرك وأتوب إليك.

والحمد لله رب العالمين.





# المصادر والمراجع

- ۱ إتقان البرهان في علوم القرآن، أ.د. فضل حسن عباس، الأردن، دار النفائس، الطبعة الثانية، ١٤٣٠ هـ ٢٠١٠م.
- ٢- الإعجاز البياني في ضوء القراءات القرآنية المتَوَاتِرَة، أ.د. أحمد بن محمد الخراط، المدينة المنورة، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف،
   ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- ٣- الأنساب، عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني المروزي، أبو سعد، المتوفى سنة ٥٦٢هـ، تحقيق عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني وغيره، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، الطبعة الأولى، ١٣٨٢هـ ١٩٦٢م.
- ٤ بِدَعُ التفاسير، عبد الله بن الصديق الغماري المتوفى سنة ١٤١٣هـ، دار الكتبي، الطبعة مزيدة ومنقحة، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٥- بَدِيع البَيَان لِما عسى أَنْ يَخفى في القرآن، الشيخ محمد بَدر الدين ابن الملاّ دَرُويش التَلّوي الفَقيري العباسي، المتوفى سنة ١٣٩٧هـ، فيه ستة آلاف مِن كلمة أو جملة أو آية، سوريا دمشق.
- ٦- البرهان في علوم القرآن، علي بن إبراهيم بن سعيد، أبو الحسن الحَوفِيّ، المتوفى سنة ٤٣٠هـ، سورة يوسف منه دراسة وتحقيقاً، رسالة دكتوراه في



## قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- التفسير وعلوم القرآن، تحقيق إبراهيم عناني عطية عناني، ماليزيا، جامعة المدينة العالمية، كلية العلوم الإسلامية، العام الجامعي: ١٤٣٦هـ ٢٠١٥م.
- ٧- تأملات في آيات، د.عبد الله بن ناصر الصبيح، المتوفى سنة ١٤٤٥هـ، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٤٤هـ.
- ٨- تأويل مشكل القرآن، أبو محمد، عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، المتوفى
   سنة ٢٧٦هـ، تحقيق إبراهيم شمس الدين، بيروت- لبنان، دار الكتب العلمية.
- 9- تأويل مشكل القرآن، أبو محمد، عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، ٢١٣-٢٧٦هـ، تحقيق وشرح السيد أحمد صقر، القاهرة، دار التراث، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ ١٩٧٣م.
- ١ تدبر القرآن الكريم أعلامٌ ومناهجٌ، بحوث المؤتمر العالمي الثاني لتدبر القرآن الكريم، بالشراكة لتدبر القرآن الكريم، بالشراكة مع جامعة الحسن الثاني في الدار البيضاء، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٣٨هـ ١٠١٧ه.
- 11 تفسير التحرير والتنوير، محمد الطاهر ابن عاشور التونسي، المتوفى سنة ١٣٩٣ هـ، تونس، دار سحنون، وبيروت لبنان، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، ١٤٤٣ هـ ٢٠٢١م.
- 17 التفسير الواضحُ على نَهج السَّلفِ الصَّالح، محمد نسيب الرفاعي، اعتنى به محمد بن كَمال الرّمجِي، الأردن، الدار الأثرية للنشر والتوزيع، والكويت، دار إيلاف الدوليَّة، الطبعة الثانية، ١٤٤٤هـ ٢٠٢٣م.
- 1۳ تَلْخيص الْمُفْتاح، جلال الدين، محمد بن عبد الرحمن الشافعي المعروف بالخطيب القزويني، المتوفى سنة ٧٣٩هـ، اعتنى به إلياس قبلان، دار الشفا.





- 16 التلخيص في تفسير القرآن الكريم، موفق الدين أبي العباس أحمد بن يوسف الموصلي الشافعي المعروف بالكواشي، المتوفى سنة ٦٨٠هـ يوسف الموصلي الشافعي المعروف بالكواشي، المتوفى مركز البحوث ١٢٨١م، دراسة وتحقيق أ. د. محيي هلال السرحان، العراق، مركز البحوث والدراسات الإسلامية، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- 10 التمهيد لِمَا في الموطأ من المعاني والأسانيد في حديث رسول الله على أبو عمر، ابن عبد البر، النمري القرطبي، المتوفى سنة ٢٦ هـ، لندن، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٤٣٩هـ ٢٠١٧م.
- 17 جامع بيان العلم وفضله، أبو عمر، ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله بن عبد الله بن محمد، النمري القرطبي، المتوفى سنة 37 هم، تحقيق أبي الأشبال الزهيري، المملكة العربية السعودية دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى، 1818هـ 1991م.
- ۱۷ الجامع لأحكام القرآن = تفسير القرطبي، أبو عبد الله، محمد بن أحمد بن أحمد بن أبي بكر، الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، المتوفى سنة ٢٧١هـ، تحقيق أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، القاهرة، دار الكتب المصرية، الطبعة الثانية، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م.
- 1۸ جمال القراء وكمال الإقراء، علي بن محمد بن عبد الصمد الهمداني المصري الشافعي، أبو الحسن، علم الدين السخاوي، المتوفى سنة ٦٤٣هـ، تحقيق عبد الحق عبد الدايم سيف القاضي، (أصل الكتاب رسالة دكتوراه)، بيروت، مؤسسة الكتب الثقافية، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.
- ١٩ الجواهر المضية في طبقات الحنفية، عبد القادر بن محمد بن نصر الله القرشي، أبو محمد، محيي الدين الحنفي، المتوفى سنة ٧٧٥هـ، كراتشي، مير محمد كتب خانه.





### قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- ٢ حروف المعاني التي يحتاج إليها المفسر: دلالاتها وأثرها في التفسير؛ دراسة نظرية تطبيقية، د. عبد الرحمن بن عبد الله القرشي، الرياض، مركز تفسير للدراسات القرآنية، ١٤٤٢هـ ٢٠٢١م، وأصل هذا الكتاب (رسالة دكتوراه).
- ۲۱ الحيوان، الجاحظ، عمرو بن بحر الكناني بالولاء، الليثي، أبو عثمان، المتوفى سنة ٥٥ ٢هـ، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية، ١٤٢٤هـ.
- ۲۲ الخصائص، أبو الفتح، عثمان بن جني الموصلي، المتوفى سنة ٣٩٢هـ، تحقيق محمد على النجار، دار الكتب المصرية، ١٣٧١هـ.
- 77 الدُّرُّ المصُون في عُلُوم الكتاب الْمَكنُون، أحمد بن يوسف المعروف بالسَّمين الحَلَبي، المتوفى سنة ٢٥٧هـ، تحقيق الدكتور أحمد محمد الخرَّاط، دمشق، دار القلم، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- ٢٤ الدر المنثور في التفسير بالمأثور، عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، المتوفى
   سنة ٩١١هـ، تحقيق مركز هجر للبحوث، القاهرة، دار هجر، ٩٤٢٤هـ.
- 70- دراسات لأسلوب القرآن الكريم، محمد عبد الخالق عضيمة، ١٩٨٨-١٩٨٤هـ/ ١٩٨٠-١٩٨٤م، القاهرة، مطبعة السعادة، وعلى بعض الأجزاء: القاهرة، مطبعة حَسَّان.
- 77- الدعاء للطبراني، سليمان بن أحمد بن أيوب الشامي، أبو القاسم الطبراني، المتوفى سنة ٣٦٠هـ، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ.
- ٧٧- رَصْفُ المباني في شرح حروف المعاني، أحمد بن عبد النور المالَقي، المتوفى سنة ٧٠٧هـ، تحقيق الدكتور أحمد محمَّد الخرَّاط، دمشق، دار القلم، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.





- ٢٨ زوائد ابن الجوزي على مقاتل في الوجوه والنظائر، فهد بن إبراهيم الضالع، رسالة ماجستير، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، كلية أصول الدين، قسم القرآن وعلومه، العام الجامعي: ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م.
- ٢٩ السراج في بيان غريب القرآن، د. محمد بن عبد العزيز الخضيري، شركة
   آفاق المعرفة للنشر والتوزيع، الطبعة الرابعة، ١٤٤٤هـ ٢٠٢٣م.
- ٣- سنن أبي داود، أبو داود، سليمان بن الأشعث بن إسحاق، الأزدي السِّجِسْتاني، المتوفى سنة ٢٧٥هـ، تحقيق شعيب الأرنؤوط محَمَّد كامِل قره بللي، دار الرسالة العالمية، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- ٣١ سنن الترمذي، محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى، الترمذي، أبو عيسى، المتوفى سنة ٢٧٩هـ، تحقيق وتعليق أحمد محمد شاكر (جـ ١، ٢)، ومحمد فؤاد عبد الباقي (جـ ٣)، وإبراهيم عطوة عوض المدرس في الأزهر الشريف (جـ ٤، ٥)، مصر، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، الطبعة الثانية، ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م.
- ٣٢- سنن الدارمي، أبو محمد، عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل بن بَهرام بن عبد الرحمن بن الفضل بن بَهرام بن عبد الصمد الدارمي، التميمي السمرقندي، المتوفى سنة ٥٥ ٢هـ، تحقيق حسين سليم أسد الداراني، المملكة العربية السعودية دار المغني للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ ٢٠٠٠م.
- ٣٣ سِير أعلام النبلاء، شمس الدين، محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، المتوفى سنة ٧٤٨ هـ، تحقيق عدد مِن الأساتذة بإشراف شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة، الطبعة الثالثة، ١٩٨٥ هـ ١٩٨٥ م.
- ٣٤- شرح صحيح البخاري، ابن بطال، أبو الحسن، علي بن خلف بن عبد الملك، المتوفى سنة ٤٤٩هـ، تحقيق أبو تميم، ياسر بن إبراهيم، السعودية الرياض، مكتبة الرشد، الطبعة الثانية، ١٤٢٣هـ- ٢٠٠٣م.



## قراءة أفي مَصَادِرِ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم



- ٣٥- شرح مقدمة التفسير شيخ الإسلام ابن تيمية، محمد بن صالح العثيمين، المتوفى سنة ١٤٢١هـ، طُبعَ بإشراف مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العُثيمين الخيريّة، مدار الوطن للنشر، ١٤٢٦هـ.
- ٣٦ صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي، المتوفى سنة ٢٥٦هـ، تحقيق د.مصطفى ديب البغا، اليمامة بيروت، دار ابن كثير، الطبعة الثالثة، ٢٠٤٧هـ ١٩٨٧م.
- ٣٧- صحيح مسلم، أبو الحسين، مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، المتوفى سنة ٢٦١هـ، تحقيق مجموعة من المحققين، بيروت دار الجيل، مصورة من الطبعة التركية المطبوعة في استانبول، ١٣٣٤هـ.
- ٣٨- عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، أبو العباس، شهاب الدين، أحمد بن يوسف بن عبد الدائم المعروف بالسمين الحلبي، المتوفى سنة ٢٥٧هـ، تحقيق محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، 1٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- ٣٩ غريب الحديث، أبو عبيد، القاسم بن سلام الهروي، ١٥٧ ٢٢٤هـ، تحقيق د. محمد عبد المعين خان، الهند، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، الطبعة الأولى، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م.
- ٤ الفتح الكبير في ضم الزيادة إلى الجامع الصغير، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، المتوفى سنة ١٩١١هـ، تحقيق يوسف النبهاني، بيروت لبنان، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.
- ا ٤ فضائل القرآن ومعالمه وآدابه، أبو عُبيد، القاسم بن سَلام، تحقيق الأستاذ أحمد بن عبد الواحد الْخَيَّاطي، المغرب، مطبعة فضالة، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.





- ٤٢ فضائل القرآن، ابن كثير، أبو الفداء، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقى، المتوفى سنة ٧٧٤هـ، مكتبة ابن تيمية، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.
- 27 فضائل القرآن، للإمام العلامة أبو عبيد، القاسم بن سلام الهروي، ١٥٧ ٢٢٤هـ، حققه وشرحه وعلّق عليه: الدكتور مروان العطيّة، المملكة العربية السعودية الرياض، الخزانة الأندلسية، الطبعة الثالثة، ١٤٤٣هـ.
- 33- فضل الرحيم الودود تخريج سنن أبي داود، أبو عمرو، ياسر بن محمد فتحي آل عيد، الدمام السعودية، دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى، ثمانية عشر جزءاً، وقد طُبعتْ أجزاؤه في سنواتٍ متفاوتة.
- ٥٤ فنون الأفنان في عيون علوم القرآن، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي، ابن الجوزي، المتوفى سنة ٩٧ هد، بيروت لبنان، دار البشائر، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م.
- ٤٦ القرآن: تدَبُّرُ وعمَلُ، الفكرةُ والإعدادُ مركزُ المنهاجِ للإشرافِ والتدريبِ التربويِّ، الرياض، الطبعة الثامنة، ١٤٣٨هـ.
- ٧٤ القطّع والائتناف، أبو جعفر، أحمد بن محمد النَّحَّاس، المتوفى سنة ٣٣٨هـ، تحقيق د. عبد الرحمن بن إبراهيم المطرودي، المملكة العربية السعودية، دار عالم الكتب، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- ٤٨ قواعد التدبر الأمثل لكتاب الله عز وجل، د.عبد الرحمن حبنكة، المتوفى سنة 1٤٢٥ هـ، له عدة طبعات، منها: دمشق، دار القلم، الطبعة الرابعة، ٢٠٠٩م.
- 93 الكامل في معرفة ضعفاء المحدثين وعلل الحديث، أبو أحمد، عبد الله بن عدي بن عبد الله الجرجاني، المتوفى سنة ٣٦٥هـ، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض [مكتب الشيخان]، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٩٩٧م.





## قراءة أفي مَصَادِرِ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم



- ٥- كِتَابُ الْمَصَاحِف، أبو بكر، عبد الله بن سُلَيمان بن الأشعث السّجَسْتاني الْحَنْبَلي المعروف بـ»ابن أبي داود»، ٣١٦- ٣١٦هـ، دراسة وتحقيق ونقد الدكتور محبّ الدِّين عبد السُّبحان واعظ، بيروت، لبنان، دار البشائر الإسلامية، الطبعة الثانية، ١٤٤٣هـ ٢٠٢٢م.
- 0 كتاب فضائل القرآن العظيم وثواب من تعلّمه وعلّمه وما أعدالله عز وجل لتاليه في الجنان، ضياء الدين، أبو عبدالله، محمد بن عبدالواحد المقدسي، المتوفى سنة ٦٤٣هـ، تحقيق صلاح بن عايض الشلاحي، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ- ٢٠٠٠م.
- ٥٢ كلماتُ القُرآن تفسير وبيَان، حسنين محمد مخلوف، المتوفى سنة ١٤١٠هـ،
   تعليق الأستاذ محمود شاكر، دار إحياء التراث العربي، الطبعة التاسعة،
   ١٤١٨هـ ١٨٨٧م.
- ٥٣ اللباب في قواعد اللغة وآلات الأدب والنحو والصرف والبلاغة والعروض واللغة والمشل، محمد علي السَّراج، راجعَه خير الدين شمسي باشا، دمشق، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣م.
- 30- المجتبى من السنن = السنن الصغرى للنسائي، أبو عبد الرحمن، أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي، المتوفى سنة ٣٠٣هـ، تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، حلب، مكتب المطبوعات الإسلامية، الطبعة الثانية، 19٨٦هـ ١٩٨٦م.
- 00- مجموع الفتاوى، تقي الدين، أبو العباس، أحمد بن عبد الحليم، ابن تيمية الحراني، المتوفى سنة ٧٢٨هـ، تحقيق عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، ١٩٩٥هم.





- ٥٦- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد، عبد الحق بن غالب، ابن عطية الأندلسي المحاربي، المتوفى سنة ٤٤٥هـ، تحقيق عبد السلام عبد الشافى محمد، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- 00 مختار الصحاح، زين الدين، أبو عبد الله، محمد بن أبي بكر بن عبد الله القادر الحنفي الرازي، المتوفى سنة ٦٦٦هـ، تحقيق يوسف الشيخ محمد، بيروت صيدا، المكتبة العصرية الدار النموذجية، الطبعة الخامسة، ١٤٢٠هــ ١٩٩٩م.
- ٥٨- المختصر في تفسير القرآن الكريم، نخبة من العلماء. على حواشي المصحف الشريف. له عدة طبعات، مكة المكرمة، دار المختصر للنشر والتوزيع، الطبعة السابعة، ١٤٤٣هـ، ومنها: مما وقفتُ عليه مِن الطبعات قبلها: الرياض، مركز تفسير للدراسات القرآنية، الطبعة الثالثة، ١٤٣٧هـ.
- 09 مدخل إلى التعريف بالْمُصْحف الشريف، د. حازم بن سعيد حيدر، مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي التابع للجمعيّة الخيريَّة لتحفيظ القرآن الكريم بمحافظة جدة، الطبعة الأولى، 1800هـ 1800م.
- ٦ مدخلٌ لدراسة (مشكل الآثار) مقاييس لصحة تفسير النصوص. أنواع استشكال النصوص وأسبابه، عبد الله بن ضيف الله الرحيلي، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.
- 11- المدخل لعِلم تفسير كتاب الله تعالى، أبو نصر، أحمد بن محمد بن أحمد السمر قندي المعروف بالحدادي، المتوفى بعد أربعمائة، تحقيق صفوان عدنان داوودي، دمشق، دار القلم، بيروت، دارة العلوم، الطبعة الأولى، معدنان داوودي، حمد طبعة ثانية بتحقيقه.





### قراءة في مصادر تَدَبُّر القرآنِ الكريم



- 77- مسند ابن أبي شيبة، أبو بكر بن أبي شيبة، عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان العبسي، المتوفى سنة ٢٣٥هـ، تحقيق عادل بن يوسف العزازي وأحمد بن فريد المزيدي، الرياض دار الوطن، الطبعة الأولى، ١٩٩٧م.
- 77 مسند الإمام أحمد بن حنبل، الإمام أحمد بن حنبل، ١٦٤ ٢٤١هـ، تحقيق شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرين، إشراف: د. عبد الله بن عبدالمحسن التركي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ٢٢١هـ ٢٠٠١م.
- 37- المصنف، أبو بكر، عبد الرزاق بن همام، الحميري اليماني الصنعاني، المتوفى سنة ٢١١هـ، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، الهند- المجلس العلمي، بيروت المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ.
- 70- معارج التفكّر ودقائق التدبر: تفسير تدبري للقرآن الكريم بحسب ترتيب النزول، وفق منهج كتاب قواعد التدبر الأمثل لكتاب الله عز وجل، دعبد الرحمن حبنكة، المتوفى سنة ١٤٢٥هـ، دمشق، دار القلم، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ منفرقة على الأولى، ١٤٢٠هـ ومجموع الأجزاء التي انتهى منها: ١٥ جزءاً.
- 77- المعاني الحسان في تفسير كلمات القرآن الكريم، إعداد وإشراف عبد الرحمن بن عبد الله بن عثمان العُمَر. شركة رواد المستقبل للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٤٠هـ ٢٠١٩م.
- 77 معاني القرآن، أبو زكريا، يحيى بن زياد الديلمي الفراء، المتوفى سنة ٢٠٧هـ، تحقيق أحمد يوسف النجاتي، ومحمد علي النجار، وعبد الفتاح إسماعيل الشلبي، مصر، الدار المصرية للتأليف والترجمة، وبيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ٢٠١٦م، وله طبعة أخرى بتحقيق إبراهيم شمس الدين، بيروت لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية، ١٤٣٧هـ- ٢٠١٦م.





- 7۸ معجم البلدان، شهاب الدين، أبو عبد الله، ياقوت بن عبد الله الرومي الحموى، المتوفى سنة ٢٢٦هـ، بيروت، دار صادر، الطبعة الثانية، ١٩٩٥م.
- 79 المعجم الوجيز لألفاظ القرآن الكريم، د. نبيل عبد السلام هارون، المتوفى سنة ١٤٠٨ هـ، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ٧- معجم مفردات الإبدال والإعلال في القرآن الكريم، د. أحمد محمد الْخَرَّاط، دمشق، دار القلم، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- ۱۷- معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي، أبو الحسين، المتوفى سنة ٣٩٥هم، تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هم، ١٩٧٩م.
- ٧٢ المغني في تصريف الأفعال، محمد عبد الخالق عضيمة، القاهرة، دار الحديث، ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م.
- ٧٧ مَفَاتِحُ تَدَبُّر القُرْآن وَالنَّجَاحِ فِي الحَيَاةِ»، د. خالـد بـن عبـد الكريـم اللاحـم، الريـاض، مكتبـة دار المنهـاج للنشـر والتوزيـع، الطبعـة الأولـي، ١٤٣٦هــ.
- ٧٤ مفتاح العلوم، يوسف بن أبي بكر بن محمد السكاكي الخوارزمي الحنفي أبو يعقوب، المتوفى سنة ٦٢٦هـ، تحقيق نعيم زرزور، بيروت لبنان، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ٥٧ مقدمة في أصول التفسير، تقي الدين، أبو العباس، أحمد بن عبد الحليم،
   ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي، المتوفى سنة ٧٢٨هـ، بيروت لبنان،
   دار مكتبة الحياة، ١٤٩٠هـ ١٩٨٠م.





- ٧٦ منار الهدى في بيان الوقف والابتداء، ومعه: المقصد لتلخيص ما في المرشد مؤلف منار الهدى: أحمد بن عبد الكريم، الأشموني المصري الشافعي، المتوفى نحو ١١٠٠هـ، والمقصد لتلخيص ما في المرشد: زكريا بن محمد بن أحمد الأنصاري، زين الدين أبو يحيى السنيكي (ت ٩٢٦هـ)، تحقيق شريف أبو العلا العدوي، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، 1٤٢٢هـ ١٤٢٢م.
- ٧٧- المؤتمر الافتراضي للتطبيقات القرآنية والحديثية، تحت رعاية وزير الأوقاف والشوون الإسلامية السيّد/ عيسى أحمد الكندري، ١٧-١٨ رمضان ١٤٤٢هـ الموافق ٢٩-٣٠ أبريل ٢٠٢١م.
- ٧٨ موسوعة فضائل سور وآيات القرآن القسم الصحيح، محمد بن رزق بن طرهوني. جدة، مكتبة العلم، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.
- ٩٧- النشر في القراءات العشر، شمس الدين، أبو الخير، ابن الجزري، محمد بن يوسف، المتوفى سنة ٨٣٣هـ، تحقيق علي محمد الضباع، المتوفى سنة ١٣٨٠هـ، المطبعة التجارية الكبرى، مصوّرة دار الكتاب العلمية.
- ۸- النطق بالقرآن العظيم، د.ضياء الدين الجماس، مركز نور الشام للكتاب، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- ٨١ نظم الدُّرر في تناسب الآيات والسُّور، أبو الحسن، برهان الدين، إبراهيم
   بن عمر البقاعي، ٨٠٩ ٨٨٥هـ، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٥هـ.
- ۸۲ النُّكت في إعجاز القرآن، مطبوع ضمن: ثلاث رسائل في إعجاز القرآن العسن [سلسلة: ذخائر العرب (١٦)]، علي بن عيسى بن علي، أبو الحسن الرماني المعتزلي، المتوفى سنة ٣٨٤هـ، تحقيق محمد خلف الله، د. محمد زغلول سلام، مصر، دار المعارف، الطبعة الثالثة، ١٩٧٦م.





- ۸۳ الوجوه والنظائر في القرآن العظيم، أبو الحسن، مقاتل بن سليمان، الأزدي البلخي، المتوفى سنة ١٥٠هـ، تحقيق حاتم بن صالح الضامن، مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث، ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م، وطبعة بتحقيق هند شلبي، الشركة التونسية للتوزيع، ١٩٧٩م.
- ٨٤ الوجوه والنظائر، أبو هـ لال العسكري المعتزلي، الحسن بن عبد الله بن سهل، العسكري، المتوفى نحو ٣٩٥هـ، تحقيق وتعليق محمد عثمان، القاهرة، مكتبة الثقافة الدينية، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.
- ٨٥ الوقف الممنوع في القرآن الكريم: مواضعه وأسراره البلاغية، د. إسماعيل صادق عبد الرحيم، دار البصائر.
- ٨٦- الوقف والابتداء في كتاب الله عز وجل، أبو جعفر، محمد بن سعدان النحوي الكوفي، المتوفى سنة ٢٣١هـ، تحقيق: محمد خليل الزروق، مطبوعات مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث، دبي، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ.





| ٧     | مقدمـــة                                                         |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| ١١    | الفصل الأول: تمهيد: مقدّماتٌ منهجية:                             |
| ۱۳    | المطلب الأول: مِن دواعي العناية بكتاب الله                       |
| ١٥    | المطلب الثاني: مفهوم التدبر وأهمية التأهل له                     |
| ۱۹    | المطلب الثالث: دواعي تدبر القرآن الكريم وثمراته:                 |
| ۱۹    | فمِن دواعي تدبُّر القرآن                                         |
| ۲۳    | مِن ثمراتِ تدبُّر القرآن                                         |
| ۲٥    | المطلب الرابع: مفاتيحُ للظَّفَرِ بهدايات القرآن وتَدَبُّرِه      |
| ۲٩    | الفصل الثاني: مدخل للتعريف بمصادر التدبر ومراجَعه:               |
| ٣١    | المطلب الأول: منهجُ تحديد مصادر التَّدَبُّرِ وتصنيفها            |
| ٣٤    | المطلب الثاني: القرآن والحديث مصدران أساسيان لمصادر التدبر       |
| ر     | المطلب الثالث: التصنيف العامّ لمصادر التدبر ومراجعه في ضوء النظ  |
| ٣٦    | لكلِّ مِن اللفظ والمعنى معاً                                     |
| تدبـر | الفصل الثالث: القرآن الكريم والحديث النبوي هُما مَصْدرُ مصادر ال |
| ٣٩    | وأوَّلُها وأَوْلاها:                                             |
| ٤١    | المطلب الأول: القرآن الكريم هو مَصْدرُ المصادر الأوّلُ للتدبّر:  |





| الوقفة الأُولى: توضيحُ فكرةِ كونِ القرآن أَصْلاً ومَصْدراً لمصادرِ التدبر ٤١         |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| الوقفة الثانية: منهجية اتّخاذ القرآن مصــدراً للتدبـر (كلامٌ عن طريقـة               |  |  |
| استقرائه لاستيعاب حِكَمِه وأحكامه)                                                   |  |  |
| الوقفة الثالثة: مفاتيح البحـث في القرآن عن التـدبر بحسـب المعني،                     |  |  |
| لا بحسب اللفظ فقط                                                                    |  |  |
| المطلب الثاني: الحديثُ النبويُّ هو مصدر المصادر الثاني للتدبّر -عدّاً لا رُتبةً-: ٣٥ |  |  |
| ۵۳لـــــلــــــــــــــــــــــــــ                                                  |  |  |
| تقريرُ كونِ الحديثِ النبويِ مصْدراً لمصادر التدبر: ٤٥                                |  |  |
| أوّلاً: التسليم باتّخاذ الحديث مصدراً لمصادر التدبر ٤٥                               |  |  |
| ثانيًا: أُسسٌ لاتّخاذ الحديث أَصْلاً ومَصْدراً لمصادر التدبر ٥٥                      |  |  |
| ثالثًا: مفاتيح البحث في الحديث النبوي عن موضوع "تدبر القرآن"،                        |  |  |
| مثلاً، بحسب المعنى، لا اللفظ فقط                                                     |  |  |
| الفصل الرابع: العلوم والمؤلفات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر، وتطبيقاتها في             |  |  |
| الاستعمال اللغويّ والقرآنيّ: ٩٥                                                      |  |  |
| المطلب الأول: مجالات العلوم المبكِّرة المؤسِّسة لعلم التدبر                          |  |  |
| المطلب الثاني: استعراضٌ لبعض مصادر التدبر المبكِّرة ومراجعــه في مختلف               |  |  |
| مجالاتها العلمية:                                                                    |  |  |
| تعريف مصادر التدبر المبكِّرة:                                                        |  |  |
| (١) معاني الحروف (حروف المعاني)                                                      |  |  |
| (٢) أساليب القرآن الكريم                                                             |  |  |
| (٣) عِلْمُ الإعرابِ                                                                  |  |  |
| (٤) عِلْمُ الصَرْف                                                                   |  |  |

# قراءةٌ في مَصَادِرِ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم



| (٥) غريب الألفاظ، ومنه ما كُتب عن: ألفاظ القرآن ومفرداته ٨٣                 |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| (٦) المعاجم اللغوية على اختلاف أصنافها ومناهجها ٨٥                          |
| (۷) مشْكل القرآن                                                            |
| (٨) مشْكل الحديث                                                            |
| (٩) مختلِف الحديث                                                           |
| (١٠) أسباب النزول، أو أسباب نزول الآيات، وأسباب وُرود الحديث ٩٢             |
| (١١) الناسخ والمنسوخ                                                        |
| (١٢) الإعجاز، ولا سيما الإعجاز في القرآن الكريم والحديث الشريف ٩٥           |
| (١٣) البلاغة                                                                |
| (١٤) الوجوه والنظائر في اللغة وفي القرآن الكريم                             |
| (١٥) فقُّه اللغة العربية                                                    |
| (١٦) علوم القرآن                                                            |
| (۱۷) فضائل القرآن                                                           |
| (۱۸) عِلم القراءات                                                          |
| (١٩) علم الوقف والابتداء                                                    |
| (۲۰) كُتب التفسير، وعلم تفسير القرآن                                        |
| المطلب الثالث: أهمية كلِّ مِن العلوم والمؤلفات الأُولى، المؤسِّسة لعلم تدبر |
| القرآن، واستخلاص دلالاتها:                                                  |
| الوقفة الأُولى: أهميّةُ كلِّ منهما                                          |
| الوقفة الثانية: استخلاصُ دلالاتِ هذه الأنواع مِن العلـوم والمؤلفات          |
| المبكِّرة المؤسِّسة لعلم التدبر                                             |





| الفصل الخامس: أمثلةٌ تطبيقية على اختلاف دلالاتِ كلِّ مِن: الحروف، والمفردات،  |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| والأساليب، في الاستعمال القرآني واللغوي:                                      |
| تمهيــد:                                                                      |
| المطلب الأول: التنبّه لاختلاف معاني الحروف بحسب كلِّ مِن سياقها، ودلالاتها    |
| اللغوية الأصلية، وأمثلته                                                      |
| أمثلةٌ لمعاني حرف الألف في اللغة ( أ ):                                       |
| المطلب الثاني: اختلاف معاني المفردة في القرآن بحسب دلالة كلِّ مِن سياق        |
| ورودها، ومعناها اللغوي الأصلي، وأمثلته:                                       |
| أسباب اختلاف معاني اللفظة الواحدة وتنوّعها                                    |
| أمثلةٌ لأثرِ اختلاف معنى اللفظة في القرآن بحسَب سياقها وبحسَب أصْل            |
| دلالتها اللغوية                                                               |
| المثال الأول: معنى (إيمانكم) في قوله تعالى                                    |
| المثال الثاني: تَنوُّعُ معنى كلمة "لسان" في القرآن                            |
| المثال الثالث:                                                                |
| المثال الرابع: الإفادة مِن دلالة الاستقراء لاستعمال الحروف والكلمات           |
| والأساليب في الكتاب العزيز:                                                   |
| المثال الخامس: مراعاة اختلاف معنى الكلمة أو الكلام بحسب                       |
| الظاهر وعدمه                                                                  |
| المطلب الثالث: تعدُّدُ معاني الكلام في اللغـة وفي القـرآن، لاختــلاف سيــاق   |
| الأساليب اللغوية، وأمثلته                                                     |
| الفصل السادس: نماذج وأمثلة للكتابات المبكِّرة المؤسِّسة للتدبر، التي لم تَنصّ |
| عناوينُها على التدبر:                                                         |
| تمهيد:                                                                        |



| المبحث الأول: كتاب "فضائل القرآن"، أبو عبيد، القاسم بن سلام الهروي،                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| وأمثلةٌ منه:                                                                        |
| المطلب الأول: المؤلِّف الإمام أبو عبيد، رحمه الله                                   |
| المطلب الثاني: كتابه: "فضائل القرآن"، وأمثلةٌ منه:                                  |
| الأوّل: مِن مميزات الإمام أبي عبيد وخصائص كتابه١٤٨                                  |
| الثاني: فوائد مِن كتاب "فضائل القرآن" في وسائل التدَبُّر وأسبابه • ١٥٠              |
| العنوان الأول: ما يُستحب لقارئ القرآن مِن الجواب عند الآية والشهادة لها ١٥١         |
| العنوان الثاني: بـاب مـا يُستحـب لقـارئ القرآن مِـن التـرسل فـي قراءتــه            |
| والترتيل والتدبر                                                                    |
| العنوان الثالث: باب ما يستحب للقارئ من تحسين القرآن وتزيينه بصوته ١٥٧               |
| العنوان الرابع: "بيانُ أنه يُستحب للقارئ إذا مرّ في قراءته بذكْر الجنة مِن المسألة، |
| وبذكْر النار مِن التعوذ". "استحباب تكرار الآية وتَرْدادها" ١٦٤                      |
| المبحث الثاني: كتاب "تأويل مشْكل القرآن"، أبو محمد، عبد الله بن مسلم بن قُتيبة،     |
| وأمثلةٌ منه:                                                                        |
| المطلب الأول: المؤلف الإمام ابن قتيبة، رحمه الله تعالى                              |
| المطلب الثاني: كتاب "تأويل مشْكل القرآن"، وأمثلةٌ منه:                              |
| الوقفة الأولى: فكرة الكتاب وشيءٌ عن قيمته                                           |
| الوقفة الثانية: مِن مميزات الإمام ابن قتيبة وخصائص كتابه                            |
| الوقفة الثالثة: فوائد مؤسِّسةٌ للتَّدَبُّر وأسبابه مِن كتاب "تأويل                  |
| مشْكل القرآن"                                                                       |
| المبحث الثالث: كتاب "المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى"، أبو النصر، أحمد            |
| بن محمد بن أحمد السمر قندي، الحدّادي، وأمثلةٌ منه:                                  |





| المطلب الأوّل: مؤلف الكتاب: أحمد بن محمد بن أحمد السمر قندي،                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| -رحمه الله تعالى                                                                    |
| المطلب الثاني : كتاب "المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى"، وأمثلةٌ منه ١٩١           |
| توطئةٌ في فقرتين:                                                                   |
| أ - حديثٌ عامٌّ عن الكتاب                                                           |
| ب- سببُ تأليفه الكتاب                                                               |
| الوقفة الأولى: فوائد من "المدخل لعلم تفسير كتاب الله تعالى": ١٩٤                    |
| المثال الأول:                                                                       |
| وقفةٌ نقديّةٌ عند هذا النص السابق من كلامه -رحمه الله                               |
| المثال الثاني: ما قاله الحدّادي في باب (بلي)                                        |
| المثال الثالث: ما قاله الحدّادي في بابِ (بل)                                        |
| المثال الرابع: ما ذَكَرَه الحدَّادي في باب (إذْ) و(إذا)                             |
| بعضُ دلائل هذه الأمثلة مِن كتاب المدخل                                              |
| الوقفة الثانية: بعض وسائل التدَّبُّر وأسبابه في كتاب "المدخل لعلم                   |
| تفسير كتاب الله تعالى"                                                              |
| الفصل السابع: الكتابات المخصَّصة للحديث عن التدبر مستقلاً:                          |
| تمهيـــد                                                                            |
| النموذج الأوّل: كتاب: "مَفَاتِحُ تَدَبُّر القُرْآن وَالنَّجَاحِ فِي الحَيَاةِ": ٢٢٥ |
| فكرة الكتاب                                                                         |
| سَبَبُ تَأْلِيفِ الكِتَابِ                                                          |
| أهم ميزات الكتاب                                                                    |
| طريق الإفادة منه                                                                    |

# قراءةٌ في مَصَادِرِ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم



| ۲۳۲   | النموذج الثَّاني: كتاب: "تدبُّرُ القرآن الكريم: وقفاتٌ ولَفتات":           |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳۲   | فكرة الكتاب                                                                |
| 377   | بعض محتويات الكتاب                                                         |
| ۲۳۸   | أهم ميزات الكتاب                                                           |
| ۲۳۸   | طريق الإفادة منه                                                           |
| 749   | نماذج وفوائدُ مما تَضمّنه كتاب: "تدبر القرآن: وقفاتٌ ولفتاتٌ":             |
| 749   | الوقفة الأُولى: دواعي تدبر القرآن                                          |
| 7     | الوقفة السادسة: إذا قرأت القرآن فاقرأ المعاني كما تقرأ الألفاظ!            |
| 754   | اللفتة الأولى: أمورٌ أساسية يتوقف عليها تدبّر القرآن                       |
| 7     | اللفتة الثالثة: خطواتُ تدبّر القرآن والعمل به                              |
| 7 2 0 | القاعدة الأولى: ملاحظة المعاني المركّبة والمعاني المفردة معاً              |
| 7 & 1 | القاعدة الثانية: التدبر العامّ والتدبر الجزئيّ                             |
| ۲0٠   | النموذج الثالث: كتاب: "القرآن: تدبُّرٌ وعملٌ":                             |
| ۲0٠   | فكرة الكتاب                                                                |
| 701   | أهداف المشروع                                                              |
| 701   | أهم ميزات الكتاب                                                           |
| 707   | طريق الإفادة منه                                                           |
| 704   | طرق مقترحة للاستفادة من المنهج                                             |
| 700   | الفصل الثامن: الكتابات والوسائل المساعِدة على التدبر:                      |
| Y0V   | تمهيد المراد بالمؤلفات في طُرُق التدبر، ووسائله، ومسائله، ومناهجه          |
| على   | المبحثُ الأوّل: معجزةُ تَنَوُّعِ العناية بالقرآنِ، وحفْظِه، وتَجَـدُّدها ع |
| Y 0 A | اختلاف العصُور                                                             |







# قراءةٌ في مَصَادِرِ تَدَبُّرِ القرآنِ الكريم

| ٣٢٨        | الخاتمــة        |
|------------|------------------|
| ٣٣١        | المصادر والمراجع |
| ٣٤٤        | فهرس المحتويات   |
| <b>707</b> | هذا الكتاب       |





هذا الكتابُ يَعُودُ بك في موضوع تدبر القرآن الكريم إلى أصْل مَنبَعِه، أو إلى مَنْبعه الأصل: القرآن الكريم ذاته، والحديث الشريف، ومصادر التدبر المبكّرة، وإلى مَنْبعه اللهويّ، وجهود الأئمة الأسلاف الصالحين المتخصّصين المبكّرة فيه، ولاسيما مِن القرن الثاني الهجري فما بعدَه.

يَنقلكَ، أو يَنقل لك طَرَفاً مِن المؤلفات المبكِّرة في التدبر، تلك المصادر والمراجِع المهمِّة في تدبر كتاب الله، عَزَّ اسمه.

يَنقلُ لك نصوصاً مِن حروف الأئمة الأسلاف الصالحين في تلك القرون، التي كتبوها في مسالك التدبر، فإنْ لم تَصحب القوم فاصحب أنفاسَهم، وتأمّلُ ما كتبوه في قِرْطاسهم!

يَأْخَذَكَ إلى طرائق التدبر ومنهجيته السديدة، وإلى أمثلة على ذلك، مما ورَد في كُتُب القوم، عليهم رحمة الله ورضوانه.

يَلْفِتُ نَظْرَ قارئه إلى أنواع العلوم المبكّرة في تاريخ الإسلام، المرتبطة بفقه القرآن والحديث، التي ابتكرها أولئك الأئمة؛ لخدمة الوحيين، ويَقفُ به على أهمّيتها لفقه الكتاب والسنّة، ويَدعوه لتحصيلها، وتَقديرها حَقَّ قدْرها.

