



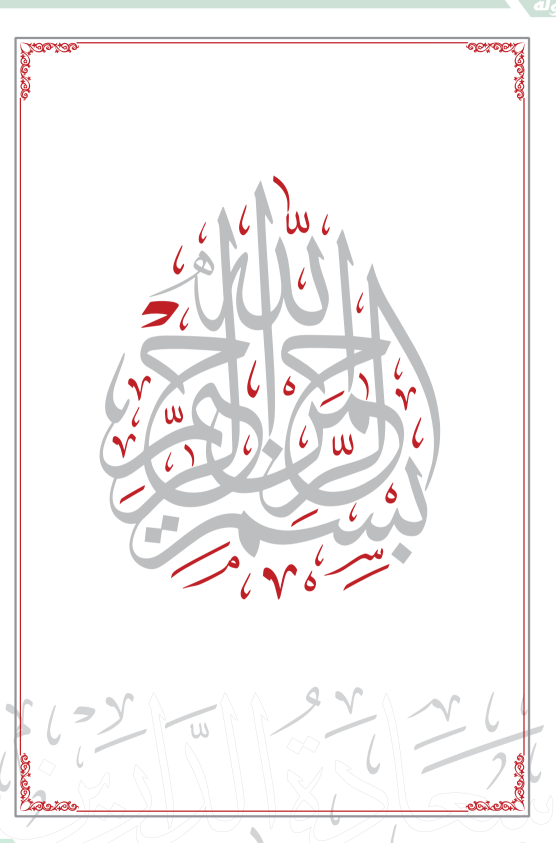
منصوربن محمد بن حسين الزبيري



# المالية المال

تَأْلِيْفُ منصوربن محمد بن حسين الزبيري











إنَّ الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهدِهِ الله فلا مُضِلَّ له، ومن يُضلِلْ فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلَّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله.

إنَّ أصدقَ الحديثِ كتابِ الله، وأحسن الهَدْيِ هَدْيُ محمد، وشرَّ الأمور محدثاتُها، وكلَّ محدثةٍ بدعةٌ، وكلَّ بدعةٍ ضلالةٌ، وكلَّ ضلالةٍ في النار.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ آلَ عَمران:١٠٢].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَبِعِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ آ ﴾ [النساء:١].

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَلِيلًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعَمَلَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ إِلَا حزاب:٧٠-٧١].





#### سُعَاكُمُ السَّارِيِّنَ في توحيد رب العالمين <u>شُعَادِين</u> في توحيد رب العالمين <u>شُعَادِين</u>

#### أمًّا بعد:

فبين يديك أيها القارئ الكريم هذا المؤلّفُ الصغير في حجمه الكبير والعظيم في موضوعه ومحتواه، كيف لا، وهو يتحدث عن أوجب الواجبات وأهم المهمات؟! ألا وهو توحيد الله الله الذي لأجله خَلق الله الثقلين والدارين وأنزل الكتب وأرسل المرسلين، ومن استقام توحيدُه استقام علمه وعملُه وأخلاقه ودنياه وآخرته، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُو مُؤمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ مُ حَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَهُم أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ الله النحل: ٩٠].

ومن فَسَدَ توحيده فَسَدَ أمره، قال تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَاۤ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَـٰهُ هَبَـآءُ مَّنتُورًا ﴿ آَنَ ﴾ [الفرقان: ٢٣].

والناظر اليوم إلى الخلق بعين البصر والبصيرة يرى ما يُحزِن القلب ويُدمِعُ العين؛ فهذا يعبد بشرًا كعيسى هُ والحُسَين هُ والبدويِّ وغيرهم، وهذا يُقدِّس بقرًا أو يعبد صنمًا كالهندوس والبوذيين، وثالثُ يَعبُدُ الشيطان صراحةً وهم عبدةُ الشيطان، ورابع وهو أكذبهم وأضلُّهم وأجهلُهم من زَعَمَ أنَّ الطبيعة خَلَقَتْه، فإذا قلتَ له: هذا القلم جاء من غير صانع سَخِرَ منك، فيا سبحان الله! يسخر مِمَّنْ يقول عن قلم جاء بغير صانع ثم يزعم أنَّ هذا الكون الكبير العظيم الذي حَيَّر العقول في عظمته وسَعَته وآياته وعجائبه ونظامه ودِقَّتِه جاء بغير الذي حَيَّر العقول في عظمته وسَعَته وآياته وعجائبه ونظامه ودِقَّتِه جاء بغير





# سُعَاكُمُ النَّالِيْنَ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمِينَ المُعَلِّمُ المُعَالِمِينَ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمِينَ المُعَالِمِينَ المُعَالِمِينَ المُعَالِمِينَ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمِينَ المُعَلِمُ المُعِلَّمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعِلَّمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعَلِمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعَلِمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلِمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعْلِمُ المُعِلَّمُ المُعِلِمُ المُعِلَّمُ المُعِلَّمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعِلَّمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعِلَّمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُمِي الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ ا

خالق! فلا إله إلا الله، وسبحان الله، والله أكبر، ونحمد الله أن جعلنا موحدين له، مؤمنين بجميع رسله، متبعين لخاتمهم على، والقصد من هذا الكلام الردُّ على أولئك الذين يقولون: لا داعي للكلام في التوحيد، فالناس موحدون، وهذا من أعجب العجب، وأعجبُ منه من يُزَيِّنُ للناس الباطل والشرك والخرافة ويلبِسُ الحقق بالباطل ليتوجَّه الناس إلى مخلوق ضعيف مثلهم، بل ويتفنَّن في تشويه من يريد أن يُعَلِّق الخلق بالخالق العظيم، الكامل، القدير، السميع، العليم، الخبير، اللطيف، الكبير، الغني، الكريم، الرحمن، الرحيم، في عبادتهم، ودعائهم، وتوكُّلهم، وتضرُّعهم، وقضاء حوائجهم، ولا حول ولا قوة إلَّا بالله العليم العليم العظيم، وهو حسبنا ونِعْمَ الوكيل، عليه توكلنا وإليه سبحانه توجَّهنا، وله وحُدَه سَجَدْنا وخَضَعْنا، وقد قال الشاعر:

مَتَى يَبلُغُ البُنيانُ يَومًا تَمامَه إذا كُنتَ تَبنِيهِ وَغَيرُك يَهْدِمُ

وهنا أنبّه القارئ أنه ربما توهّم وجود تراجم متشابهة كان يمكن دمجها في باب واحد إلّا أنّ القارئ اللبيب ما إن يقرأ ما وراء الترجمة حتى يتجلّى له الهدف من إفرادها بباب مستقل، وقد اجتهدت ألّا أذكر في الباب إلّا آية أو حديثًا صحيحًا؛ لأنّ الحجة إنما هي في كتاب وفيما صحّ عن رسول الله عليه، وقد أذكر في نهاية الباب ما تدعو الحاجة إليه من توضيح مُشكِل أو رَدِّ شبهةٍ أو بيان حكم، بعبارة وجيزة، وذلك بنقل كلام مختصر جامع لأهل العلم الثقات، وقد عزوتُ كلّ دليلِ وكلّ قولٍ إلى مصدره، سوى تعليقات الكاتب وهي





## سُعَاٰیٰۃ الْرَائِیٰ فی توحید رب العالمین <u>محمدہ کو ہوں</u>

تعليقات يسيرة، ومن وجد خللًا فالدينُ النصيحةُ، وأدخلتُ كذلك بعض التراجم ممَّا تدعو الحاجة إليه مثل "فطرةٌ سَوِيَّةٌ خيرٌ من عقل ملوَّثٍ بشُبَهٍ إبليسية" ومثل "المتخلّفُ الأول من يعبد ويُقدّسُ الأوثان والتماثيل والصُّلبان والأبقار وهبل" وغيرهما.

وقد جاءت تراجم هذا المؤلّف مسجوعة، وذلك لتنشيط القارئ على الوقوف على ما وراء تلك التراجم، وسمّيتُه "سعادة الدّارين في توحيد ربّ العالمين" والله أسأل أن يجعله خالصًا لوجهه، نافعًا لكاتبه وقارئه في الدنيا والآخرة، ربّ اغفر لي ولوالديّ ولمشايخي ولمن أحسن إليّ وللمسلمين والمسلمات الأحياء والأموات، ﴿أَنتَ وَلِيّ فِي الدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَقَانِي مُسلِمًا والمسلمات الأحياء والأموات، ﴿أَنتَ وَلِيّ فِي الدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَقَانِي مُسلِمًا وصلاته وسلامه على عبده ورسوله محمّد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم وصلاته وسلامه على عبده ورسوله محمّد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

كتبه الفقير إلى عفو ربِّه ومغفرته ورحمته:

منصور بن محمد بن حسن الزبيري

في المسجد النبوي يوم الأحد ٢٩ من ذي الحجة ١٤٤٢





# سُعَاكُنَةُ النَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُعُمُ الْعَلَيْنَ عُمُعُمُ الْعَلَيْنِ عُمُعُمُ الْعَلَيْنِ عُمُعُمُ

(1)

## من يُرِد الله به خيرًا يُفقِّهه في الدين

قال الله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَابِمَا بِٱلْقِسْطِ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُوَ ٱلْعَرِينُ ٱلْحَكِيمُ اللهِ [آل عمران:١٨]، حيث قَرَنَ سبحانه شهادة أولي العلم بشهادته لنفسه بالوحدانية، وشهادة الملائكة له بذلك.

وقال تعالى: ﴿وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴿ اللهِ ١١٤]، وقال تعالى: ﴿ وَاللهِ عَالَى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْفُلَمَوُّا ﴾ [فاطر: ٢٨]، وقال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ عَالَمُونَ ۗ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴿ آ﴾ [الزمر: ٩]، وقال تعالى: ﴿ يَرُفَعِ ٱللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَتَ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِرٌ ﴿ آ ﴾ [المجادلة: ١١].

عَنْ عُثْمَانَ ﴿ مَنْ تَعَلَّمَ النَّبِيِّ عَلِيْهِ قَالَ: ﴿ خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ ﴾ [رواه البخاريُّ].

و قال ﷺ: «مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقُّهُ فِي الدِّينِ» [رواه البخاريُّ ومسلم].

وقال ﷺ: «إِنَّ مَثَلَ مَا بَعَثَنِيَ اللهُ بِهِ عَزَّ وَجَلَّ مِنَ الْهُدَى وَالْعِلْمِ، كَمَثَلِ غَيْثٍ أَصَابَ أَرْضًا، فَكَانَتْ مِنْهَا طَائِفَةٌ طَيِّبَةٌ قَبِلَتِ الْمَاءَ، فَأَنْبَتَتِ الْكَلاَّ وَالْعُشْبَ الْكَثِيرَ، وَكَانَ مِنْهَا أَجَادِبُ أَمْسَكَتِ الْمَاءَ، فَنَفَعَ اللهُ بِهَا النَّاسَ، فَشَرِبُوا مِنْهَا وَسَقَوْا وَرَعَوْا، وَأَصَابَ طَائِفَةً مِنْهَا أُخْرَى، إِنَّمَا هِيَ قِيعَانٌ؛ لَا تُمْسِكُ مَاءً، وَلَا



#### سُعَاكُنَّةُ النَّرِيْنَ عُصِرُوصِيِّدِ في توحيد رب العالمين <u>بمعالمه المعالمين</u>

تُنْبِتُ كَلَأً، فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ فَقُهَ فِي دِينِ اللهِ وَنَفَعَهُ بِمَا بَعَثَنِيَ اللهُ بِهِ، فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَمَثَلُ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا، وَلَمْ يَقْبَلْ هُدَى اللهِ الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ» [رواه البخاريُّ ومسلم].

وقال على: «مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَبْتَغِي فِيهِ عِلْمًا؛ سَلَكَ اللهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ، وَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضًا لِطَالِبِ الْعِلْمِ، وَإِنَّ الْعَالِمَ لَيَسْتَغْفِرُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ، حَتَّى الْحِيتَانُ فِي الْمَاءِ، وَفَضْلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ لَسَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ، حَتَّى الْحِيتَانُ فِي الْمَاءِ، وَفَضْلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَضْلِ الْقَمَرِ عَلَى سَائِرِ الْكُوَاكِبِ، إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ، إِنَّ الْاَنْبِيَاءَ لَمْ يُورِّثُوا كَفَضْلِ الْقَمَرِ عَلَى سَائِرِ الْكُوَاكِبِ، إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ، إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُورِّثُوا لَكُواكِبِ، إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ، إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُورِّثُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَ بِعِ أَخَذَ بِحَظٍّ وَافِرٍ » [رواه أبو داود، والترمذيُّ، وصحَّحه الألبانيُّ وغيره].

وقال ﷺ: «إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةٍ؛ إِلَّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ، أَوْ عِلْمِ يُنْتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ» [رواه مسلم].

فمن أراد الخير والهدى والسعادة والرِّفعة في الدارين ومعرفة الحقِّ والصراط المستقيم وتوحيد ربِّ العالمين، ومعرفة المغضوب عليهم والضَّالين، فليقصد الكتاب والسُّنة الصحيحة بفهم السلف الصالح من الصحابة والتابعين وتابعيهم بإحسان، قال الله تعالى: ﴿فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ عَقَدِ البقرة:١٣٧].





# 

( )

#### الدعوة إلى التوحيد سبيل الأنبياء وكلِّ رجل رشيد

فجميع الرسل كان أولٌ وأهمُّ ما دَعَوْا إليه هو التوحيد، توحيد الله بالعبادة وتقواه وطاعته وطاعة رسله. وكما ذكر الله عنهم ذلك على سبيل التعميم، فقد ذكر ذلك عن بعضهم على التفصيل:

فنوح، هِ ، قال لقومه: ﴿ يَقَوْمِ أَعَبُدُوا أَللَّهُ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ، ﴿ [الأعراف: ٥٩].

وكذلك هود، هُمْ قال لقومه: ﴿يَنَقُومِ أَعَبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمُ مِّنَ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ﴾ [الأعراف:٦٥].

وصالح، هِ ، قال لقومه: ﴿يَكَقُوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ ﴾ [الأعراف:٧٣].

و إبر اهيم، هِ ، قال لقومه: ﴿ أَعْبُدُواْ أَللَّهَ وَأَتَّقُوهُ ﴾ [العنكبوت:١٦].





# 

وقال تعالى آمرًا نبيَّه ﷺ أن يقول: ﴿ قُلْ هَاذِهِ ـ سَبِيلِيّ أَدْعُوَاْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيِّ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ آلِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى

وقال ﷺ : «الْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ مِنْ عَلَاتٍ، أُمَّهَاتُهُمْ شَتَّى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ» [رواه مسلم ورواه البخاريُّ مختصرًا].

( 🔻 )

#### القول السديد في معنى كلمة التوحيد

التوحيد: هو إفراد الله بالعبادة، وتركُ عبادة ما سواه، وهذا هو معنى: (لا إله إلاّ الله)، (فلا إله): هذا ترك عبادة ما سوى الله، (إلاّ الله): هذا إفراد الله على بالعبادة، فقد اشتملت على نفي وإثبات، نفي الشرك وإثبات التوحيد لله على ولذلك تُسمَّى كلمة (الإخلاص)، تُسمَّى العروة الوثقى، ﴿فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّاغُوتِ وَلَذلك تُسمَّى كلمة (الإخلاص)، تُسمَّى العروة الوثقى، ﴿فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّاغُوتِ وَلَذلك تُسمَّى كلمة (الإخلاص)، وهذا معنى: (لا إله إلا الله)، ﴿يَكُفُرُ بِالطَّاغُوتِ ﴾ هذا معنى: (لا إله إلا الله)، ﴿يَكُفُرُ بِالطَّاغُوتِ ﴾ هذا معنى: (لا إله إلا الله)، ويؤمن بالله وهذا معنى: (إلا الله)، ﴿فَقَدُ اللهُ اللهُ





# سُعَاكُمُ الْلَّالِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>تمسيمه محمده</u>

( ( )

#### البيان في أنَّ التوحيد قسمان

#### التوحيد قسمان:

عِلْميُّ: وهو توحيد المعرفة والإثبات:

وعَمَليُّ: وهو توحيد القصد والطلب:

ويراد به الألوهية، وسُمِّي بتوحيد القصد والطلب؛ لأنَّ العبد يتوجَّه بقلبه ولسانه وجوارحه بالعبادة لله وحده رغبةً ورهبةً، ويقصد بذلك وجه الله، وابتغاء مرضاته.

وهناك من لا يُفَرِّقُ بين البدعة في الدين وبين ما أَمَرَ الله به من إفراده بالعبادة وإفراده بأفعاله وإثبات ما له من الأسماء الحسنى والصفات العُلا، وبين تقريب العلم وحصر المسائل، والنبيُّ على حذَّر من البدع تحذيرًا شديدًا، فقال: «خَيْرَ



## سُعَاكُمُّ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَالِّمُهُ</u> في توحيد رب العالمين المُعالمين

الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَخَيْرُ الْهُدَى هُدَى مُحَمَّدٍ، وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ اللهِ اللهُ ال

وفي المقابل كان عَيْكُ يُقرِّب العلم للناس ويَحصُر بعض المسائل في حديث واحد؛ ليسهل على الناس حفظها ومعرفتها، كقوله ﷺ: «سبعةٌ يُظِلُّهم الله»، وقوله: «أربعٌ مَن كُنَّ فيهِ كانَ منافقًا خالصًا»، فتقريب العلم وحصر المسائل بدأ في زمن الرسول ﷺ وما زال في توسع حتى يومنا هذا، والأمثلةُ كثيرة جدًّا كقولهم: السنة ثلاثة أقسام: قوليةٌ وفعليةٌ وتقريريةٌ، وأركان الصلاة وشروط الصلاة... وكثيرٌ من هذه التقسيمات لم تكن موجودةً في زمن الرسول علي والا في زمن الصحابة، وليست من البدع بل هي من باب تقريب العلم الموجود والمنثور في القرآن والسنة، فتتبَّعها العلماء وحصروها وجمعوها، ولهذا قسَّم بعض العلماء التوحيد إلى قسمين: عِلمي، وهو المعتقد، وهو إفراد الله بأفعاله والإيمان بأسمائه الحسني وصفاته العُلا، والثاني عمليٌّ، وهو إفراد الله بأفعال عباده، وأدلةُ هذا التقسيم سواء من جعله ثلاثة أو اختصره إلى اثنين لا تُحصَى، وهي مذكورةٌ في كتب التوحيد، ولأنِّي حريصٌ على الاختصار سأشير إلى بعضها، وقد غَلِطَ مَن ظَنَّ أنَّ شيخ الإسلام هو أولُ من ذَكَرَ هذا التقسيم، فقد ذكره قبله أئمةٌ كبارٌ كشيخ المفسِّرين الطبري وغيره.

قال تعالى في سورة الفاتحة، وهي: (أم الكتاب)، و(السبع المثاني)، و(أعظم سورة في القرآن): ﴿الْفَاتِحة: ٢].





## سُعَاٰیٰۃ الْرَارِیٰنَ فی توحید رب العالمین <u>محمدہ کی المولات کی المولات کی المولات</u>

فإنَّ الحمد يتضمَّن مدح المحمود بصفات كماله مع محبَّته، وهذا متضمِّنُ لنفي النقائص والعيوب، وقوله تعالى: ﴿رَبِ ٱلْمَـٰكَمِينَ ﴾، يدُلُّ على ربوبيته وتدبيره لجميع خلقه.

وقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَٰنِ الرَّحِمِ الْأَسماء والصفات، وقوله تعالى: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِّبِيةِ اللَّهِ اللَّهُ على الربوبية والملك المطلق، فيتلخَّص مِن هذا أنَّ هذه الآيات الثلاث دلَّتْ على توحيد الربوبية والأسماء والصفات في أكثر من موضع.

وممّا يدل على أقسام التوحيد في القرآن: سورة ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ وَمَّا يدل على أقسام التوحيد في القرآن: سورة ﴿قُلْ هُو اللّهُ أَحَدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

فسورة ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ ﴿ ﴿ الْكَافِرُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الإخلاص: ١]، الإخلاص: ١]، وهو توحيد الألوهية، وسورة ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال



# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينِ الْعَالْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِي الْعِلْمِينِ الْعِلْمِي الْعِلْمِينِ ال

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَعَلَّكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَعَلَّمُ اللَّهُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا أَ فَأَخْرَجَ يَتَعَفُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَا أَ فَأَخْرَجَ بِهِ عِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمُ فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ اللَّهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

فقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾، يذُلُّ على التوحيد العَمَليِّ الإرادي.

وقوله تعالى: ﴿ الَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾ ، يدُلُّ على التوحيد العِلْمي الخبري.

كذلك وُجِدَتْ هذه الأقسام في قوله تعالى: ﴿اللّهُ الّذِى جَعَلَ لَكُمُ النّالِ وَلَكِنَ أَكُمُ النّالِ لَا هُو فَاَنَ تُؤفَكُونَ لا يَشَعُ لِلّا هُو فَاَنَى تُؤفَكُونَ لا يَشَعُ النّالِ وَلَا اللّهُ اللّذِي حَعَلَ لَكُمُ اللّهُ وَلَا يَاكِن اللّهِ يَجْمَدُونَ الله اللهُ اللّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللّهُ وَلَا وَالسّمَاء بِنَاء وَصَوَرَكُم فَا فَاحَسَن صُورَكُم وَرَقَكُم مِن الطّيبَتِ اللهِ يَجْمَدُونَ الله اللّهُ وَرَزَقَكُم مِن الطّيبَتِ اللهِ يَجْمَدُونَ اللهُ اللّهُ وَرَوْقَكُم مِن الطّيبَتِ اللهِ يَعْمَدُونَ اللهُ اللّهُ وَرَزَقَكُم مِن الطّيبَتِ الله الله وَرَدَكُم اللّهُ وَرَوْقَكُم اللّهُ وَاللّهُ اللّه وَاللّهُ وَاللّهُ اللّه اللّه الله الله الله وحيد.



# سُعَاٰیٰۃ الْرَبِّنَ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِقُلُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِي الْمُعَالِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِم

وقال تعالى: ﴿فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَالْهَا وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِلَا هُكُرُ إِلَهُ وَكِرَّ لَآ إِلَهَ إِلَا اللهِ إِلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المَا الهُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ المُله

فهذه الآيات تدُلُّ على أقسام التوحيد، وأنه مشتملٌ على العلم والعمل.

وقال تعالى: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴿ إِلَاهِ ٱلنَّاسِ وَقَالَ تعالى بين توحيد الربوبية، وتوحيد الأسماء والصفات، وتوحيد الألوهية.

وقالَ تعالى: ﴿رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطِيرَ لِعِبْدَرَةِ عَلَى المواهب سَمِيًا ﴿ اللهِ المواهب السعدي ﴿ كما في المواهب الربانية من الآيات القرآنية: "اشتملت هذه الآية على أصول عظيمة على توحيد الربوبية، وأنه تعالى ربُّ كلِّ شيءٍ وخالقه ورازقه ومدبِّره، وعلى توحيد الألوهية والعبادة، وأنه تعالى الإله المعبود، وعلى أنَّ ربوبيته مُوجِبة لعبادته وتوحيده؛ ولهذا أتى فيه بالفاء في قوله: ﴿ فَاعْبُدُهُ ﴾ الدَّالةِ على السبب، أي فكما أنه ربُّ كلِّ شيءٍ فليكن هو المعبود حقًا فاعبده ومنه: الاصطبار لعبادته تعالى، وهو جهاد النفس وتمرينها وحَمْلُها على عبادة الله تعالى، فيدخل في هذا أعلى أنواع الصبر، وهو الصبر على الواجبات والمستحبَّات، والصبر عن المحرمات والمكروهات، بل يدخل في ذلك الصبر على البَلِيَّاتِ؛ فإنَّ الصبر عليها وعدم والمكروهات، بل يدخل في ذلك الصبر على البَلِيَّاتِ؛ فإنَّ الصبر عليها وعدم



## سُعَاٰیٰۃ الْرَارِیٰنَ فی توحید رب العالمین <u>محمدہ کی المولات کی المولات کی المولات</u>

تسخطها والرضى عن الله بها من أعظم العبادات الداخلة في قوله: ﴿وَاصْطَبِرَ لِعِبَدَتِهِ ﴾، واشتملت على أنَّ الله تعالى كاملُ الأسماء والصفات، عظيم النعوت، جليل القدر، وليس له في ذلك شبيه ولا نظير ولا سَمِيُّ بل قد تفرَّد بالكمال المطلق من جميع الوجوه والاعتبارات".

وقال تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [الزخرف: ٨٧]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَر وَمَن يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيْتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيْتِ وَمُن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنُ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلا نَنَقُونَ اللَّهُ الْمَاكِنَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا نَنَقُونَ اللَّهُ الْمَاكِنِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللِهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللِّهُ اللللللْمُ اللللللللِّهُ اللللللْمُ اللللللللللْمُ اللللللللِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللِمُ الللللللللِمُ الللللِمُ الللللللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الل

وقال تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَنَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشَرِكُونَ ﴿ آلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشَرِكُونَ ﴿ آلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِلْمُلْلِلْمُلْمُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِلَّا اللّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وقال تعالى عن المشركين أنهم رفعوا عقيرتهم بقولهم: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْأَلِمَةَ إِلَهًا وَحَيِرًا ۗ إِنَّ هَذَا لَشَيْءُ عُجَابٌ ۞﴾ [ص:٥].

وقال تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ، لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مُتَّالِمُونَ وَقَالَ تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّهُ اللَّهُ وَحَى إِلَى اللَّهُ وَحَمَدُ إِلَى اللَّهُ وَحِدًا أَنْتُم مُسْلِمُونَ اللَّهُ وَالْمُنْبِياءَ ١٠٨].





## سُعَاكُمُ الْلَّالِيِّنِيُّ عَصِرُوصِيِّهُ فِي تَوحِيد رَبِ الْعَالِمِينِ <u>بُحْصَرِّحِيْهِ فِي</u> قَوحِيد رَبِ الْعَالِمِينِ

وممَّا يدُلُّ على أقسام التوحيد في السنة النبوية ما ورد في قول المضحِّي عند ذبح أضحيته -بعد قوله (بسم الله والله أكبر)-: (اللهمَّ هذا منك وإليك).

وقوله: (هذا منك) أي خلقًا وإيجادًا، وهذا إشارة إلى توحيد الربوبية.

وقوله: (وإليك) أي تعبُّدًا وتقرُّبًا؛ ففيه إشارة إلى توحيد الألوهية، ومتعلَّق الأول: العلم والاعتقاد، ومتعلَّق الثاني: القصد والإرادة.

(0)

### الدُّر الفريد في فضائل التَّوحيد

التوحيد له فضائل عظيمة، وآثار حميدة، ونتائج جميلة، ومن ذلك ما يأتي:

- خير الدنيا والآخرة من فضائل التُّوحيد وثمراته.
- التَّوحيد هو السبب الأعظم لتفريج كُرُبات الدنيا والآخرة، يدفع الله به العقوبات في الدارين، ويبسط به النِّعم والخيرات.
- التوحيد الخالص يُثمِر الأمن التَّامَّ في الدنيا والآخرة، قال الله ﷺ: ﴿الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَةَ يَلْبِسُوٓا إِيمَننَهُم بِظُلْمٍ أُولَتِكَ لَهُمُ ٱلْأَمَنُ وَهُم مُّهَ تَدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُم اللهُ اللهُ عَلَيْهُم اللهُمُ اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهُم اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْ
  - يحصل لصاحبه الهدى الكامل، والتوفيق لكلِّ أجر وغنيمة.





# سُعَاكُمُ السَّرِيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>شُعَادهه ه</u>

- يغفر الله بالتوحيد الذنوب ويُكفِّر به السيئات، ففي الحديث القدسي عن أنس ، يرفعه: «يا ابنَ آدم، إنَّك لو أتيتني بقُرَابِ الأرضِ خطايا ثُمَّ لَقِيتني لا تُشرِكُ بي شيئًا لأتَيْتُكَ بقُرابِها مغفرةً».
- يُدخِلُ الله به الجنة، فعن عبادة هذه قال: قال رسول الله على: «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنَّ محمدًا عبده ورسوله، وأنَّ عيسى عبد الله ورسوله وكلمتُه ألقاها إلى مريم ورُوحٌ منه، وأنَّ الجنة حقُّ، وأنَّ النار حقُّ، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل وفي حديث جابر بن عبد الله ، عن النبي على أنه قال: «من مات لا يُشرِك بالله شيئًا دَخَلَ الجنة».
- التوحيد يمنع دخول النار بالكلية إذا كمل في القلب، ففي حديث عتبان عن النبي على: «... فإنَّ الله حرَّم على النار من قال: لا إله إلَّا الله يبتغي بذلك وجه الله».
  - يمنع الخلود في النار إذا كان في القلب منه أدنى حبة من خردل من إيمان..
- التوحيد هو السبب الأعظم في نيل رضا الله وثوابه، وأسعد الناس بشفاعة محمد علي «من قال لا إله إلا الله خالصًا من قلبه أو نفسه».
- جميع الأعمال، والأقوال الظاهرة والباطنة متوقّفة في قبولها وفي كمالها، وفي ترتيب الثواب عليها على التوحيد، فكلما قَوِيَ التوحيد والإخلاص لله كَمُلَتْ هذه الأمور وتمّت.





# سُعَاكُمُ النَّالَيْنَ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعِلَّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعِلَّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلَّينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلَّيِنَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينِ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّيْنِ الْمُعِلِينِي عَلَيْنِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي عَلَيْنِ الْمُعِلَّيِينِ الْمُعِ

- يُسَهِّل على العبد فعل الخيرات، وترك المنكرات، ويسلِّيه عن المصائب، فالمُوَحِّدُ المُخلِصُ لله في توحيده تَخِفُّ عليه الطاعات؛ لِمَا يرجو من ثواب ربه ورضوانه، ويَهوُنُ عليه ترك ما تهواه النفس من المعاصي؛ لِمَا يخشى من سخط الله وعقابه.

- التوحيد إذا كمل في القلب حبَّبَ الله لصاحبه الإيمان وزيَّنه في قلبه، وكرَّه إليه الكفر والفسوق والعصيان، وجعله من الراشدين.
- التوحيد يُخَفِّفُ عن العبد المكاره، ويُهوِّن عليه الآلام، فبحسب كمال التوحيد في قلب العبد يتلقَّى المكاره والآلام بقلب منشرح ونفس مطمئنة، وتسليم ورضًا بأقدار الله المؤلمة، وهو من أعظم أسباب انشراح الصدر.
- يُحرِّر العبد من رِقَ المخلوقين والتعلُّقِ بهم، وخوفهم ورجائهم، والعمل لأجلهم، وهذا هو العِزُّ الحقيقي، والشرف العالي، ويكون مع ذلك متعبِّدًا لله لا يرجو سواه، ولا يخشى إلَّا إيَّاه، وبذلك يتمُّ فلاحه، ويتحقق نجاحه.
- التوحيد إذا كمل في القلب، وتحقَّق تحقُّقًا كاملًا بالإخلاص التام فإنه يُصَيِّرُ القليل من عمل العبد كثيرًا، وتضاعف أعماله وأقواله الطيبة بغير حصر، ولا حساب.





# سُعَاٰکُة النَّرِیْنَ هی توحید رب العالمین شخصیده

- تكفَّل الله لأهل التوحيد بالفتح، والنصر في الدنيا، والعز والشرف، وحصول الهداية، والتيسير لليسرى، وإصلاح الأحوال، والتسديد في الأقوال والأفعال.
- الله ﷺ يدافع عن الموحِّدين أهل الإيمان شرورَ الدنيا والآخرة، ويَمُنُّ عليهم بالحياة الطيِّبة، والطمأنينة إليه، والأُنس بذكره.

قال العلامة السعدي هي: "وشواهد هذه الجمل من الكتاب والسنة كثيرة معروفة، والله أعلم"[.المصدر: "القول السَّديد في مقاصد التوحيد" لعبد الرحمن السعدي].

(1)

#### مكانة التَّوحيد من الدين بمنزلة القلب والوتين





## سُعَاكُنَّةُ السَّالِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>تحصيد</u>

وقال رسول الله علي «رأس الأمر الإسلام، وعمودُهُ الصّلاةُ، وذروةُ سَنامِهِ الجِهادُ» [رواه الترمذي، وصحّحه الألباني].

**(Y)** 

#### الحكمة من خلق الإنس والجان عبادة الرحمن

قال تعالى: ﴿ اللّهِ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزِيْرُ الْعَفُورُ اللهِ تعالى: ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَهُو الْعَزِيْرُ الْعَفُورُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَلَى النَّبِي عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ورسولُهُ أَعْلَمُ. قال: ﴿ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، أَتَدْرِي مَا حَقُّهُمْ عَلَيْهِ؟ ﴾، قَالَ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: ﴿ أَن لَا يُعَذَّبَهُمْ ﴾ [رواه البخاري ومسلم].





# سُعَاكِرَةُ النَّالِيْنِ الْعَالَمِينِ مُعَمِّدُونِ الْعَالَيْنِ الْعَالَمِينِ مُعَمِّدُونِ الْعَالَمِينِ مُعْمِدُونِ الْعَالْمِينِ مُعْمِدُونِ الْعَالَمِينِ مُعْمِدُونِ الْعَالِمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَالِمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَالِمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَالِمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلِمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلِمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلِمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلِمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلِمِينِ الْعَلَمِينِ الْعِلَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِي الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِي

**( \ )** 

#### النبراس في حديث ابن عباس

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ، قَالَ: كُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللهِ عَلِيْ يَوْمًا فَقَالَ: «يَا غُلَامُ، إِنِّي عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ، قَالَ: كُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللهِ يَلِيْ يَوْمًا فَقَالَ: «يَا غُلَامُ، إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ: احْفَظِ اللهَ يَحْفَظُكَ، احْفَظِ اللهَ تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللهَ، وَإِذَا اللهَ، وَإِذَا اللهَ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ الله وَإِذَا اللهَ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ لَكَ، وَلَوِ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ وَجَفَّتِ الصَّحُفُ » [رواه الرمذي وأحمد، وقال الرمذي: هذا حديث حسنٌ صحيحٌ].

قال ابن رجب هم كما في جامع العلوم والحكم: "وهذا الحديث يتضمن وصايا عظيمةً، وقواعد كلية من أهم أمور الدين وأجلّها، حتى قال بعض العلماء – وهو ابن الجوزي –: "تدبرت هذا الحديث، فأدهشني وكدت أطيش"، فواأسفا من الجهل بهذا الحديث، وقلة التفهم لمعناه".





# سُعَاكُنَةُ السَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ السَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ السَّلِيْنَ عَلَيْكُ الْعَلَمُ الْعَلمُ الْعِلمُ الْعَلمُ الْعَلمُ الْعَلمُ اللّهُ الْعَلمُ الْعِلمُ الْعَلمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلْمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلمُ الْعِلْمُ لِلْعُلُمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْم

(4)

#### الناصح الأمين من يعلق الناس برب العالمين

قال تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ - سَبِيلِي آدْعُوٓا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ إِيوسَف:١٠٨]، وقال تعالى: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُ قَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنُّ ٱلْحَمِيدُ ١٠٠ ﴾ [فاطر:١٥]، وقال تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُوَّ وَإِن يُرِدْكَ بِغَيْرِ فَلا زَاَّدٌ لِفَضْلِهِ مُ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِةٍ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهُ [يونس:١٠٧]، وقال تعالى: ﴿ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَيُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ، مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرِ اللهُ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُمْ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرِ النَّا ﴾ [فاطر:١٣-١٤]، وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَٱسْتَمِعُواْ لَكُو ۚ إِنَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَو ٱجْتَمَعُواْ لَهُ أَ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الحج:٧٣]، وقال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ لاَ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُومُ ۗ لا تَأْخُذُهُ, سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ, مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ، إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم ۗ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَآء ۖ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضُ وَلَا يَتُودُهُ، حِفْظُهُمَا وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ١٥٥٠)، وقال تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان:٥٨]، وقال تعالى عن

# سُعَامَ الْمَالِيْنَ الْمَالِيْنِ الْمَالِمِينِ الْمُعَالِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَالِمِينِ الْمُعَالِمِينِ الْمُعَالِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَالِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمِعِلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِلِمِينِ الْمُعِي

إبراهيم هذا ﴿ قَالَ أَفَرَءَ يَتُمُ مَا كُنْتُمْ تَعَبُدُونَ ﴿ فَالَا أَنْتُمْ وَءَابَا َوَ كُمُ الْأَفَدَمُونَ ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُونٌ لِ فَا اللّهِ عَدُونٌ لِ اللّهِ عَدُونٌ لِ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمَ عَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ ﴿ وَالّذِي هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ وَالّذِي هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ وَالّذِي مُوسِتُنِي ثُمَّ يُعْدِينِ ﴿ وَالّذِي اللّهِ وَالّذِي اللّهُ وَالّذِي اللّهُ وَالّذِي اللّهُ وَالّذِي اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالّ

عن أبي هُرَيْرة هُ ، قال: قام رسولُ اللهِ عَلَيْهِ حِينَ أَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ كَالَمَة نَحْوَهَا - عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ كَالُمَة نَحْوَهَا الشَّرُوا أَنْفُسَكُمْ، لَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ، لَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا، يَا بَنِي عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيْئًا، وَيَا عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا، وَيَا عَنْكُ مِنَ اللهِ شَيْئًا، وَيَا عَبُّاسُ بْنَ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، لَا أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيْئًا، وَيَا عَمَّدٍ، سَلِينِي عَنْكِ مِنَ اللهِ شَيْئًا، وَيَا فَاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمَّدٍ، سَلِينِي مَنْكِ مِنَ اللهِ شَيْئًا، وَيَا فَاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمَّدٍ، سَلِينِي مَا شِيْعَ مِنَ اللهِ شَيْئًا» [رواه البخاري ومسلم].

وعَنْ أَبِي مُوسَى هِ ، قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْ فِي سَفَرٍ ، فَكُنَّا إِذَا عَلَوْنَا كَبَّرْنَا ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ النَّاسُ ، ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ؛ فَإِنَّكُمْ لا تَدْعُونَ أَصَمَّ وَلا فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ وَأَنَا أَقُولُ فِي نَفْسِي: لَا حَوْلَ غَائِبًا ، وَلَكِنْ تَدْعُونَ سَمِيعًا بَصِيرًا » ثُمَّ أَتَى عَلَيَّ وَأَنَا أَقُولُ فِي نَفْسِي: لَا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ ؛ فَإِنَّهَا وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ ؛ فَإِنَّهَا وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ ؛ فَإِنَّهَا كَنْزُ مِنْ كُنُوزِ الْجَنَّةِ ؟ لا كَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ ؛ فَإِنَّهَا كَنْزُ مِنْ كُنُوزِ الْجَنَّةِ ؟ لا كَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَا بِاللهِ » وَمُل وَلا قُوَّةَ إِلَا بِاللهِ ؛ فَإِنَّهَا كَوْنَ الْجَنَّةِ ؟ لا كُولُ وَلا قُوَّةَ إِلَا بِاللهِ » وَاللهِ اللهِ عَلَى كَلِمَةٍ هِي كَنْزُ مِنْ كُنُوزِ الْجَنَّةِ ؟ لا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ » [رواه البخاري ومسلم].



# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالْمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَلَمُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلِيْعِلِمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلِم

**( \• )** 

#### الكلام المسطور بأنَّ التوحيد هو المنصور

عَنْ تَمِيمٍ الدَّارِيِّ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «لَيَبْلُغَنَّ هَذَا الْأَمْرُ مَا بَلَغَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَلا يَتْرُكُ اللهُ بَيْتَ مَدَرٍ وَلا وَبَرٍ إِلَّا أَدْخَلَهُ اللهُ هَذَا الدِّينَ بِعِزِّ مَا بَلَغَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَلا يَتْرُكُ اللهُ بَيْتَ مَدَرٍ وَلا وَبَرٍ إِلَّا أَدْخَلَهُ اللهُ هَذَا الدِّينَ بِعِزِّ





# سُعَاكُنَةُ السَّارِيْنَ الْعَالَمِينَ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينِ الْعَالْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلَيْنِ الْعَلْمِينِ الْعَلَيْنِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلَيْنِ الْعِلْمُعِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعِلَى الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلَيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِ

عَزِيزٍ، أَوْ بِذُكِّ ذَلِيلٍ، عِزَّا يُعِزُّ اللهُ بِهِ الْإِسْلَامَ، وَذُلًا يُذِلُّ اللهُ بِهِ الْكُفْرَ» [رواه أحمد والحاكم والطبرانيُّ والبيهقي، وقال الهيثميُّ في مجمع الزوائد: رجاله رجال الصحيح. وقال الألبانيُّ في "تحذير السَّاجد من اتخاذ القبور مساجد": إسنادُه على شرط مسلم].

(11)

#### بشارة رب العالمين بأنَّ العاقبة للموحدين



## سُعَاكُمُ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَلَّمُ الْمَنْ</u>

يَرْثُهَا عِبَادِى ٱلصَّلِحُونَ النَّاوَ الْأَنبِاء:١٠٥]، وقال تعالى: ﴿ يَلُكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ لَخَمَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ اللَّهُ وَالقصص: ٨٦]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاةُ مِنْ عِبَادِهِ وَ وَٱلْعَلِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ اللَّهُ وَالْعَلِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ اللَّهُ عَلَى ٱلَّذِينَ اللَّمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى ٱلَّذِينَ اللَّمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْحِلْمُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالِي الللْمُوالِي اللللْمُوالِي اللللللَّهُ الللْمُوا

وقال رسول الله ﷺ: «لا يَزَالُ مِنْ أُمَّتِي قَوْمٌ ظَاهِرِينَ عَلَى النَّاسِ حَتَّى يَأْتِيَهُمْ أَمُّرُ اللهِ المِلْ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُلِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

وقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «بَشِّرْ هَذِهِ الْأُمَّةَ بِالسَّنَاءِ، وَالرِّفْعَةِ، وَالنَّصْرِ، وَالتَّمْكِينِ فِي الْأَرْضِ، فَمَنْ عَمِلَ مِنْهُمْ عَمَلَ الْآخِرَةِ لِلدُّنْيَا، لَمْ يَكُنْ لَهُ فِي الْآخِرَةِ نَصِيبٌ» [رواه أحمد، وصحَّحه الألبانيُّ].

قال ابن القيم هي:

والحقُّ منصورٌ وممتحنٌ فلا وبناك يظهر حزبُه من حربِه ولأجلِ ذاك الحربُ بينَ الرسلِ والله لكنما العُقبى لأهل الحقِّ إنْ

تعجب فه ذي سُنَّةُ الرحمنِ ولأجل ذاك الناسُ طائفتانِ كفارِ من قام الورى سجلانِ فاتت هنا كانت لدى الديانِ



# سُعَاكُنَةُ السَّلِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>مُحَمَّمُ مُحَمَّمًا</u>

(11)

#### السراج الوهاج في وضوح التَّوحيد وبيان المنهاج

قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأُسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ ﴾ [فصلت:١٧]، وقال تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿ ﴾ [الإنسان: ٣]، وقال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا ﴾ [المائدة:٣]، وقال تعالى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ فَصَّلْنَهُ تَفْصِيلًا اللهِ الإسراء:١٢]، وقال تعالى: ﴿ أَلَوْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنْبَنِي ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ ۖ إِنَّهُ. لَكُوْ عَدُقٌ مُبِينُ ۞ وَأَنِ ٱعۡبُدُونِيَ هَنذَا صِرَطُ مُسۡتَقِيمُ ١٤ وَلَقَد أَضَلَ مِنكُر جِبِلًّا كَثِيرًا ۖ أَفَلَمَ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ الله [يس:٦٠-٦٢]، وقال تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا الله ﴿ [الإسراء:١٥]، وقال تعالى: ﴿كَنَالِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ [الروم: ٢٨]، وقال تعالى: ﴿فَمَاذَا بَعَدُ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَأَ فَأَنَّى تُصَّرَفُونَ ﴿٣٠﴾ [يونس:٣٢]، وقال تعالى: ﴿قُلُ إِنِّي عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن زَّبِّي وَكَذَّبْتُم بِدِهِ ﴾ [الأنعام:٥٧]، وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُنَّ ءَايَتِي تُنَالَى عَلَيْكُمْ فَكُنتُم بِهَا تُكَيِّبُونَ ١٠٥٪ ﴿ المؤمنون:١٠٥]، وقال تعالى: ﴿ يَهُمُّ مُشَرَ ٱلْجِينِّ وَٱلْإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايْتِي وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا شَهِدْنَا عَلَيْ أَنفُسِنَا ۚ وَغَرَّتَهُمُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنيَا وَشَهِدُوا عَلَيْ أَنفُسِهِمْ أَنَهُمْ كَانُوا كَنفِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ



# سُعَاكُمُ السَّرِيْنَ الْعَالَمِينَ عَمْعَ الْعَالَمِينَ عَمْعَالَمُ الْعَالَمِينَ عَمْعَ الْعَالَمِينَ عَمْعَ الْعَالَمِينَ عَمْعُ الْعَلَمُ عَمْدُ الْعَالَمِينَ عَمْعُ الْعَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْهُ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْمُعِلَّمُ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْكُمْ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلِيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلْكُلِي عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلِيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلِيْنِ

قال رسول الله ﷺ: «لا أَحَدَ أَحَبُّ إِلَيْهِ الْعُذْرُ مِنَ اللهِ، مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ؛ بَعَثَ اللهُ الْمُرْسَلِينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ» [رواه البخاري ومسلم عن المغيرة].

قال ابن القيم هن: "فلم يزل في الناس من يختار الباطل مع عِلْمِه ببطلانه كِبرًا وعُلُوَّا، ومنهم يختاره جهلًا وتقليدًا لمن يُحسِنُ الظنَّ به، ومنهم من يختاره حسدًا وبغيًا، ومنهم من يختاره طمعًا ورغبةً في مأكلٍ أو جاهٍ ورئاسةٍ، ومنهم من يختاره محبَّةً في صورةٍ وعشقًا، ومنهم من يختاره خشيةً، ومنهم من يختاره ودعةً ودعة" ["هداية الحياري"].

(17)

# لن نترك الكتابة عن التوحيد حتى ينتهي الشرك والخرافة والتنديد

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكٍ ۚ وَإِن لَّه تَفْعَلْ هَا بَلَغْت رِسَالَتَهُ ﴾ [المائدة: ٢٧]، وقال تعالى: ﴿ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ فَ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَيَكُونَ الدِّينُ [الحجر: ٩٤]، وقال تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كَاللَّهُ وَيَكُونَ الدِّينُ كَالَّهُ وَيَكُونَ الدِّينُ اللَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩]، وقال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ أَمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ فِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ أَمَّةً أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ وَلَوْ عَامَنَ أَمْهُمُ الْمُعْرُوفِ وَتَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكُمْ أَلْفَلْسِقُونَ فِاللَّهِ وَلَوْ عَامَنَ آلَهُ وَلَا عَمِرانَ اللَّهِ اللَّهِ فَيَاللَّهُ وَلَوْ عَامَنَ أَلَمُ مُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكُمْ أُلُولُونَ وَلَوْ عَامَلُ اللَّهُ وَلَوْ عَامَنَ اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَوْ عَامَنَ أَمُ اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا عَمِرانَ اللَّهُ وَلَا عَمِرانَ اللَّهُ وَلَوْ عَامَلُ اللَّهُ وَلَوْ عَامَلُ اللَّهُ وَلَوْ عَامَلُونَ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَوْ عَامَلُ اللَّهُ وَلَوْ عَامَلُ اللَّهُ وَلِلْ لَكُونُ وَلَا لَا عَمِرانَ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِهُ عَلَى الللَّهُ وَلَا عَمُونَ اللَّهُ وَلِولًا لَا عَمُوالَ اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِهُ الللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِلْ الللّهُ وَلِلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّه



# سُعَاكُمُ السَّرِيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>شُعَادهه ه</u>

تعالى ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمُ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَخُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُوْلَتَيِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ ﴿ إِلَا عِمران:١٠٤].

عن أبي سَعِيدٍ الخدري ﴿ مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ مِنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ ﴾ [رواه مسلم].

(11)

# الفرق الوحيد بيننا وبين اليهود والنصارب والمشركين اتباع الرسول وتحقيق التوحيد

اليهود والنصارى يُصَلُّون، ويصومون، ويتصدَّقُون، ويؤمنون ببعض الأنبياء، ويؤمن الكثير منهم باليوم الآخر، وكل هذا لم ينفعهم عندما أشركوا بالله وكفروا ببعض رسله، ومن كفر برسول فقد كفر بجميع الرسل؛ لأنه أَمْرٌ لا يقبل التجزُّؤ، ولهذا كَفَّرَهم الله وأخبر بخلود من مات منهم على ذلك في النار، وأمر نبيه على بقتال المعاندين منهم.

قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَنْهَمَ ﴾ [المائدة:١٧]، وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةُ





## سُعَاٰیٰۃ الْرَارِیٰنَ فی توحید رب العالمین <u>محمدہ کی المولات کی المولات کی المولات</u>

وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا إِلَهُ وَحِدُّ وَإِن لَمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللهَائدة: ٧٣]، وقال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُرَيْرٌ ٱبْنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَى ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ ٱللَّهِ ذَالِكَ قَوْلُهُم بِأَفُواهِ لِهِمَّ يُصَابِهِ وَنَ قَوْلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَبَلُ قَكَلَهُمُ ٱللَّهُ أَنَّكَ يُؤْفَكُونَ اللَّهِ [التوبة:٣٠]، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِأَيَاتِ ٱللَّهِ وَأَنْتُمْ تَشُهَدُونَ ٧٠٠٠ [آل عمران:٧٠]، وقال: ﴿ قُلْ يَتَأَهِّلَ ٱلْكِئْبِ لِمَ تَكُفُّرُونَ بِعَايْتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَ وَاللَّهُ مَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّ دُونِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْيَكُمَ وَمَا أُمِرُوٓاْ إِلَّا لِيَعَبُّدُوٓاْ إِلَاهَا وَحِدًا لَّا إِلَكَ إِلَّا هُو مُسُبِّحُنَهُ، عَمَّا يُشُرِكُونَ اللهِ التوبة: ٣١]، وقال تعالى: ﴿ لَهُ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفِّكِينَ حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلْبِيِّنَةُ ﴿ ﴾ [البينة:١]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران:٨٥]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْـدَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْـلَكُمْ ﴾ [آل عمران:١٩]، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ فُؤْمِنُ بِبَغْضٍ وَنَكَفْرُ بِبَغْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ١٠٠ أُوْلَكِيكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَفْرِينَ عَذَابًا مُّهِيـنَا ﴿١٥٠﴾ [النساء:١٥٠-١٥١]، وقال تعالى: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوجٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الشعراء:١٠٥]، مع أنهم لم يَرَوا إلَّا نوحًا.



# سُعَاكُنَةُ النَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُعُمُّكُمُّ فَي تُوحيد رَبِ الْعَالَمِينَ عُمُعُمُّكُمُّ فَي تُوحيد رَبِ الْعَالَمِينَ عُمُعُمُّكُمُ

وقال على: «والذي نفسُ محمد بيده، لا يسمعُ بي أحد من هذه الأمَّةِ - يهودِيّ ولا نصرانيّ - ثم يموت ولم يُؤمِنْ بالذي أُرْسِلْتُ به، إلَّا كان من أصحابِ النَّار» [رواه مسلم].

(10)

#### السعيد من حقَّق التوحيد

قال تعالى: ﴿اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَكِهِكَ لَهُمُ الْأَمَّنُ وَهُم

وعَنِ ابْنِ عَبّاسٍ ، قَالَ: خَرَجَ عَلَيْنَا النّبِيُ يَسِهُ يَوْمًا، فَقَالَ: «عُرِضَتْ عَلَيّ الأُمْمُ، فَجَعَلَ يَمُرُّ النّبِيُّ مَعَهُ الرَّجُلُ، وَالنّبِيُّ مَعَهُ الرَّجُلانِ، وَالنّبِيُّ مَعَهُ الرَّهُكُ، وَرَأَيْتُ سَوَادًا كَثِيرًا سَدَّ الأَفْقَ، فَرَجُوْتُ أَنْ تَكُونَ أُمّتِي، وَالنّبِيُّ لَيْسَ مَعَهُ أَحَدُ، وَرَأَيْتُ سَوَادًا كَثِيرًا سَدَّ الأَفْقَ، فَرَجُوْتُ أَنْ تَكُونَ أُمّتِي، فَقِيلَ: هَذَا مُوسَى وَقَوْمُهُ. ثُمَّ قِيلَ لِي: انْظُرْ. فَرَأَيْتُ سَوَادًا كَثِيرًا سَدَّ الْأَفْقَ، فَقِيلَ: هَوُلاءِ أُمّتُكَ، وَمَعَ لِي: انْظُرْ هَكَذَا وَهَكَذَا. فَرَأَيْتُ سَوَادًا كَثِيرًا سَدَّ الأَفْقَ، فَقِيلَ: هَوُلاءِ أُمّتُكَ، وَمَعَ هَوُلاءِ سَبْعُونَ أَلْفًا يَدْخُلُونَ الْجَنّة بِغَيْرِ حِسَابٍ»، فَتَفَرَّقَ النّاسُ، وَلَمْ يُبَيَّنْ لَهُمْ، فَقَالُوا: أَمَّا نَحْنُ فَوُلِدْنَا فِي الشِّرْكِ، وَلَكِنَّا آمَنَّا بِاللهِ فَتَذَاكَرَ أَصْحَابُ النّبِيِّ عَيْ فَقَالُوا: أَمَّا نَحْنُ فَوُلِدْنَا فِي الشِّرْكِ، وَلَكِنَّا آمَنَّا بِاللهِ وَرَسُولِهِ، وَلَكِنْ هَوُلاءِ هُمْ أَبْنَاؤُنَا. فَبَلَغَ النّبِيَ عَيْ فَقَالَ: «هُمُ اللّذِينَ وَلَا يَتَعَلَيْرُونَ، وَلا يَسْتَرْقُونَ، وَلا يَحْتَوُونَ، وَلا يَكْتَوُونَ، وَلا يَحْتُونَ أَنْ فَلَ النّبِيّ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ»، فَقَامَ عُكَاشَةُ بْنُ





## سِيعاً ﴿ الْمَالِينَ الْمُعَالِمُ الْمَالِينَ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ في توحيد رب العالمين محمد المعالمين المعالمين المعالمين المعالمين المعالمين المعالمين المعالمين المعالمين الم

مِحْصَنٍ فَقَالَ: أَمِنْهُمْ أَنَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ»، فَقَامَ آخَرُ فَقَالَ: أَمِنْهُمْ أَنَا؟ فَقَالَ: «سَبَقَكَ بِهَا عُكَاشَةُ» [رواه البخاري ومسلم].

وعَنْ عُبَادَةَ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلَا اللهُ، وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ، وَالْجَنَّةُ حَتَّ، وَالنَّارُ حَتَّ - أَدْخَلَهُ اللهُ الْجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ اللهُ الْجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ اللهُ البخاري ومسلم].

(11)

#### الرجل الحميد من يهثّم بالتوحيد

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَنُشُكِي وَمَعْيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللَّهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِلَاكِ وَالْحَقُ الْمَوْتُ وَالْنَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُو

إنَّ المتأمِّل في سيرة الأنبياء مِن أوَّلهم إلى آخرهم يُدرِك مدى اهتمامهم بالتوحيد وأنه أخذ جُلَّ وقتهم ودعوتهم، سواء نوح أو إبراهيم أو موسى أو عيسى أو خاتمهم عليه وعليهم الصلاة والسلام الذي قضى غالب وقته—بعد



## سُعَاٰکُة النَّرِیْنَ هی توحید رب العالمین <u>شخاخه</u>

النبوة - في تقرير الاعتقاد والدعوة إلى توحيد الله - تعالى - بالعبادة والطاعة، فالدعوة إلى العقيدة تأصيلًا وتصحيحًا شَمِلَت الجزء الأكبر من جهد الرسول وقته في عهد النبوة، فقد قضى رسول الله عَلَيْهُ ثلاثًا وعشرين سنةً في الدعوة إلى الله.

وهي عهد النبوة، منها: ثلاث عشرة سنة في مكة، جلُّها كانت في الدعوة إلى تحقيق (لا إله إلَّا الله، محمدٌ رسول الله) أي الدعوة إلى توحيد الله تعالى بالعبادة والألوهية وحده لا شريك له، ونَبْذِ الشرك وعبادة الأوثان وسائر الوسطاء، ونَبْذِ البدع والمعتقدات الفاسدة.

ومنها: عشر سنين في المدينة، وكانت موزعة بين تشريع الأحكام، وتثبيت العقيدة، والحفاظ عليها، وحمايتها من الشبهات، والجهاد في سبيلها، أي إنَّ أغلبها في تقرير عقيدة التوحيد وأصول الدين، ومن ذلك مجادلة أهل الكتاب وبيان معتقداتهم الباطلة والتصدي لشبهاتهم وشبهات المنافقين، وصدِّ كيدهم للإسلام والمسلمين، وكل هذا في حماية العقيدة قبل كلِّ شيء.

فأيُّ دعوة لا تُولِي أمر العقيدة من الاهتمام كما أولاها رسول الله على العقيدة وعملًا فهي فاشلة أو ناقصة، والرسول على إنَّما قاتل الناس على العقيدة (عقيدة التوحيد) حتى يكون الدين لله وحده، تلك العقيدة المتمثلة في شهادة أن لا إله إلَّا الله، وأنَّ محمدًا رسول الله، على الرغم أنَّ سائر المفاسد والشرور





### سُعَاكُمُ السَّرِيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>شُعَادِهُ الْمُنْ</u>

وهذا لا يعني أنَّ رسول الله على لم يهتمَّ بالأمور الأخرى من الدعوة إلى الفضائل والأخلاق الحميدة من: (البر، والصلة، والصدق، والصبر، والعدل، والإحسان، والوفاء، والأمانة)، وترك أضدادها من الآثام والكبائر ك(الربا، والزنا، والظلم، وقطيعة الرحم)، وحاشاه ذلك، لكنه جعلها في مرتبة بعد أصول الاعتقاد؛ لأنه يعلم وهو القدوة على أنَّ الناس إذا استقاموا على دين الله وأخلصوا له الطاعة والعبادة حَسُنَتْ نِيَّاتهم وأعمالهم وأخلاقهم، وفعلوا الخيرات واجتنبوا المنهيات في الجملة، وأمروا بالمعروف حتى يسود بينهم ويظهر، ونَهَوْا عن المنكر حتى لا يظهر ولا يسود. إذًا فمدار الخير على صلاح العقيدة، فإذا صلحت استقام الناس على الحق والخير، وإذا فسدت فسدت أحوال الناس واستحكمت فيهم الأهواء والآثام، وسهلت عليهم المنكرات؛ وإلى هذا يشير الحديث الصحيح عن النبي على: "ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب».





# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُولِكُمُ الْعَالَمِينَ عُمُلِكُمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ عُمُلِكُمُ اللّهِ الْعَالَمِينَ عُمُلِكُمُ اللّهِ الْعَلَمُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فالرسول على بالإضافة إلى كونِه دعا إلى إخلاص الدين لله، فإنه على كان يدعو إلى جميع الأخلاق الفاضلة، جملة وتفصيلًا، وينهى عن أضدادها، جملة وتفصيلًا.

وأول شيء نزل به القرآن بعد صدر سورة العلق، وأمر الله رسولَه على أن يفعله، هو أن يُكبِّر الله تعالى ويُعظِّمه وحده، وأن يُنذِر الناس من الشرك، وأن يتطهَّر من الآثام والذنوب وغيرها، ويَهجُر ما هم عليه من عبادة الأصنام، ويصبر على ذلك كلِّه، قال الله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِرُ ﴿ ثَلَ قُرُ فَأَنْذِرُ ۞ وَرَبَكَ فَكَبِّرُ ۞ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ ۞ وَأَلَرُّجْزَ فَأَهْجُرُ ۞ وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُثِرُ ۞ وَلِرَبِكَ فَأَصْبِرْ ۞ ﴿ [المدثر:١-٧].

ثم استمرَّ القرآن الكريم يتنزَّل على رسول الله على سائر العهد المكي، لتثبيت العقيدة وتقريرها، والدعوة إلى إخلاص العبادة والدين لله وحده واتباع رسوله على.

(17)

#### الرجل الرشيد من يحافظ على التوحيد

قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ رَضُواْ مَا ءَاتَنهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللَّهُ سَيُوْتِينَا اللَّهُ مِن فَضَيلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغِبُونَ ﴿ التوبة: ٥٩].



## سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعِلْمُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلِيْلِيْلِيْعِلِيْعِلِيْعِلِيْلِيْعِلِيْعِ

وهذه الآية فيها من المحافظة على التوحيد لمن تأملها أشياء عجيبة، ومن أعظمها: أنَّ ما كان من حقِّ الله فلا يعود الضمير فيه إلَّا على الله وحده، كقوله تعالى: ﴿حَسَّبُنَا ٱللَّهُ ﴾، وقوله: ﴿إِنَّا إِلَى ٱللَّهِ رَغِبُونَ ﴿ التوبة: ٩٥]، بينما قال في الإيتاء: ﴿سَيُوْتِينَا ٱللَّهُ مِن فَضَّلِهِ وَرَسُولُهُ ﴾.

وقد نهى الرسول على في بداية الإسلام عن زيارة القبور؛ حفاظًا على التوحيد؛ لقُرْبِ الناس من الشرك والجاهلية، فلمَّا رسخ التوحيد والإيمان في قلوبهم أَذِنَ لهم في زيارتها.

ونهى عن السكنى في دار الشرك والمشركين؛ خشية أن يفتن المسلم بهم فيؤثر ذلك على توحيده، والقلوبُ ضعيفة والشُّبَه خطَّافة، قال على توحيده، والقلوبُ ضعيفة والشُّبَه خطَّافة، قال على وحيده، وصحَّمه مِنْ كُلِّ مُسْلِمٍ يُقِيمُ بَيْنَ أَظْهُرِ الْمُشْرِكِينَ» [رواه أبو داود والترمذي وأحمد، وصحَّمه الألباني].

وأُمَرَ بِالبُعد عن الفتن؛ حفاظًا على إيمان المسلم، قال رسول الله على الله على الله على الله على المسلم، قال رسول الله على السَتَكُونُ فِتَنُ، الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْقَائِمِ، وَالْقَائِمُ خَيْرٌ مِنَ الْمَاشِي، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، مَنْ تَشَرَّفَ لَهَا تَسْتَشْرِفْهُ، فَمَنْ وَجَدَ مَلْجَأً أَوْ مَعَاذًا فَلْيَعُذْ بِهِ الرواه البخاري ومسلم].

ونهى عن الصَّلاة عند طلوع الشَّمس وعند غروبها؛ سَدًّا لذريغة التشبه بعُبَّاد الشمس؛ فإنَّهم يَسجُدونَ للشَّمسِ عند طلوعها وعند غروبِها.



# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ الْعَالْمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمِينَ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلِمُ الْعَلَمُ الْعِلَمُ الْعَلَمُ الْعِلَمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعِلَمُ الْعِلْمُ

فعن عَمرِو بنِ عَبَسة هُ أنَّ النبيَّ عَلَيْ قال: «صلِّ الصبح، ثم أقصِرْ عن الصلاةِ حتى تطلُع الشمسُ حتى ترتفع؛ فإنَّها تطلُعُ بين قرنَيْ شيطانٍ، وحينئذٍ يَسجُدُ لها الكفَّارُ»، ثم قال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «... حتى تُصلِّي العصرَ، ثم أقصِرْ عن الصلاةِ حتى تغرُبَ الشمسُ؛ فإنَّها تغرُبُ بين قرنَيْ شيطانٍ، وحينئذٍ يسجُدُ لها الكفَّارُ» [رواه مسلم].

ونهى الله المسلمة عن الزواج بالكتابيِّ لضعف المرأة وعاطفيتها؛ فقد يُؤثِّر ذلك على عقيدتها ودينها، قَالَ تعالى: ﴿وَلَا نَنكِمُوا ٱلْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤُمِنَ ﴾ [البقرة: ٢٢١].

ونهى عن التشبه بالمشركين؛ لأنَّ التشبه في الظاهر قد يُؤدِّي إلى محبتهم والتشبه بهم في الباطن، قال رسولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ تَشَبَّهُ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ» [رواه أبو داود وأحمد، وصحَّعه العراقيُّ، وابن حجر، والألبانيّا.

فالرجل الرشيد من يحافظ على التوحيد أعظمَ من محافظته على جسمه وماله؛ لأنَّ سعادته ونجاته في الدارين إنَّما هي بالتوحيد.





## سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>بمعالمه المعالمين</u>

(1)

#### أقوى الناس من لم يعبد إلَّا رب الناس

قال تعالى: ﴿وَاتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوجٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ- يَقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُمْ مَقَامِى وَتُذَكِيرِى بِعَايَنتِ اللّهِ فَعَلَى اللّهِ تَوكَنَ أَمْرُكُمْ وَأُمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنَ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمُ قُلُو لَا يَكُن أَمْرُكُمْ وَسُرِيا.

وقال الرسول عَلَيْهِ وهو في الغار لصاحبه الصديق: ﴿لَا تَحَـٰزَنَ إِنَ ٱللَّهَ مَعَنَا ﴾ [التوبة:٤٠].

وقال تعالى -مادحًا إيمان وتوكل وشجاعة الرسول وصحابته الكرام-: ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانَا وَقَالُوا حَسَبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ اللَّهِ ﴾ [آل عمران:١٧٣]

وقالَ تعالى عن السحرة بعد إيمانهم، وكيف ردوا على الطاغية فرعون وقد توعدهم بالصلب وقطع الأيدي والأرجل: ﴿ قَالُواْ لَن نُؤْثِرَكَ عَلَى مَا جَآءَنَا مِنَ الْبَيْنَتِ وَاللَّذِي فَطَرَناً فَأَقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ إِنَّمَا نَقْضِي هَذِهِ الْحَيَوةَ الدُّنْيَا ﴿ آلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

وفي البخاري ومسلم- واللفظ لمسلم- قالَ البراء هـ وهو يتحدث عن رسول الله ﷺ في معركة حنين-:



# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُولِكُمُ الْعَالَمِينَ عُمُلِكُمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ عُمُلِكُمُ اللّهِ الْعَالَمِينَ عُمُلِكُمُ اللّهِ الْعَلَمُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

"فَأَقْبَلَ الْقَوْمُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ وَأَبُو سُفْيَانَ بْنُ الْحَارِثِ يَقُودُ بِهِ بَغْلَتَهُ، فَنَزَلَ، وَدَعَا وَاسْتَنْصَرَ، وَهُوَ يَقُولُ:

«أَنَا النَّبِيُّ لَا كَذِبْ، أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبْ، اللَّهُمَّ نَزِّلْ نَصْرَكَ»". قَالَ الْبَرَاءُ: "كُنَّا وَاللهِ إِذَا احْمَرَّ الْبَأْسُ نَتَّقِي بِهِ، وَإِنَّ الشُّجَاعَ مِنَّا لَلَّذِي يُحَاذِي بِهِ، يَعْنِي النَّبِيَّ ".

وعَنْ أَنسٍ هِ النَّاسِ، وَلَقَدْ فَزِعَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ ذَاتَ لَيْلَةٍ، فَانْطَلَقَ النَّاسُ قِبَلَ الصَّوْتِ، فَاسْتَقْبَلَهُمُ النَّاسِ، وَلَقَدْ فَزِعَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ ذَاتَ لَيْلَةٍ، فَانْطَلَقَ النَّاسُ قِبَلَ الصَّوْتِ، فَاسْتَقْبَلَهُمُ النَّبِيُ عَيْقٍ، قَدْ سَبَقَ النَّاسَ إِلَى الصَّوْتِ، وَهُو يَقُولُ: «لَنْ تُرَاعُوا، لَنْ تُرَاعُوا». النَّبِيُ عَيْقٍ، قَدْ سَبَقَ النَّاسَ إِلَى الصَّوْتِ، وَهُو يَقُولُ: «لَنْ تُرَاعُوا، لَنْ تُرَاعُوا». وَهُو عَلَى فَرَسٍ لِأَبِي طَلْحَةَ عُرْيٍ، مَا عَلَيْهِ سَرْجٌ، فِي عُنُقِهِ سَيْفٌ، فَقَالَ: «لَقَدْ وَجَدْتُهُ بَحْرًا». أَوْ: «إِنَّهُ لَبَحْرٌ»" [رواه البخاري].

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ هِ ، قَالَ: "أَمَّرَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فِي غَزْوَةِ مُؤْتَةَ زَيْدَ بْنَ حَارِثَةَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ بْنُ حَارِثَةَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ بْنُ اللهِ بْنُ اللهِ بْنُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَلَيْ اللهِ بْنُ أَبِي رَوَاحَةً ". قَالَ عَبْدُ الله: "كُنْتُ فِيهِمْ فِي تِلْكَ الْغَزْوَةِ، فَالْتَمَسْنَا جَعْفَرَ بْنَ أَبِي رَوَاحَةً ". قَالَ عَبْدُ الله: "كُنْتُ فِيهِمْ فِي تِلْكَ الْغَزْوَةِ، فَالْتَمَسْنَا جَعْفَرَ بْنَ أَبِي طَالِبٍ، فَوَجَدْنَاهُ فِي الْقَتْلَى، وَوَجَدْنَا مَا فِي جَسَدِهِ بِضْعًا وَتِسْعِينَ مِنْ طَعْنَةٍ وَرَمْيَةٍ " [رواه البخاري].

عَنْ صَالِحِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ، أَنَّهُ قَالَ: "بَيْنَا أَنَا وَاقِفٌ فِي الصَّفِّ يَوْمَ بَدْرٍ نَظَرْتُ عَنْ يَمِينِي وَشِمَالِي،



#### سُعَاكِرُة التَّالِيْنِ عَصِرُوصِيْدُ في توحيد رب العالمين <u>بُحَصِّرُهُ مِنْ</u>

فَإِذَا أَنَا بَيْنَ غُلَامَيْنِ مِنَ الْأَنْصَارِ حَدِيثَةٍ أَسْنَانُهُمَا تَمَنَّيْتُ لَوْ كُنْتُ بَيْنَ أَضْلَعَ مِنْهُمَا، فَغَمَزَنِي أَحَدُهُمَا فَقَالَ: يَا عَمِّ، هَلْ تَعْرِفُ أَبَا جَهْلِ؟ قَالَ: قُلْتُ: نَعَمْ، وَمَا حَاجَتُكَ إِلَيْهِ يَا ابْنَ أَخِي؟ قَالَ: أُخبِرْتُ أَنَّهُ يَسُبُّ رَسُولَ اللهِ عَنِي قَلْتُ: نَعَمْ، وَمَا حَاجَتُكَ إِلَيْهِ يَا ابْنَ أَخِي؟ قَالَ: أُخبِرْتُ أَنَّهُ يَسُبُّ رَسُولَ اللهِ عَنِي وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ، لَئِنْ رَأَيْتُهُ لَا يُفَارِقُ سَوادِي سَوادَهُ حَتَّى يَمُوتَ الْأَعْجَلُ مِنَا. قَالَ: فَلَمْ أَنْشَبْ أَنْ نَظَرْتُ إِلَى وَسُولَ اللهِ عَنْهُ. قَالَ: فَتَعَجَّبْتُ لِذَلِكَ، فَغَمَزَنِي الْآخَرُ، فَقَالَ مِثْلَهَا، قَالَ: فَلَمْ أَنْشَبْ أَنْ نَظَرْتُ إِلَى وَسُولِ اللهِ عَنْهُ. أَبِي جَهْلِ يَزُولُ فِي النَّاسِ، فَقُلْتُ: أَلَا تَرَيَانِ؟ هَذَا صَاحِبُكُمَا الَّذِي تَسْأَلَانِ عَنْهُ. قَالَ: فَالْمَ رَسُولِ اللهِ عَنْهُ. فَقَالَ: فَالْمَ رَسُولِ اللهِ عَنْهُ. فَقَالَ: فَالْمَ مُنَا أَنْ قَتَلُهُ، وَقَالَ: هُلَا قَتَلْتُ. وَقَلَى وَسُولِ اللهِ عَنْهُ مَا أَنْ مَنْكَدَرَاهُ، فَقَالَ: «أَيُّكُمَا قَتَلَهُ؟». فَقَالَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا: أَنَا قَتَلْتُ. فَقَالَ: «مَلْ يَوْفُلُ اللهِ عَنْهُ مَا أَنَا عَلَاهُ وَلَا اللهِ عَنْهُ مَا أَنَا فَتَلْتُ فَقَالَ: «كَلَاكُمُ عَنْهُ أَلَا فَعَلْتُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا: أَنَا قَتَلْتُهُ وَقَالَ: «كَلَاكُمُ عَمْولِ اللهِ عَنْهُ مَا اللهِ عَنْهُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا: أَنَا قَتَلُهُ اللهُ عَمْولِ اللهِ عَنْهُ وَاللّهِ عَنْهُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا: أَنَا قَتَلُهُ اللهُ عَمْولُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا وَلَا اللهُ عَمْولُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا أَلُونُ مُعْولًا فَعَلَى السَّيْهِ لِمُعَاذِ بْنِ عَمْرُو بْنِ الْجَمُوحِ. وَالرَّجُلَانِ مُعَاذُ بْنُ عَمْرُو بْنِ الْجَمُوحِ وَالرَّجُلَانِ مُعَاذُ بْنُ عَمْرُو بْنِ الْجَمُوحِ وَاللَّهُ وَلَا لَا مُعَلِولًا لَنَا عَلَا لَا اللهُ اللهُ اللهُ الْعَلَا الْهُ اللهُ اللهُ عَلْولُ اللهُ عَنْهُ اللهُ الله

وعنْ قَيْسِ بْنِ أَبِي حَازِم، قَالَ: سَمِعْتُ خَالِدَ بْنَ الْوَلِيدِ يَقُولُ: "لَقَدِ انْقَطَعَتْ فِي يَدِي إِلَّا صَفِيحَةٌ يَمَانِيَةٌ" [رواه البخاري].



## سُعَاكُمُ السَّارِيْنَ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ السَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ السَّلِيْنِ عَلَيْكُ السَّلِيْنِ عَلَيْكُ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ الْعَلَيْنِ عَلَيْكُ الْعَلَيْنِ عَلَيْكُ الْعَلَيْنِ عَلَيْكُمُ السَّلِيْنِ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْكُونَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْمُعِلِّمُ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْكُونَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْكُونَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْكُونَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْكُلِيْنَ عَلَيْنَ عَلْكُونُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْكُلِي عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْكُلِيْنَ عَلَيْنَ عَلْكُلِي عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلْكُلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَل

(19)

#### أيها العنيد لا قيمة لك إلا بالتوحيد

قال تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ كَفَرُواْ مِنَ أَهْلِ الْكِئْلِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَأَ أُولَئِكَ هُمُ شُرُّ الْبَرِيَةِ ( ) ﴿ [البينة: ٦]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ اللَّهِ الَّذِينَ كَفُرُواْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ( ) ﴿ [الأنفال: ٥٥]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ يُدْخِلُ اللّذِينَ المَنُوا وَعَلَمُ اللّهَ يُدَخِلُ اللّذِينَ اللّهَ يُدْخِلُ اللّذِينَ اللّهَ وَعَلَمُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ عَلَيْهُ خَيِلُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللله

وقال رسول الله ﷺ: «إِنَّ اللهَ نَظَرَ إِلَى أَهْلِ الْأَرْضِ، فَمَقَتَهُمْ، عَرَبَهُمْ وَعَجَمَهُمْ، إِلَّا بَقَايَا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ، وَقَالَ: إِنَّمَا بَعَثْنُكَ لِأَبْتَلِيَكَ وَأَبْتَلِيَ بِكَ» [رواه مسلم].

وقال رسول الله ﷺ: «الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ، مَلْعُونٌ مَا فِيهَا، إِلَّا ذِكْرُ اللهِ، وَمَا وَالاهُ، وَعَالِمٌ أَوْ مُتَعَلِّمٌ» [رواه الترمذي وحسنه، وصححه الألباني وغيره].





## سُعَاكُمُ السَّارِيْنَ الْعَالَمِينَ الْعَالْمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالِمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَلَمُ اللّهِ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلَمُ اللّهِ الْعَلَمُ الْعِلَى الْعَلَمُ الْعِلَى الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ لِلْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلِمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِ

وقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَوْ كَانَتِ الدُّنْيَا تَعْدِلُ عِنْدَ اللهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ، مَا سَقَى كَافِرًا مِنْهَا شَرْبَةَ مَاءٍ» [رواه الترمذي وصححه وصححه الشيخ الألباني وغيرهما].

وعَنِ ابْنِ عُمَرَ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ خَطَبَ النَّاسَ يَوْمَ فَتْحِ مَكَّةَ فَقَالَ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ اللهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عُبِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ وَتَعَاظُمَهَا بِآبَائِهَا، فَالنَّاسُ رَجُلَانِ: رَجُلٌ بَرُّ تَقِيُّ كَرِيمٌ عَلَى اللهِ، وَفَاجِرٌ شَقِيٌّ هَيِّنٌ عَلَى اللهِ، وَالنَّاسُ بَنُو آدَمَ، وَخَلَانِ: رَجُلٌ بَرُّ تَقِيُّ كَرِيمٌ عَلَى اللهُ؛ ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَخَلَقَ اللهُ آدَمَ مِنْ ثُرَابٍ، قَالَ اللهُ: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَخَلَقَ اللهُ آدَمَ مِنْ ثُرَابٍ، قَالَ اللهُ: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَخَلَقَ اللهُ آدَمَ مِنْ ثُرَابٍ، قَالَ اللهُ: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَكُمُ أَنِ اللهُ عَلِيمٌ خَيِيرٌ ﴿ اللهِ اللهُ ال

وقال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادِكُمْ، وَلا إِلَى صُوَرِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادِكُمْ، وَلا إِلَى صُورِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وأعمالكم ﴾ [رواه مسلم].

**( Y\* )** 

#### نجاة العبيد في ثقل حسنة التوحيد

قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُۥ ۞ فَهُوَ فِي عِيشَـةِ رَّاضِـيَةِ ۞﴾ [القارعة:٦-٧]، وقال تعالى: ﴿فَمَن ثَقُلَتُ مَوَزِينُهُۥ فَأُولَكِمِكَ هُمُ ٱلمُفَلِحُونَ ۞﴾ [الأعراف:٨].



#### سُعَاكُنَّةُ النَّرِيْنَ عُصِرُوصِيِّدِ في توحيد رب العالمين <u>بمعالمه المعالمين</u>

وعن عَبْدَ اللهِ بْنَ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَسْعَةً سَيُخَلِّصُ رَجُلًا مِنْ أُمَّتِي عَلَى رُءُوسِ الْخَلَائِقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَيَنْشُرُ عَلَيْهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ سِجِلَّا، كُلُّ سِجِلِّ مِثْلُ مَدِّ الْبَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَتَنْكِرُ مِنْ هَذَا شَيْئًا؟ أَظَلَمَكَ كَتَبَتِي الْحَافِظُونَ؟ فَيَقُولُ: لا يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: أَفَلَكَ عُذْرٌ؟ فَيَقُولُ: لا يَا رَبِّ مَا مَذِهُ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُ: إِنَّا لَلهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُ: إِنَّكَ لا تُظْلَمُ. قَالَ: فَيَقُولُ: يَا رَبِّ مَا هَذِهِ الْبِطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السِّجِلَّاتِ؟ فَقَالَ: إِنَّكَ لا تُظْلَمُ. قَالَ: فَيَقُولُ: يَا رَبِّ مَا هَذِهِ الْبِطَاقَةُ فِي كَفَّةٍ، فَطَاشَتْ السِّجِلَّاتُ وَثَقُلُتُ وَتَقُلَتُ وَتَقُلَتُ وَتَقُلَتُ وَتَقَلَ اللهِ عَلَى كَفَّةٍ، فَلَا يَشَعِلُتُ وَعَيْقُلُ مَعَ اسْمِ اللهِ شَيْءٌ ارواه احمد والترمذي، وصححه الشيخ أحمد شاكر والشيخ الألباني وغيرهما].

وعن عبد الله بن عمرو هُ، قَالَ: قال رسول الله عَلَيْ: "إِنَّ نَبِيَّ اللهِ نُوحًا عَلِيْ لَمَّا حَضَرَتْهُ الْوَفَاةُ، قَالَ لِابْنِهِ: إِنِّي قَاصُّ عَلَيْكَ الْوَصِيَّةَ: آمُرُكَ بِاثْنَيْنِ، وَأَنْهَاكَ عَنِ الشَّبْعَ لَوْ الْتَبْعِنِ، آمُرُكَ: بِلَا إِلَهَ إِلَا اللهُ، فَإِنَّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعَ وَالْأَرْضِينَ السَّبْعَ لَوْ الْنَتَيْنِ، آمُرُكَ: بِلَا إِلَهَ إِلَا اللهُ، فَإِنَّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعَ وَالْأَرْضِينَ السَّبْعَ لَوْ وَضِعَتْ فِي كِفَّةٍ، رَجَحَتْ بِهِنَّ لَا إِلَهَ إِلَا اللهُ، وَلَوْ وُضِعَتْ فِي كِفَّةٍ، وَوُضِعَتْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَلَوْ وَضِعَتْ فِي كِفَّةٍ، وَوُضِعَتْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ عَنِ كَنَّ حَلْقَةً مُبْهَمَةً، قَصَمَتْهُنَّ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَلَوْ وَسُعَتْ السَّمَاوَاتِ السَّبْعَ وَالْأَرْضِينَ السَّبْعَ كُنَّ حَلْقَةً مُبْهَمَةً، قَصَمَتْهُنَّ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَلَوْ وَسُعَتْ أَنَّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعَ وَالْأَرْضِينَ السَّبْعَ كُنَّ حَلْقَةً مُبْهَمَةً، قَصَمَتْهُنَّ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَلَوْ وَسُخَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ، فَإِنَّهَا صَلاةً كُلِّ شَيْءٍ، وَبِهَا يُرْزَقُ الْخَلْقُ، وَأَنْهَاكَ عَنِ: الشَّرْكِ وَالْكِبْرِ» [رواه أحمد، وقال الحافظ ابن كثير في "البداية والنهاية": إسناده صحيح، وصححه المسند"].



# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُولِكُمُ الْعَالَمِينَ عُمُلِكُمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ عُمُلِكُمُ اللّهِ الْعَالَمِينَ عُمُلِكُمُ اللّهِ الْعَلَمُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

تنزيه الله، وتسبيحه، وتكبيره، وتحميده، وتعظيمه؛ مما يثقل الميزان:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَنْ النَّبِيِّ عَلَى اللَّمَانِ عَلَى اللَّسَانِ عَلَى اللِّسَانِ وَفِيفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ ثَقِيلَتَانِ فِي الْمِيزَانِ، حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ: سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللهِ الْمُعَظِيمِ الْمُعَظِيمِ الْمُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَلِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ اللهِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ المُعَظِيمِ اللهِ اللهِ المُعَظِيمِ اللهِ اللهِ المُعَظِيمِ المُعَلَيْمِ المُعَلِيمِ المُعَلِيمِ المُعَلِيمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وعَنْ جُوَيْرِيَةَ هِ، أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهِ خَرَجَ مِنْ عِنْدِهَا بُكْرَةً، حِينَ صَلَّى الصَّبْحَ وَهِيَ جَالِسَةٌ فَقَالَ: «مَا زِلْتِ عَلَى وَهِيَ جَالِسَةٌ فَقَالَ: «مَا زِلْتِ عَلَى وَهِيَ مَسْجِدِهَا، ثُمَّ رَجَعَ بَعْدَ أَنْ أَضْحَى وَهِيَ جَالِسَةٌ فَقَالَ: «مَا زِلْتِ عَلَى الْحَالِ الَّتِي فَارَقْتُكِ عَلَيْهَا؟»، قَالَتْ: نَعَمْ، قَالَ النَّبِيُّ عَلِيْهِ: «لَقَدْ قُلْتُ بَعْدَكِ أَرْبَعَ كَلِمَاتٍ، ثَلاثَ مَرَّاتٍ، لَوْ وُزِنَتْ بِمَا قُلْتِ مُنْذُ الْيَوْمِ لَوَزَنَتُهُنَّ: سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ عَدَدَ خَلْقِهِ، وَرِضَا نَفْسِهِ، وَزِنَةَ عَرْشِهِ، وَمِدَادَ كَلِمَاتِهِ» [رواه سلم].

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو، عَنْ النّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «خَصْلَتَانِ أَوْ خَلّتَانِ لَا يُحَافِظُ عَلَيْهِمَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ إِلّا دَخَلَ الْجَنَّة، هُمَا يَسِيرٌ وَمَنْ يَعْمَلُ بِهِمَا قَلِيلٌ: يُسَبِّحُ فِي دُبُرِ عَلَيْهِمَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ إِلّا دَخَلَ الْجَنَّة، هُمَا يَسِيرٌ وَمَنْ يَعْمَلُ بِهِمَا قَلِيلٌ: يُسَبِّحُ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلاةٍ عَشْرًا، وَيَحْمَدُ عَشْرًا، وَيُكَبِّرُ عَشْرًا، فَذَلِكَ خَمْسُونَ وَمِائَةٌ بِاللِّسَانِ، وَأَلْفٌ وَمَائَةٌ بِاللِّسَانِ، وَأَلْفٌ فِي الْمِيزَانِ؛ وَيُكَبِّرُ أَرْبَعًا وَثَلَاثِينَ إِذَا أَخَذَ مَضْجَعَهُ، وَيَحْمَدُ وَأَلْفٌ وَخَمْسُ مِائَةٍ فِي الْمِيزَانِ؛ وَيُكَبِّرُ أَرْبَعًا وَثَلَاثِينَ إِذَا أَخَذَ مَضْجَعَهُ، وَيَحْمَدُ ثَلَاثًا وَثَلاثِينَ، وَلَكثِينَ إِذَا أَخَذَ مَضْجَعَهُ، وَيحمد وَيَحْمَدُ ثَلَاثًا وَثَلاثِينَ، وَلَكثِينَ، وَلَكثِينَ، وَلَكثِينَ إِذَا أَنْ اللّهُ فِي الْمِيزَانِ...» وَلَاتُهُ إِلللّسَانِ، وَأَلْفٌ فِي الْمِيزَانِ... وصححه الرّباني في "صحيح الترغيب والترمذي والنسائي وأحمد، وصححه الترمذي، وصححه الألباني في "صحيح الترغيب والترهيب]".

أيهما أثقل في الميزان التوحيد أم حسن الخلق؟





# 

أولاً: المراد بحسن الخلق في الحديث: حسن خلق العبد المؤمن الموحد لرب العالمين، فحسن خلقه أفضل من غيره من نوافل الطاعات، كما قال أهل العلم، وليس المراد أنه: أثقل من الصلوات الخمس، أو أثقل من التوحيد. ولين الكلام وطلاقة الوجه من الأمور المستحبة.

(11)

#### ابن القيم المفيد القرآن كله توحيد

قال ابن القيم هي:

"كل آية في القرآن متضمنة للتوحيد، شاهدة به داعية إليه، فإن القرآن إما: خبر عن الله وأسمائه وصفاته وأفعاله، فهو التوحيد العلمي الخبري، وإما: دعوة إلى عبادته وحده لاشريك له وخلع كل ما يعبد من دونه، فهو التوحيد الإرادي الطلبي، وإما: أمر ونهي وإلزام بطاعته في نهيه وأمره، فهي حقوق التوحيد ومكملاته، وإما: خبر عن كرامة الله لأهل توحيده وطاعته وما فعل بهم في الدنيا وما يكرمهم به في الآخرة، فهو جزاء توحيده، وإما: خبر عن أهل الشرك وما فعل بهم في الدنيا من النكال ومايحل بهم في العقبى من العذاب، فهو خبر عمن خرج عن حكم التوحيد، فالقرآن كله في التوحيد وحقوقه وجزائه، وفي شأن الشرك وأهله وجزائهم" ["مدارج السالكين" (٣/ ٤٥٠)].



# سُعَاكُمُ السَّارِيْنَ الْعَالَمِينِ الْعَالْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِيْلِيِيْنِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِيْلِي الْعِيلِيِي الْعِلْم

"اقرأ كتاب الله من أوله إلى آخره؛ تجد بيان التوحيد والأمر به، وبيان الشرك والنهي عنه، مقررا في كل سورة، وفي كثير من سور القرآن يقرره في مواضع منها، يعلم ذلك من له بصيرة وتدبر. ففي فاتحة الكتاب: ﴿ٱلْكَمَٰدُ بِلَهِ مَبِ ٱلْمَعَنَدُ وَفِي: ﴿إِيَّكَ مَنْ له بصيرة وتدبر: توحيد الألوهية، وتوحيد الربوبية، وفي: ﴿إِيَّكَ فَبِيَّاكَ نَسْتَعِينُ وَلَى الله على الله عَلَى الله عَلَى

وأول أمر في القرآن يقرع سمع السامع والمستمع، قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ آ ﴾ [البقرة:٢١]، إلى قوله: ﴿ فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ آ ﴾ [البقرة:٢٢]، فأمرهم بتوحيد الإلهية، واستدل عليه بالربوبية، ونهاهم عن الشرك به، وأمرهم بخلع الأنداد التي يعبدها المشركون من دون الله.



#### سُعَاٰیٰۃ الْرَارِیٰنَ في توحید رب العالمین <u>مُحَادِیٰتِ</u> في توحید رب العالمین <u>مُحَادِی</u>

وافتتح سورة هود بهذا التوحيد، فقال تعالى: ﴿الرَّكِنَابُ أُخِكَتُ ءَايَنَاهُۥ ثُمَّ فُصِّلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴿ اللَّهَ أَلِلَّا اللَّهَ ۚ إِنَّنِي لَكُم مِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ [هود:١-٢]، فأحكم تعالى آيات القرآن، ثم فصلها ببيان توحيده والنهي عن الإشراك به، وفي أول سورة طه، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو لَهُ الْأَسْمَآءُ الْخُسُنَى ﴾ [طه:٨].

وافتتح سورة الصافات بهذا التوحيد، وأقسم عليه، فقال: ﴿وَالصَّنْفَاتِ صَفَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَالْعَالَةِ وَالْمَانِ وَكُولًا اللَّهِ وَالْمَانِ وَكُولًا اللَّهِ وَالْمَرْقِ وَالْلَاّرُضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ ( ) ﴿ وَالصَافات:١-٥]. وافتتح سورة الزمر بقوله: ﴿تَنزِيلُ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشَارِقِ ( ) ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْمَعْزِيزِ الْمَكَدِيدِ اللَّهِ الْمَعْزِيزِ الْمَكَدِيدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

وفي سورة ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَوْرُونَ ﴿ الكافرون: ١] نفي الشرك في العبادة، في قوله تعالى: ﴿ لاَ أَعَبُدُ مَا تَعَبُدُونَ ﴿ آ﴾ [الكافرون: ٢]، إلى آخرها، وفي سورة: ﴿قُلُ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴿ لاَ أَعَبُدُ مَا تَعَبُدُونَ ﴾ [الإخلاص: ١] توحيد الإلهية، وتوحيد الربوبية، وتوحيد الأسماء والصفات؛ وهذا ظاهر لمن نور الله قلبه.

وفي خاتمة المصحف: ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۚ إِلَاهِ النَّاسِ اللهِ النَّاسِ اللهِ الناس ١٠-٣]، بين أن ربهم وخالقهم ورازقهم هو المتصرف فيهم





# 

بمشيئته وإرادته، وهو ملكهم الذي نواصي الملوك وجميع الخلق في قبضته؛ يعز هذا ويذل هذا، ويهدي من يشاء ويضل من يشاء، ﴿لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِدِّ وَهُوَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ اللهِ [الرعد: ٤١]؛ وهو: معبودهم، الذي لا يستحق أن يعبد سواه" ["الدرر السنية" جمع عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، الطبعة السادسة، (١/ ٤٤٣- ٤٤٥)].

(YY)

#### التحذير الشديد من الشرك بذي العرش المجيد

عن عَبْدُ اللهِ بن مسعود ﴿ قَالَ رَجُلُ : يَا رَسُولَ اللهِ، أَيُّ الذَّنْبِ أَكْبَرُ عِنْدَ اللهِ؟ قَالَ: «أَنْ تَلْقُولَ لِلّهِ نِدًّا وَهُوَ خَلَقَكَ»، قَالَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: «ثُمَّ أَنْ تَقْتُلَ عِنْدَ اللهِ؟ قَالَ: «أَنْ تَقْتُلَ





## سُعَاكُمُ النَّالِيْنَ عُمَاكُمُ النَّالِيْنَ عُمَاكُمُ النَّالِيْنَ عُمَاكُمُ النَّالِيْنِ عُمَاكُمُ المُعَالِمُ العَالَمِينَ عُمَاكُمُ المُعَالِمُ العَالَمِينَ عُمَاكُمُ المُعَالِمُ العَالْمِينَ عُمَاكُمُ المُعَالِمُ العَالَمِينَ عُمَاكُمُ المُعَالِمُ العَالَمِينَ عُمَاكُمُ المُعَالِمُ العَالَمِينَ عُمَاكُمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ العَلَمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعْلِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعِلِمُ المُعَلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعَلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعِمِي المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعْ

وَلَدَكَ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ»، قَالَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: (ثُمَّ أَنْ تُزَانِيَ بِحَلِيلَةِ جَارِكَ». فَأَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ تَصْدِيقَهَا: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي اللهُ عَزَّ وَجَلَّ تَصْدِيقَهَا: ﴿وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسُ اللَّهِ عَرَّمَ اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ مَا لَلْهُ إِلّا بِاللَّهِ إِللَّهِ عِلْهُ وَلَا يَزْنُونَ عَلَى وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ اللهِ قان ٢٨٠] الْآية [رواه البخاري ومسلم].

**( TT )** 

## الإفادة في أن الخلاف بين الرسل وبين المشركين في توحيد العبادة

قال تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمْرَ لِيَقُولُنَ اللَّهُ فَأَنَى يُؤْفِكُونَ ﴿ وَلَهِ العنكبوت: ١٦]، وقال تعالى: ﴿ قُل لِمِنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِ ٓ إِن التَّمَوَتِ اللَّهُ فَأَنَى يُؤْفِكُونَ ﴿ وَلَا العنكبوت: ١٦]، وقال تعالى: ﴿ قُل لِمَن ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِ ٓ السَّمَوَتِ اللَّهُ مَن رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ اللَّهُ مَن رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ





# 

وكانوا يحجون ويصومون ويتصدقون.

لكن عندما أمروا بإخلاص العبادة لله أبوا واستكبروا واستنكروا، قال الله عنهم:

﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَا وَلِحِدًا ۚ إِنَّ هَذَا لَشَيْءُ عُجَابُ ﴿ أَبُهُمْ وَعَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُمْ كُونَ الْآ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّا إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَاهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَاهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَاهُ إِلَهُ إِلَاهُ إِلَهُ إِلَاهُ إِلَهُ إِلَاهُ إِلَا إِلَاهُ إِلَا أَلْهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَا إِلَا إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَا إِلْهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَالْهُ إِلَاهُ إِلَالْكُلِمُ أَلِهُ إِلَا إِلَاهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَا إِلْهُ إِلْهُ إِلْمُ إِلَا إِلْهُ إِلَا إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَالْهُ إِلَا إِلْهُ إِلْهُ إِلَاهُ إِلَالِهُ إِلَالْهُ إِلَا إِلَاهُ إِلْهُ إِلَالِهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَا إِلْهُ

وقال البخاري في صحيحه: "وقَالَ عِكْرِمَةُ: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَقَالَ عِكْرِمَةُ: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُمُ مِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشَرِكُونَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ وَهُمْ مُّشَرِكُونَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥]، فَذَلِكَ إِيمَانُهُمْ وَهُمْ يَعْبُدُونَ غَيْرَهُ". انتهى.

قلتُ: فقد فسر قوله: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَ ثَرُهُم بِاللَّهِ ﴾، بإفراد الله بالخلق، وهو توحيد الربوبية؛ وفسر: ﴿إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴿ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ [يوسف:١٠٦]، بصرف العبادة لغير الله، وهو توحيد الألوهية.

وقال تعالى عن يوسف هذا ﴿ يَصَحِبِي ٱلسِّجْنِ ءَأَرَبَابُ مُّ تَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴿ مَا تَعَبُدُونَ مِن دُونِدِ ۚ إِلَّا ٱلسَّمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا ٱلتَّمُ وَءَابَا وَكُمُ مَّا ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِدِ إِلَّا ٱلسَّمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا ٱلتَّهُ وَءَابَا وَكُمُ مَّا ٱلْوَحِدُ ٱلْقَيْمُ وَلَكِنَ اللَّهُ بَهَا مِن سُلْطَنَ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا يِلَّهُ أَمَر ٱللَّا تَعَبُدُواْ إِلَّا إِيّاهُ ذَلِكَ ٱلدِينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ





### سُعَاكُنَّةُ السَّالِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>تحصيد</u>

( \$\$)

#### من أوسع أودية الباطل الغلو في الأفاضل

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ هِ أَنه سَمِعَ عُمَرَ هُ يَقُولُ عَلَى الْمِنْبَرِ: سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَى الْمِنْبَرِ: سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَى الْمِنْبَرِ: سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَى الْمِنْبَرَ: «لَا تُطُرُونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ، فَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُهُ، فَقُولُوا: عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ الرواه البخاري].



# 

وعَنْ مُطَرِّفٍ قَالَ: قَالَ أَبِي: "انْطَلَقْتُ فِي وَفْدِ بَنِي عَامِرٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقُلْنَا: أَنْتَ سَيِّدُنَا. فَقَالَ: «السَّيِّدُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى». قُلْنَا: وَأَفْضَلْنَا فَضْلًا، وَأَعْظَمُنَا طَوْلًا. فَقَالَ: «قُولُوا بِقَوْلِكُمْ، أَوْ بَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلا يَسْتَجْرِيَنَكُمُ الشَّيْطَانُ»" [رواه أبو داود وأحمد، وصححه الألباني].

وقال رسول الله ﷺ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ فِي الدِّينِ؛ فَإِنَّهُ أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ الْغُلُوُّ فِي الدِّينِ». [رواه ابن ماجه وأحمد والحاكم، وقال: على شرط البخاري ومسلم، ورواه ابن حبان، وصححه أحمد شاكر والألباني].

ومن الغلو المُفضي إلى الشرك: اتخاذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد، حتى إن رسول الله على لعن المتخذين القبور مساجد؛ كما جاء في الصحيحين عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «قاتل الله اليهود والنصارى؛ اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»، وعن عَائِشَة وَعَبْدَ اللهِ بْنَ عَبَّاسٍ هُ قَالاً: "لَمَّا نَزَلَ بِرَسُولِ اللهِ عَلَى وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَّ كَشَفَهَا عَنْ وَجْهِهِ، فَقَالَ اللهِ عَلَى وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَّ كَشَفَهَا عَنْ وَجْهِهِ، فَقَالَ وَهُو كَذَلِكَ: «لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى؛ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِد». يُحَذِّرُ مَا صَنَعُوا" [رواه البخاري ومسلم].



## سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعِلْمُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلِيْلِيْلِيْعِلِيْعِلِيْعِلِيْلِيْعِلِيْعِ

وعَنْ عَائِشَةَ ﴿ أَنَّ أُمَّ حَبِيبَةَ وَأُمَّ سَلَمَةَ ذَكَرَتَا كَنِيسَةً رَأَيْنَهَا بِالْحَبَشَةِ فِيهَا تَصَاوِيرُ، فَذَكَرَتَا لِلنَّبِيِّ عَلَيْ مَنْ فَقَالَ: ﴿ إِنَّ أُولَئِكَ إِذَا كَانَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ فَمَاتَ، بَنَوْا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا، وَصَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصَّورَ، فَأُولَئِكَ شِرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ [رواه البخاري ومسلم].

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بن مسعود هُمْ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «إِنَّ مِنْ شِرَارِ النَّاسِ مَنْ تُدْرِكُهُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ، وَمَنْ يَتَّخِذُ الْقُبُورَ مَسَاجِدَ» [رواه أحمد، وصححه ابن القيم والألباني].

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ هُ قَالَ: "صَارَتِ الْأَوْثَانُ الَّتِي كَانَتْ فِي قَوْمِ نُوحٍ فِي الْعَرَبِ بَعْدُ؛ أَمَّا وَدُّ كَانَتْ لِكَلْبٍ بِدَوْمَةِ الْجَنْدَلِ، وَأَمَّا سُوَاعٌ كَانَتْ لِهُذَيْلٍ، وَأَمَّا يَعُوقُ فَكَانَتْ لِهُذَيْلٍ، وَأَمَّا يَعُوقُ فَكَانَتْ لِعُدَانَ، وَأَمَّا يَعُوقُ فَكَانَتْ لِجُمْدَانَ، وَأَمَّا نَسْرٌ فَكَانَتْ لِحِمْيرَ، لِآلِ ذِي الْكَلَاعِ؛ أَسْمَاءُ رِجَالٍ صَالِحِينَ مِنْ لَهَمْدَانَ، وَأَمَّا نَسْرٌ فَكَانَتْ لِحِمْيرَ، لِآلِ ذِي الْكَلَاعِ؛ أَسْمَاءُ رِجَالٍ صَالِحِينَ مِنْ قَوْمِ نُوحٍ، فَلَمَّا هَلَكُوا أَوْحَى الشَّيْطَانُ إِلَى قَوْمِهِمْ أَنِ انْصِبُوا إِلَى مَجَالِسِهِمُ الَّتِي كَانُوا يَجْلِسُونَ أَنْصَابًا، وَسَمُّوهَا بِأَسْمَائِهِمْ. فَفَعَلُوا، فَلَمْ تُعْبَدُ، حَتَّى إِذَا هَلَكَ أُولَاكِ، وَتَنَسَّخَ الْعِلْمُ عُبِدَتْ [رواه البخاري].

وعَنْ أَبِي الْهَيَّاجِ الْأَسَدِيِّ، قَالَ: "قَالَ لِي عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ: "أَلَا أَبْعَثُكَ عَلَى مَا بَعَثَنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ، أَنْ لَا تَدَعَ تِمْثَالًا إِلَّا طَمَسْتَهُ، وَلَا قَبْرًا مُشْرِفًا إِلَّا سَوَّيْتَهُ" [رواه مسلم].



### سُعَاكُمُ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَلَّمُ الْمَنْ</u>

ومن الأحاديث المكذوبة الموضوعة المختلقة الباطلة: (إذا أعيتكم الأمور فعليكم بأصحاب بالقبور).

"الغلو قسمان: غلو فيهم يدعوهم مع الله، يعظمهم بالشرك، يستغيث بهم، ينذر لهم، هذا الشرك الأكبر.

والغلو فيهم الذي هو ليس من الشرك الأكبر، كونه يتمسح بهم، يرى أنَّ التمسح بهم قربة إلى الله، ويقوم لهم إذا دخلوا، أو يقوم على رؤوسهم يظن أنَّ هذا قربة، هذا من وسائل الشرك" [الشيخ ابن باز على الدرب"].

وقد قال العلامة المعلمي هي كما في التنكيل: "من أوسع أودية الباطل الغلو في الأفاضل".

(70)

#### محاربة التوحيد هو الضلال البعيد

قال تعالى: ﴿ وَانطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ آمَشُواْ وَاُصْبِرُواْ عَلَىٰ ءَالِهَتِكُو ۗ إِنَّ هَذَا لَشَيْءُ يُرَادُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّا الللللَّا اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ ا





# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُمُ اللَّهِ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ الْعَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْكُ الْعَلَيْنِ عَلَيْكُمْ الْعَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْكُمْ الْعَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلْكُلِيْنِ عَلَيْنِ عَلْمِيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلْكِيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَ

ٱلْأَخْبَارِ وَٱلرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمُوَلَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ﴾ [التوبة:٣٤].

وقال رسول الله على أمّت الأئمّة المضلّين [رواه أبو داوود والترمذي وأحمد، وصححه الترمذي والألباني وغيرهما].

(77)

#### أيها الأسيد احذر منقصات التوحيد

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرُ قَوْمُ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا فِسَاءُ مِن فَسَاءً مَن فَلُ فَكُن خَيْرًا مِنْهُمْ أَلْفَالِمُونَ اللهُ اللهُ

عَنْ أَبِي شُرَيْحٍ ﴿ أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهِ قَالَ: ﴿ وَاللهِ لَا يُؤْمِنُ، وَاللهِ لَا يُؤْمِنُ!! ». قِيلَ: وَمَنْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: ﴿ اللَّذِي لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَايِقَهُ ﴾ [رواه البخاري].

"فإن كثيرًا من الناس- وإن كان معه أصل التوحيد- لكن يكون هناك أشياء مُنْقِصَة، وأضرب لك مثلًا شائعًا عند الناس يتهاونون به، وهو: الاعتماد على الأسباب، فإنَّ من المعلوم أنَّ الله في قدَّر للأشياء أسبابًا؛ فالمرض قدَّر الله للشفاء منه أسبابًا، والجهل قدَّر الله تعالى للتخلص منه أسبابًا، الأولاد قدَّر الله





## سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعِلْمُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلِيْلِيْلِيْعِلِيْعِلِيْعِلِيْلِيْعِلِيْعِ

لهم أسبابًا، وهلم جرًّا. فبعض الناس يعتمد على السبب، فتجده إذا مرض يتعلق قلبه تعلقًا كليًا بالمستشفى وأطبائه، ويذهب وكأنَّ الشفاء بأيديهم، وينسى أنَّ الله على جعل هؤلاء أسبابًا، قد تنفع وقد لا تنفع، فإن نفعت فبفضل الله وتقديره، وإن لم تنفع فبعدل الله وتقديره، فلا ينبغي بل لا يجوز أن ينسى الإنسان المسبب ويتفطن للسبب، نعم، نحن لا ننكر أنَّ السبب له تأثير في المسبب، لكن هذا التأثير إنَّما كان بإذن الله على، كما قال الله على في السحرة: فَي المسبب، لكن هذا التأثير إنَّما كان بإذن الله على ورَوْجِهِ البقرة: ١٠٢]، قال: ﴿وَمَا فَلُ البقرة: ١٠٢]، قال: ﴿وَمَا التوحيد: هو تعلق القلب بالله على خوفًا وطمعًا، وتخصيص العبادة له وحده" [ابن عثيمين، الموقع الرسمي].

قال الشيخ عبد العزيز الراجحي حفظه الله:

"كمال التوحيد الواجب تنافيه المعصية، فمثلًا: إذا عصى الإنسان ربه نقص توحيده، وذلك مثل قول النبي على: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحبه لنفسه»، فكونه لا يحب لأخيه ما يحبه لنفسه يُنقِص كمال التوحيد الواجب أو كمال الإيمان الواجب، وكذلك قوله على: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين»، فإذا قدَّم شيئًا من محبة الولد أو الوالد فإنه يُنقِص كمال التوحيد الواجب، ومثل قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ ءَابَاَؤُكُمُ وَالْمَوْلُ الْقَتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَدَرُةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَالْمَالُولُ الْمَوْلُ الْمُولُ الْمُولُ الْمَوْلُ الْمُولُ الْمَوْلُ الْمُولِ الْمَوْلُ الْمُولِ الْمَوْلُ الْمَوْلُ الْمَوْلُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولِ الْمَوْلُ الْمُولُ الْمُولُولُ الْمُولِ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمَوْلُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الله الله الله المولا المولا المولا المولاد المولاد المولاد الله المؤلِق المؤلِق المؤلِق المؤلِق الله المؤلِق المؤل





### سُعَاٰئُةُ النَّرِيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>شُعَادِينَ المُعَادِينَ</u>

وَمُسَكِنُ تَرْضُونَهَا آحَبَ إِلَيْكُم مِنَ ٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِهِ ﴾ [التوبة:٢٤]، فإذا قدَّم شيئًا من محبة الآباء أو الأبناء أو الإبناء أو الإخوان أو الأزواج أو العشيرة على الله ورسوله، فإنه متوعد بهذا الوعيد، ويكون فاسقًا، لقوله تعالى: ﴿فَتَرَبَّصُوا حَتَى يَأْتِ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لاَ يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ اللهِ والتوبة:٢٤]، أما إذا ترك شيئًا من المستحبات غير الواجبة، فهذا هو الذي يُنقِص كمال الإيمان المستحب.

إذًا، هناك فرق؛ فمن ترك شيئًا واجبًا فقد نقص كمال التوحيد والإيمان الواجب، وإذا ترك المستحب فهذا نقص في الكمال المستحب.

فالزاني أو السارق فعله لهذه المعصية ينقص إيمانه الواجب، لا إيمانه المستحب، وكذلك إذا قصَّر في بعض الواجبات، كما إذا قصَّر في برِّه بوالديه أو صلته لرحمه، فيكون ناقص الإيمان وناقص التوحيد.

أما إذا ترك شيئًا من المستحبات - كأن يترك بعض النوافل، مثل صلاة الليل - فقد ترك شيئًا مستحبًا" ["دروس في العقيدة"، الدرس الثامن].





## سُنِعَا كُنَّةُ النَّالِيَّنِ مُسَمِّعُونِهُ فَي تَوحيد رب العالمين بَهُونِهُ الْعَالَمِينِ مِنْ العالمين العالمين العالمين العالمين العالمين

**( YY )** 

#### من أعظم البلاء الوقوع في الرياء

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَمُرُواْ إِلّا لِيَعْبُدُواْ الله تُعْلِمِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ ﴾ [البينة:٥] وقال تعالى: ﴿ لَ نُظِلُواْ صَدَقَتِكُم بِالْمَنِ وَالْأَذَى كَالَذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِبِئَاءَ النَاسِ ﴾ [البقرة:٢٦٤] وقال تعالى: ﴿ يُراَءُونَ النّاسَ وَلا يَذَكُرُونَ اللّهَ إِلّا قِلِيلا ﴿ الله ﴾ [البساء:٢٤] وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنّها أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوجَى إِلَى أَنَما إِلَهُ كُمْ إِللهُ وَحِدٌ ﴾ [النساء:٢٤] وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنّها أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوجَى إِلَى أَنَما إِلَهُ كُمْ إِللهُ وَحِدُ ﴾ [الإنسان:٩-١٠] وقال الله تعالى: ﴿ أَنَ عَمْلُ طَعَامِ مِن رَبّنا يَوْمًا عَبُوسًا فَطَيِرًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ يَعْلَى عَمُلُ عَلَى طَعَامِ اللهِ عَلَى اللهُ عَالَى : ﴿ وَقَلِمُنَا لَهُ مَا عَمُوسًا فَطَيْرًا ﴿ اللهِ وَقَلِمُ اللهِ وَقَلِمُ اللهِ وَقَلِمُ اللهِ وَقَلِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ وَقَلِمُ اللهِ وَقَلِمُ اللهُ عَمْلُ فَجَعَلْنَا لُهُ هَاكُونَ اللهُ وَاللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ الله تعالى: ﴿ وَقَلِمُنَا اللهُ عَمْلُ فَجَعَلْنَاهُ هَبَالَهُ مَنْ مُلُولُ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ الله تعالى: ﴿ وَقَلِمُنَا اللهُ عَمْلُونَ اللهُ عَمْلُونَ اللهُ وَقَلِمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَمْلُونَ اللهُ عَمْلُونَ اللهُ عَمْلُونَ اللهُ عَمْلُونَ اللهُ عَمْلُونُ مِنْ عَمْلُ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءُ مَنْ مَلَا مُنَا اللهُ تعالَى الله تعالَى الله تعالَى اللهُ عَمْلُونَ اللهُ اللهُ عَمْلُونَ اللهُ اللهُ عَمْلُونَ اللهُ اللهُ عَمْلُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْلُونَ اللهُ الل

وعن أبي هريرة هذه قال: قال رسول الله على «قال الله الله الله الله الله الله عن الشُّركاء عن الشُّرك، مَنْ عمِل عمَلًا أشْركَ فيه معي غيري تركتُه وشِركَه (أخرجه مسلم].

وعن أبي هريرة هُ ، وقد قال له ناتِلُ أهل الشام: "أَيُّها الشيخُ، حدِّثنا حديثًا سمِعتَه مِن رسول الله عَلَيْهِ"، قال: نَعَمْ، سمعتُ رسول الله عَلَيْهِ يقول: «(إنَّ أَوَّلَ الناس يُقضى يومَ القيامة عليه رجلٌ استُشهِد، فأتي به فعرَّفه نِعَمَه فعَرَفها، قال:



#### سُعَاكُنَةُ النَّرِيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>شَعَاكُمْةُ النَّرِيْنَ</u>

فما عمِلتَ فيها؟ قال: قاتلتُ فيكَ حتى استُشهِدتُ، قال: كذبتَ، ولكنك قاتلتَ لأنْ يُقال: جريء، فقد قيل، ثم أُمِر به فسُحِب على وجهه حتى أُلقيَ في النار، ورجلٌ تعلَّم العلم وعلَّمه وقرأ القُرآن، فأتي به فعرَّفه نعمَه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: تعلَّمتُ العلم وعلَّمتُه، وقرأتُ فيكَ القرآن، قال: كذبت، ولكنك تعلَّمتَ العلمَ ليُقال: عالم، وقرأتَ القرآن ليُقال: هو قارئ، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى أُلقيَ في النار، ورجلٌ وسَّع الله عليه، وأعطاه مِن أصناف المال كُلِّه، فأتي به فعرَّفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تركتُ من سبيلٍ تحبُّ أن يُنفَق فيها إلا أنفقتُ فيها لكَ، قال: كذبت، ولكنك فعلتَ ليُقال: هو جَوَادٌ، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه، ثم أُلقي في النار» فعلتَ ليُقال: هو جَوَادٌ، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه، ثم أُلقي في النار»

قال النووي هي: "ناتل بن قيس الحزامي الشامي من أهل فلسطين، وهو تابعي، وكان أبوه صحابيا، وكان ناتل كبير قومه".

وعن جُندب العلَقي هُمْ، قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ يُسمِّعْ يُسمِّع اللهُ به، ومن يُراءِ يراءِ اللهُ به» [أخرجه البخاري ومسلم].

والرِّياء: منه ما هو شرك أكبر مُخرج من الملَّة كرياء المنافقين الخُلَّص، ومنه ما هو شرك أصغر كرياء المؤمن الذي يعمل العمل لله تعالى، ثم يدخله الرِّياء، أو يكون فيه ابتداء، لكنه لا يُرائي في جميع عمله، وهذا وصِف بالشرك للتغليظ





# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُ الْعَالَمِينَ عُمُولِكُمُولِكُمُ الْعَالَمِينَ عُمُلِكُمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ عُمُلِكُمُ اللّهِ الْعَالَمِينَ عُمُلِكُمُ اللّهِ الْعَلَمُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

والزَّجْر، وسُمِّي شركًا؛ لأنه يجب أن تكون العبادة لله وحده، لكن هذا المرائي جاء فأشرَك مع الله تعالى، والله أعلم.

(XX)

#### الهلكب من قصدوا بعبادتهم الدنيا

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَاللَّرْهَمِ وَالْقَطِيفَةِ وَالْخَمِيصَةِ، إِنْ أُعْطِيَ رَضِيَ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ لَمْ يَرْضَ» [رواه البخاري].

وعن عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ مَا نَوَى اللهِ عَلَيْ يقول: ﴿ إِنَّمَا اللَّعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى



### سُعَاكُمُ السَّرِيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>شُعَادِهُ الْمُنْ</u>

اللهِ وَرَسُولِهِ، فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَوِ امْرَأَةٍ يَتَزَوَّجُهَا، فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ» [رواه البخاري ومسلم].

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ تَعَلَّمَ عِلْمًا مِمَّا يُبْتَغَى بِهِ وَجْهُ اللهِ عَزَقَا مِنَ الدُّنْيَا ؛ لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةِ يَوْمَ اللهِ عَزَقَا لِكُنْيَا ؛ لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةِ يَوْمَ اللهِ عَزَقَا مِنَ الدُّنْيَا ؛ لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةِ يَوْمَ اللهِ عَزَقًا مِنَ الدُّنْيَا ؛ لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةِ يَوْمَ اللهِ عَرَضًا مِنَ الدُّنْيَا ؛ لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةِ يَوْمَ اللهِ عَرَضًا مِنَ الدُّنْيَا ؛ لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ »؛ يَعْنِي: رِيحَهَا. [رواه أبو داود وابن ماجه وأحمد، وصححه الألباني].

فمن أراد بالعبادة الدنيا وحدها، كمن يحج ليأخذ المال، وكمن يغزو من أجل الغنيمة وحدها، وكمن يطلب العلم الشرعي من أجل الشهادة والوظيفة، ولا يريد بذلك كله وجه الله البتة، ولم يخطر بباله احتساب الأجر عند الله تعالى، فهذا القصد محرم، وكبيرة من كبائر الذنوب، وهو من الشرك الأصغر، ويبطل العمل الذي يصاحبه، للأدلة السابقة، فإن زاد على ذلك عدم إيمانه بالله وبرسوله والدار الآخرة فهذا هو الكافر – والعياذ بالله – الذي ليس له في الآخرة من خلاق.

أما من أراد وجه الله والدار الآخرة وكان هذا هو الباعث له على العمل وهو الأصل، لكنه قصد كذلك المنافع الدنيوية من مال وصحة وغيرهما، فقد قال جمع من المحققين: أنَّ هذا لا حرج فيه، وإن كان الأفضل تركُه، ومما استدلوا به قوله تعالى: ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَارًا اللهُ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا اللهُ وَيُعِيرُ وَيَغِيرُ وَيَخِعَل لَكُورُ أَنْهُ رَا اللهُ إِنْ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرارًا وقال وَيُغِيرُ وَيَغِيرُ وَيَخِعَل لَكُورُ أَنْهُ رَا اللهُ السَّمَاءَ عَلَيْكُم وقال اللهُ وَيَغِيرُ وَيَخِعَل لَكُورُ أَنْهُ رَا اللهُ ا



# 

تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ, حَيُوةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل: ٩٧]، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَاتَقَوْاْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ ٱلسَّكَاّءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

وقال ﷺ: «تَابِعُوا بَيْنَ الْحَجِّ وَالْعُمْرَةِ، فَإِنَّهُمَا يَنْفِيَانِ الْفَقْرَ وَالذُّنُوبَ، كَمَا يَنْفِي الْكِيرُ خَبَثَ الْحَدِيدِ وَالذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ، وَلَيْسَ لِلْحَجَّةِ الْمَبْرُورَةِ ثَوَابٌ دُونَ الْجَنَّةِ» [رواه أحمد، وصححه الألباني].

وقال: «السِّوَاكُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَمِ، مَرْضَاةٌ لِلرَّبِّ» [رواه أحمد، وصححه الألباني].

قال الشيخ عبد الرحمن السعدي هي: "قَصْد العامل ما يترتب على عمله من ثواب الدنيا لا يضره، إذا كان القصد من العمل وجه الله والدار الآخرة.

فإن الله بحكمته ورحمته رتب الثواب العاجل والآجل، ووعد بذلك العاملين؛ لأن الأمل واستثمار ذلك ينشط العاملين، ويبعث هممهم على الخير، كما أنَّ الوعيد على الجرائم وذكر عقوباتها مما يخوف الله به عباده، ويبعثهم على ترك الذنوب والجرائم.

فالمؤمن الصادق يكون في فعله وتركه مخلصا لله، مستعينا بما في الأعمال من المرغّبات المتنوعة على هذا المقصد الأعلى". انتهى من ["بهجة قلوب الأبرار" صـ ٢٧٣].





### سُنِعَا كُنْ اللَّالِيْنَ الْمُعَامِدِ فَي تَوحيد رب العالمين مُعَمِّدُهُ الْمُعَالِينِ مُعَمِّدُهُ الْعَالَمِينِ في توحيد رب العالمين مُعَمِّدُهُ في توحيد رب العالمين مُعَمِّدُهُ الْمُعَالِينِ مُعَمِّدُهُ الْمُعَالِمُ الْعَ

(44)

#### من القول الأثيم القسم بغير السميع العليم

قال تعالى: ﴿وَٱحۡفَظُوٓا ۚ أَيۡمَنَنَكُمُ ۚ ﴿ المائدة: ٨٩]، وقال تعالى: ﴿مَا لَكُو لَا لَهُو لَا لَكُو لَا نُرْجُونَ لِلَّهِ وَقَالًا ﴿ آَنُ وَ ٢٠٠].

عَنْ عَبْدِ اللهِ بن عمر ، أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «مَنْ كَانَ حَالِفًا فَلْيَحْلِفْ بِاللهِ أَوْ لِيَصْمُتْ» [رواه البخاري ومسلم].

وعَنِ ابْنِ بُرَيْدَةَ ، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ حَلَفَ بِالْأَمَانَةِ فَلَيْسَ مِنَّا» [رواه أبو داوود وأحمد، وصححه الألباني وغيره].

عَنْ سَعْدِ بْنِ عُبَيْدَةَ اللهِ ابْنَ عُمَرَ سَمِعَ رَجُلًا يَقُولُ: "لَا وَالْكَعْبَةِ"، فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: "لَا يُحْلَفُ بِغَيْرِ اللهِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ يَقُولُ: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدْ كَفَرَ – أَوْ أَشْرَكَ – " [رواه أبو داود والترمذي وأحمد، وصححه الألباني وغيره].

قال ابن عبد البر هج تعالى: "أجمع العلماء على أنَّ اليمين بغير الله منهي عنها، لا يجوز الحلف بها لأحد ". انتهى من ["التمهيد" (١٤/ ٣٦٧)].

وقال ابن القيم هج تعالى: "- ومن الكبائر - الحلف بغير الله، كما قال رسول الله عليه: «من حلف بغير الله، فقد أشرك». وقد قصّر ما شاء أن يقصر من قال: إنَّ





### سُعَاٰئُةُ النَّرِيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>شُعَادِينَ المُعَادِينَ</u>

ذلك مكروه، وصاحب الشرع يجعله شركا؛ فرتبته فوق رتبة الكبائر" انتهى من ["إعلام الموقعين" (٦/ ٧١٥ - ٥٧٢)].

وقال الشيخ ابن عثيمين هج تعالى: "والحلف بغير الله شرك أكبر؛ إن اعتقد أنَّ المحلوف به مساو لله تعالى في التعظيم والعظمة، وإلاً؛ فهو شرك أصغر". انتهى من ["القول المفيد" (٢/ ٢١٤)].

وجاء "فتاوى اللجنة الدائمة – المجموعة الأولى" (٢٣/ ٥٦): "الحلف بالأمانة: فهو حلف بغير الله، والحلف بغير الله شرك أصغر، ومن أكبر الكبائر؛ لما روى عبد الله بن عمر بن الخطاب في قال: قال رسول الله عليه: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك»، قال ابن مسعود في: "لئن أحلف بالله كاذبا أحب إليّ من أن أحلف بغيره صادقا". انتهى.

وقول ابن مسعود المذكور صححه الشيخ الألباني في الإرواء، ومعنى كلامه: أنَّ الحلف بغير الله شرك، والحلف بالله كاذبا كبيرة، والشرك أكبر من الكبيرة، مع أنَّ الجميع حرام.

وما جاء في بعض الأحاديث من بعض الألفاظ، مثل: «أفلح وأبيه»، فهذه الألفاظ مختلف في صحتها؛ وليست صريحة في القسم، فلا يصلح أن يعارض بها أحاديث النهى عن القسم بغير الله تعالى، الصحيحة الصريحة.





## سُنِعَاكُنَّةُ السَّلِيْنَ في توحيد رب العالمين بمعالمه في توحيد وب العالمين

( \*\* )

## الزجر الشديد من التسوية بين المخلوق والخالق المجيد

قال تعالى: ﴿ فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِللَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمُ تَعْلَمُونَ ﴿ آلَ البقرة: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ. يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ. يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَٱلسَّمَوَاتُ مَطُوِيَّتُ إِيكِمِينِهِ وَاللَّهُ مُنْكِكُهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ آلزمر: ٢٧].

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّ رَجُلًا، قَالَ لِلنَّبِيِّ عَلَيْ اللهُ، وَشِئْتَ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ عَلَيْ اللهُ وَحُدَهُ [رواه أحمد، وصححه الألباني في "الأدب (أَجَعَلْتَنِي لله ندًا؟! بَلْ مَا شَاءَ اللهُ وَحُدَهُ [رواه أحمد، وصححه الألباني في "الأدب المفرد"، وقال العراقي في "تخريج الإحياء": إسناده صحيح، وقال أحمد شاكر في " تخريج المسند": إسناده صحيح].

وعن قُتيلة، أنَّ يهوديًا أتى النبي عَلَيْه، فقال: "إنكم تشركون؛ تقولون: ما شاء الله وشئت، وتقولون: والكعبة"، فأمرهم النبي عَلَيْهُ إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا: «ورب الكعبة، وأن يقولوا: ما شاء الله ثم شئت» [رواه النسائي وصححه، وأشار البخاري في "العلل الكبير" إلى صحته، وقال ابن حجر في "الإصابة": إسناده صحيح، وصححه الألباني].

وعَنْ حُذَيْفَةَ هِنْ، عَنِ النَّبِيِّ عَلِيهِ قَالَ: «لا تَقُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ وَشَاءَ فُلانٌ، وَكَنْ مُ وَلَكِنْ قُولُوا: مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ شَاءَ فُلانٌ» [رواه أبو داود وأحمد، وصححه الألباني].





### سُعَاكُمُ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُع</u>

قال الشيخ حافظ حكمي هي في "معارج القبول": "ومن الشرك الأصغر: قول ما شاء الله وشئت، [كما روى النسائي] عن ابن عباس ، أنَّ رجلًا قال للنبي عَيْكَيْدٍ: ما شاء الله وشئت، فقال: «أجعلتني لله ندًا؟ ما شاء الله وحده» [ولأبي داود بسند صحيح] عن حذيفة هيه، عن النبي علي قال: «لا تقولوا ما شاء الله وشاء فلان، ولكن قولوا ما شاء الله ثم شاء فلان». وتقدم في ذلك حديث قتيلة. والفرق بين الواو وثم: أنه إذا عطف بالواو كان مضاهيًا مشيئة الله بمشيئة العبد؛ إذ قرن بينهما، وإذا عطف بثم فقد جعل مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله الله على كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَشَآءُ وَنَ إِلَّا أَن يَشَآء اللَّهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠]، ومثله قول: لو لا الله وفلان، هذا من الشرك الأصغر، ويجوز أن يقول: "لولا الله ثم فلان". ذكره إبراهيم النخعى. ولابن أبي حاتم عن ابن عباس على قول الله على: ﴿ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ الله أَندَادًا وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ١٤٠٠ البقرة: ٢٢]، قال: "الأندادُ: هو الشرك، أخفى من دبيب النمل على صفاة سوداء في ظلمة الليل، وهو أن يقول: والله وحياتك يا فلان وحياتي، ويقول: لولا كلبة هذا لأتانا اللصوص البارحة، ولولا البط في الدار لأتى اللصوص، وقول الرجل لصاحبه: ما شاء الله وشئت، وقول الرجل: لولا الله وفلان؛ لا تجعل فيها فلانًا، هذا كله به شرك" [ص٥٦٥].





# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالْمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَلَمُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعِلْمُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلِيْنِ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمُ لِلْعِلِيْعِلِمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلِم

( 31)

#### الاعتماد على السبب ضعف وعطب

﴿ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ۖ وَإِن يَغَذُلْكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِى يَنصُرُكُم مِّن بَعْدِهِ ۗ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴿ إِلَّا عَمِرَانِ:١٦٠]، وقال تعالى: ﴿فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَتَوكَّلُ عَلَى ٱللَّهِۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ ﴿ إِلَىٰ اللَّهِ ﴾ [النساء: ٨١]، وقال تعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُـلُ حَسْبِي ٱللَّهُ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَّ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ [التوبة:١٢٩]، وقال تعالى: ﴿وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ. زَادَتُهُمْ إِيمَننًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَّكُلُونَ ٢٠٠٠ [الأنفال:٢]، وقال تعالى: ﴿وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَأَجْنَحُ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ۖ ﴾ [الأنفال:٦١]، وقال تعالى: ﴿ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴾ [هود: ١٢٣]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ هُو رَبِّ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُو عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ ﴿ آلِ عِد: ٣٠]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَنَآ أَلَّا نَنُوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَىٰنَا شُبُلَنَأً وَلَنَصْبِرَتَ عَلَىٰ مَآ ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُتَوِّكِلُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [إبراهيم:١٢]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَنُ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمُ يَتُوَكَّلُونَ ﴿ 10 ﴾ [النحل: ٩٩]، وقال تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ ١٠٠ ﴾ [النساء: ٨١]، وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ ﴿ النحل: ٤٢]، وقال تعالى: ﴿فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ، إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ [آل عمران:١٥٩]، وقال تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُۥ ﴾ [الطلاق:٣]، وقال تعالى: ﴿ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۗ



### سُعَاكُمُ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَلَّمُ الْمَنْ</u>

إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَقِّ ٱلْمُبِينِ ﴿ ﴿ ﴿ وَالنمل: ٧٩]، وقال تعالى: ﴿ قُل لَن يُصِيبَنَا إِلَا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَئنا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتُوكَ لِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ وَ التوبة: ١٥].

"التوكل لغة: هو الاعتماد والتفويض؛ فالتوكل على الله سبحانه هو الاعتماد عليه وتفويض الأمور إليه. وهو فريضة يجب إخلاصه لله، قال الله تعالى: ﴿وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ١٠٠٠ ﴾ [المائدة: ٢٣] ، وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقُوم إِن كَنْتُمْ ءَامَنتُم بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُّسْلِمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ [يونس: ٨٤]؛ فجعل التوكل شرطًا للإيمان والإسلام، مما يدل على أهميته، فهو أجمع أنواع العبادة، وأعلى مقامات التوحيد وأعظمها وأجلها؛ لما ينشأ عنه من الأعمال الصالحة. والتوكل على الله سبحانه يكون في جميع الأمور، لا في بعض الأحوال. وليس معنى التوكل على الله إهمالُ الأسباب؛ فإنَّ الله أمر بالتوكل وأمر باتخاذ الأسباب، فقال تعالى: ﴿وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا ٱسۡتَطَعۡتُم مِّن قُوَّةٍ ﴾ [الأنفال: ٦٠] ، وقال تعالى: ﴿خُذُواْ حِذْرَكُمُ ﴾ [النساء:٧١]، لكن لا يعتمد على الأسباب في حصول النتائج. وكان النبي عليه أعظم المتوكلين، وكان يحمل السلاح، ويلبس الدروع، ويضع المِغْفَرَ على رأسه ﷺ. ولمَّا كان أناس يحجون، ولا يأخذون معهم الزاد، ويصبحون عالة على غيرهم، ويسمون أنفسهم بالمتوكلين؛ أنزل الله تعالى: ﴿وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقُوى ﴾. ولهذا قيل: الاعتماد على الأسباب شرك، وترك الأسباب قدح في الشريعة، لا تجعلوا توكلكم عجزًا، ولا عجزكم توكلًا،





#### سُعَاٰیٰۃ الْرَارِیٰنَ في توحید رب العالمین <u>مُحَادِیٰتِ</u> في توحید رب العالمین <u>مُحَادِی</u>

بل إنَّ الجنة لا تُحصَّل إلا بسبب، وهو العمل الصالح" [الشيخ صالح الفوزان، "منتقى الفتاوى"].

"علم النجوم ينقسم إلى قسمين:

١ - علم التأثير.

٢ - علم التسيير.

فالأول: علم التأثير:

وهذا ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

أ- أن يعتقد أن هذه النجوم مؤثرة فاعلة، بمعنى أنها: هي التي تخلق الحوادث والشرور، فهذا شرك أكبر؛ لأنَّ من ادَّعى أنَّ مع الله خالقًا، فهو مشرك شركًا أكبر، فهذا جعل المخلوق المسخر خالقًا.

ب- أن يجعلها سببًا يدَّعي به علم الغيب، فيستدل بحركاتها وتنقلاتها وتغيراتها على أنه سيكون كذا وكذا؛ لأنَّ النجم الفلاني صار كذا وكذا، مثل أن يقول: هذا الإنسان ستكون حياته شقاء، لأنه ولد في النجم الفلاني، وهذا حياته ستكون سعيدة لأنه ولد في النجم الفلاني.

فهذا اتخذ تعلم النجوم وسيلة لادِّعاء علم الغيب، ودعوى علم الغيب كفر مخرج عن الملة، لأنَّ الله يقول: ﴿قُل لَا يَعَلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَا ٱلله ﴾





### سُعَاكُمُ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُع</u>

[النمل: ٦٥]، وهذا من أقوى أنواع الحصر؛ لأنه بالنفي والإثبات، فإذا ادعى أحد علم الغيب، فقد كذب القرآن.

ج- أن يعتقدها سببًا لحدوث الخير والشر؛ أي أنه: إذا وقع شيء نسبه إلى النجوم، ولا ينسب إلى النجوم شيئًا إلا بعد وقوعه، فهذا شرك أصغر.

الثاني: علم التيسير:

وهذا ينقسم إلى قسمين:

الأول: أن يستدل بسيرها على المصالح الدينية، فهذا مطلوب، وإذا كان يعين على مصالح دينية واجبة كان تعلمها واجبًا، كما لو أراد أن يستدل بالنجوم على جهة القبلة، فالنجم الفلاني يكون ثلث الليل قبلة، والنجم الفلاني يكون ربع الليل قبلة، فهذا فيه فائدة عظيمة.

الثاني: أن يستدل بسيرها على المصالح الدنيوية، فهذا لا بأس به، وهو نوعان:

النوع الأول: أن يستدل بها على الجهات، كمعرفة أنَّ القطب يقع شمالًا، والجدي - وهو قريب منه - يدور حوله شمالًا، وهكذا؛ فهذا جائز، قال تعالى: ﴿ وَعَلَامَتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ الله ﴿ وَعَلَامَتٍ وَبِالنَّابِ النَّالِ النَّلِ اللَّهُ النَّالِ النَّلِ النَّلِ اللَّهُ النَّلِ النَّلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّهُ النَّلِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ الْعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلَالِمُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِم

النوع الثاني: أن يستدل بها على الفصول، وهو: ما يعرف بتعلم منازل القمر؛ فهذا كرهه بعض السلف، وأباحه آخرون.





# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُمُ اللَّهِ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ الْعَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْكُ الْعَلَيْنِ عَلَيْكُمْ الْعَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْكُمْ الْعَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلْكُلِيْنِ عَلَيْنِ عَلْمِيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلْكِيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَ

والذين كرهوه قالوا: "يخشى إذا قيل: طلع النجم الفلاني، فهو وقت الشتاء أو الصيف؛ أنَّ بعض العامة يعتقد أنه هو الذي يأتي بالبرد أو بالحر أو بالرياح"." والصحيح عدم الكراهة. [الشيخ ابن عثيمين "القول المفيد"].

**( TT )** 

### عمر المحدَّث الملهم يزجر من يتبرك بأحجار الحرم

قال تعالى: ﴿وَهَلَا كِئَلَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُواْ لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﷺ﴾ [الأنعام:١٥٥].

عَنْ أَبِي وَاقِدٍ اللَّيْثِيِّ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَمَّا خَرَجَ إِلَى حُنَيْنٍ، مَرَّ بِشَجَرَةٍ لِلْمُشْرِكِينَ يُقَالُ لَهَا: ذَاتُ أَنْوَاطٍ، يُعَلِّقُونَ عَلَيْهَا أَسْلِحَتَهُمْ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، اللهِ الْمُشْرِكِينَ يُقَالُ لَهَا: ذَاتُ أَنْوَاطٍ، يُعَلِّقُونَ عَلَيْهَا أَسْلِحَتَهُمْ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، اللهِ الْمُعُلُ النَّبِيُ عَلَيْهِ: «سُبْحَانَ اللهِ، هَذَا كَمَا اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاطٍ. فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهِ: «سُبْحَانَ اللهِ، هَذَا كَمَا اجْعَلْ لَنَا أَنُواطٍ كَمَا لَهُمْ ءَالِهَةً ﴾ [الأعراف: ١٣٨]، وَالَّذِي نَفْسِي بِيلِهِ، فَلَا لَتُرْكُبُنَ سُنَةً مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ » [رواه الترمذي وأحمد، وصححه الترمذي والألباني وغيرهما].

وقد جاء هذا الحديث وفيه زيادة، وهو اعتذار أبي واقد عن القائلين بأنهم من مسلمة الفتح، ذكرها الشيخ الألباني في تخريج السنة محسنا إسنادها.



# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمُعِلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلِيْعِلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلِيْنِ الْعِلْم

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سَرْجِسَ، قَالَ: رَأَيْتُ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ يُقَبِّلُ الْحَجَرَ وَيَقُولُ: "وَاللهِ إِنِّي لَأُقَبِّلُكَ، وَإِنِّي أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ، وَأَنَّكَ لَا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ، وَلَوْلَا أَنِّي الْأَقْبِلُكَ، وَإِنِّي أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ، وَأَنَّكَ لَا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ، وَلَوْلَا أَنِّي رَأُيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَبَّلُكَ؛ مَا قَبَّلُتُكَ" [رواه مسلم ورواه البخاري عن عبد الله بن عمر].

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هُ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «لَا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدَ: الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، وَمَسْجِدِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ، وَمَسْجِدِ الْأَقْصَى» [رواه البخاري ومسلم].

من مناقب عمر هذ: قال الحافظ بن حجر في الفتح (ج٧ ص ٤٤٨): "ثم وجدت عند ابن سعد- بإسناد صحيح- عن نافع أنَّ عمر بلغه أنَّ قومًا يأتون الشجرة فيصلون عندها، فتوعدهم، ثم أمر بقطعها فقطعت " انتهى.

وقد جاء [في البخاري] عن المسيب بن حزن: "أنَّ الشجرة عميت على الصحابة"، فيحتمل أنها عميت على بعضهم وبقيت معروفة للبعض، كما ثبت عن جابر [في صحيح مسلم] أنه قال: لو كنت أبصر لأريتكم مكانها، ويحتمل أنَّ الناس اتخذوا شجرة أيَّ شجرة، وجعلوا يصلون عندها ويتبركون بها، ويؤيد هذا ما ثبت في البخاري، عن طارق بن عبد الرحمن قال: "انطلقت حاجًا فمررت بقوم يصلون، قلت: ما هذا المسجد؟ قالوا: حيث بايع النبي عليه بيعة الرضوان، فأتيت سعيد بن المسيب وأخبرته، فقال: حدثني أبي وكان فيمن بايع رسول الله عليه تحت الشجرة - فقال: فلما خرجنا العام المقبل نسيناها فلم بايع رسول الله عليه تحت الشجرة - فقال: فلما خرجنا العام المقبل نسيناها فلم



### سُعَاكُمُ النَّالَيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>شِعَاكُمُ النَّالَيْنَ</u>

نقدر عليها، قال سعيد: إنَّ أصحاب محمد على لم يعلموها وعلمتموها أنتم!! فأنتم أعلم ". وإذا كان عمر قد قطع الشجرة، فإن الناس بقوا يصلون في موضعها، والله أعلم.

الجواب: لا يجوز التبرك بأحد غير النبي عليه لا بوضوئه ولا بشعره ولا بعرقه ولا بشيء من جسده، بل هذا كله خاص بالنبي عليه لما جعل الله في جسده وما مسه من الخير والبركة.

ولهذا لم يتبرك الصحابة بأحد منهم، لا في حياته ولا بعد وفاته على المع الخلفاء الراشدين ولا مع غيرهم، فدل ذلك على أنهم قد عرفوا أنَّ ذلك خاص بالنبي على دون غيره، ولأنَّ ذلك وسيلة إلى الشرك، وعبادة غير الله سبحانه، وهكذا لا يجوز التوسل إلى الله سبحانه بجاه النبي على أو ذاته أو صفته أو بركته لعدم الدليل على ذلك؛ ولأن ذلك من وسائل الشرك به والغلو فيه .





### سُعَاٰکُمُ الْاَلْيِّنَ الْعَالَمِينِ سُعَاٰکُمُ الْاَلْيِّنَ الْعَالَمِينِ سُعَالِكُمُ الْعَالَمِينِ سُعَالِمِين في توحيد رب العالمين سُمُعَامِّكُمُ في توحيد رب العالمين سُمُعَامِّكُمُ الْعَالَمِينِ سُمُعَامِّكُمُ الْعَالَم

ولأن ذلك أيضا لم يفعله أصحابه، ولو كان خيرا لسبقونا إليه، ولأنَّ ذلك خلاف الأدلة الشرعية، فقد قال الله: ﴿وَلِلَهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسُنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا﴾ [الأعراف:١٨٠]، ولم يأمر بدعائه سبحانه بجاه أحد أو حق أحد أو بركة أحد.

ويلحق بأسمائه سبحانه التوسل بصفاته، كعزته، ورحمته، وكلامه وغير ذلك، ومن ذلك: ما جاء في الأحاديث الصحيحة من التعوذ بكلمات الله التامات، والتعوذ بعزة الله وقدرته.

ويلحق بذلك- أيضا- : التوسل بمحبة الله سبحانه، ومحبة رسوله وبالإيمان بالله وبرسوله، والتوسل بالأعمال الصالحات، كما في قصة أصحاب الغار الذين آواهم المبيت والمطر إلى غار، فدخلوا فيه فانحدرت عليهم صخرة من الجبل فسدت عليهم باب الغار، ولم يستطيعوا دفعها، فتذاكروا بينهم في وسيلة الخلاص منها، واتفقوا بينهم على أنه لن ينجيهم منها إلا أن يدعوا الله بصالح أعمالهم، فتوسل أحدهم إلى الله سبحانه في ذلك: ببر والديه...، فانفرجت الصخرة شيئا لا يستطيعون الخروج منه...، ثم توسل الثاني: بعفته عن الزنا بعد القدرة عليه، فانفرجت الصخرة بعض الشيء، لكنهم لا يستطيعون الخروج من ذلك... ثم توسل الثالث: بأداء الأمانة فانفرجت الصخرة وخرجوا.





### سُعَاٰیٰۃ الْرَائِیٰ فی توحید رب العالمین <u>مُحکمی کی</u>

وهذا الحديث ثابت في الصحيحين عن النبي عَلَيْهُ، من أخبار من قبلنا لما فيه من العظة لنا والتذكير.

وقد صرح العلماء هج بما ذكرته في هذا الجواب... كشيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه العلامة ابن القيم، والشيخ العلامة عبدالرحمن بن حسن في [فتح المجيد شرح كتاب التوحيد] وغيرهم.

وأما حديث توسل الأعمى بالنبي عليه في حياته عليه فيه النبي عليه ودعا له فرد الله عليه بصره... فهذا توسل بدعاء النبي عليه وشفاعته، وليس ذلك بجاهه وحقه، كما هو واضح في الحديث... وكما يتشفع الناس به يوم القيامة في القضاء بينهم، وكما يتشفع به يوم القيامة أهل الجنة في دخولهم الجنة، وكل هذا توسل به في حياته الدنيوية والأخروية... ، وهو توسل بدعائه وشفاعته، لا بذاته وحقه، كما صرح بذلك أهل العلم، ومنهم من ذكرنا آنفا" ["مجموع فتاوى ومقالات الشيخ ابن باز" (٧/ ٥٤)].





### سُعَاكُمُ الْالْرَانُ فَي سُعَاكُمُ الْالْرَانُ فَي سُعَاكُمُ الْالْرَانُ فَي سُعَالُكُمُ الْالْرَانُ فَي سُعَ في توحيد رب العالمين مُعَمَّدُهُ مُعَمَّدُهُ مُعَمَّدُهُ مُعَمِّدُهُ مُعَمِّدُهُ مُعَمِّدُهُ مُعَمِّدُهُ مُعَم

( 37 )

### القربم في التوسل المشروع لعالم السر والنجوم

عن أم المؤمنين عائشة ، قالت: قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه أمْرُنا فَهو رَدُّ [رواه مسلم].

" سؤال: ما حكم التوسل وأقسامه؟

الإجابة: التوسل اتخاذ الوسيلة؛ والوسيلة: "كل ما يوصل إلى المقصود"، فهي من الوصل؛ لأن الصاد والسين يتناوبان، كما يقال: صراط، وسراط؛ وبصطة، وبسطة.





والتوسل في دعاء الله تعالى: أن يقرن الداعي بدعائه ما يكون سببًا في قبول دعائه، ولابد من دليل على كون هذا الشيء سببًا للقبول، ولا يُعلّم ذلك إلا من طريق الشرع، فمن جعل شيئًا من الأمور وسيلة له في قبول دعائه بدون دليل من الشرع فقد قال على الله ما لا يعلم، إذ كيف يدري أنَّ ما جعله وسيلة مما يرضاه الله تعالى، ويكون سببًا في قبول دعائه?! والدعاء من العبادة، والعبادة موقوفة على مجيء الشرع بها؛ وقد أنكر الله تعالى على من اتبع شرعًا بدون إذنه، وجعله من الشرك، فقال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُونًا شَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ الله ﴾ [الشورى:٢١]، وقال تعالى: ﴿ أَمّ نَهُمُ وَمُا أُمِرُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا إِلَهُمْ وَرُهْبَنَهُمُ وَرَحِدًا لِلهُ وَالنّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْنَ مَرْيَكُمْ وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا إِلَا لَهُمْ وَرُهْبَنَهُمُ وَرَحِدًا الله الله وَقَدَ الله وَقَدَ أَبْنَ مَرْيَكُمْ وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا إِلَا لَهُ الله وَقَدَ الله وَقَدَ الله وَقَدَ الله وَقَالَ الله وَقَالَ الله وَقَالَ الله وَقَالَ الله وَقَالَ الله وَقَالَ الله وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا إِلَهُ الله وَحَدَالًا لا لهُ وَالنّه وَلَا الله وَقَالَ الله وَمَا أُمُورُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا إِلَا لَهُ الله وَمَا الله وَقَالَ الله وَقَالَ الله وَمَا الله وَمَا أُمُورُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا إِلَا لَهُ الله وَلَا الله وَمَا أَمُ وَمَا أُمُ وَا إِلّا لِلهُ وَلَا الله وَلَا الله وَمَا أُولِكُونَ اللّه وَالله وَالَا الله وَالله وَمَا الله وَالله وَلَا الله وَلِهُ الله الله وَلَا الله وَلْ الله وَلَا ا

والتوسل في دعاء الله تعالى قسمان:

القسم الأول: أن يكون بوسيلة جاءت بها الشريعة وهو أنواع:

النوع الأول: التوسل بأسماء الله تعالى، وصفاته، وأفعاله، فيتوسل إلى الله تعالى بالاسم المقتضي لمطلوبه، أو بالصفة المقتضية له، أو بالفعل المقتضي له: قال الله تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسُنَى فَأَدَّعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف:١٨٠]، فيقول: اللهم يا رحيم ارحمني، ويا غفور اغفر لي، ونحو ذلك؛ وفي الحديث عن النبي على أنه قال: «اللهم بعلمك الغيب وقدرتك على الخلق، أحيني ما علمت الحياة



## سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنُ الْعَلِيْنُ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمُعِلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلِيْعِلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلِيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعِلِيْنِ الْعِلْم

خيرًا لي». وعلَّم أمته أن يقولوا في الصلاة عليه: «اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم».

النوع الثاني: التوسل إلى الله تعالى بالإيمان به، وطاعته، كقوله تعالى عن أولي الألباب: ﴿ رَّبَنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِى لِلْإِيمَنِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَعَامَنَا رَبَّنَا وَلِي الألباب: ﴿ رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِى لِلْإِيمَنِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَعَامَنَا رَبَّنَا فَأَعْفِر لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾ [آل عمران:١٩٣]، وقوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْ عِبَادِى يَقُولُون رَبَّنَا فَأَعْفِر لَنَا وَأَرْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّحِينَ الله المؤمنون:١٠٩]، وقوله عن المَنَّا فَأَعْفِر لَنَا وَأَرْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّحِينَ الله والمؤمنون:١٠٩]، وقوله عن الصَاعِين ﴿ وَالله عَلَيْ الله والله عَنْ السَّاهِ لِينَا وَأَرْحَمْنَا بِمَا أَنزَلْتَ وَأَتّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَأَكُنَا مَعَ ٱلشَّاهِدِينَ الله والربين: ﴿ رَبِّنَا ءَامَنَا بِمَا أَنزَلْتَ وَأَتّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَأَكُنَا مَعَ ٱلشَّاهِدِينَ الله والله عَنْ الله والله عَنْ الله عَمَانَة مِنَا الله عَمَانَة عَلَيْ الله عَمَانَة وَالله عَنْ اللهُ وَلَوْلَ اللهُ عَلَيْكُ الله والله عَنْ الله عَمَانَة عَلَالُهُ الله والله عَنْ الله عَمَانَة عَلَيْكُ وَلَيْكُولُ الله عَلَيْكُ الله عَمَانَة عَلَاكُ الله عَمَانَة عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْمُ فَعَالَيْكُ اللَّهُ الله عَلَيْلُ اللَّهُ اللهُ عَلَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ال

النوع الثالث: أن يتوسل إلى الله بذكر حال الداعي المبينة لاضطراره، وحاجته، كقول موسى ها: ﴿رَبِّ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴿ القصص: ٢٤].

النوع الرابع: أن يتوسل إلى الله بدعاء من ترجى إجابته، كطلب الصحابة على من النبي على أن يدعو الله لهم، مثل قول الرجل الذي دخل يوم الجمعة والنبي على يخطب، فقال: ادع الله أن يغيثنا، وقول عكَّاشة بن محصن للنبي على: ادع الله أن يجعلني منهم.

وهذا إنَّما يكون في حياة الداعي، أما بعد موته فلا يجوز؛ لأنه لا عمل له، فقد انتقل إلى دار الجزاء. ولذلك لما أجدب الناس في عهد عمر بن الخطاب





### سُعَاٰئُةُ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>تمسخت من توحيد رب العالمين المستحدد المعالمين المستحدد ال</u>

النبي عمر بالعباس، عم النبي على فقال له: قم، فاستسق، فقام العباس فدعا، وأمّا ما يروى عن العتبي، النبي على فقال له: قم، فاستسق، فقال: "السلام عليك يا رسول الله، سمعت الله أنّ أعرابيًا جاء إلى قبر النبي على فقال: "السلام عليك يا رسول الله، سمعت الله يقول: ﴿وَلَوَ أَنّهُمُ إِذَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمُ جَاءُوكَ فَاسْتَغَفَرُوا الله وَاسْتَغْفَر لَهُمُ الرّسُولُ لَوَجَدُوا الله تَوَالِي ربي... وذكر تمام القصة، فهذه كذب لا تصح، والآية ليس مستشفعًا بك إلى ربي... وذكر تمام القصة، فهذه كذب لا تصح، والآية ليس فيها دليل لذلك؛ لأن الله يقول: ﴿وَلَوَ أَنّهُمُ إِذَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمُ ، ولم يقل: "إذا ظلموا أنفسهم "، و ﴿إذ ﴾ لما مضى لا للمستقبل، والآية: في قوم تحاكموا، أو أرادوا التحاكم إلى غير الله ورسوله، كما يدل على ذلك سياقها السابق، واللاحق.

القسم الثاني: أن يكون التوسل بوسيلة لم يأت بها الشرع، وهي نوعان:

أحدهما: أن يكون بوسيلة أبطلها الشرع، كتوسل المشركين بآلهتهم، وبطلان هذا ظاهر.

الثاني: أن يكون بوسيلة سكت عنها الشرع، مثل: أن يتوسل بجاه شخص ذي جاه عند الله، فيقول: "أسألك بجاه نبيك"، فلا يجوز ذلك؛ لأنه إثبات لسبب لم يعتبره الشرع، ولأن جاه ذي الجاه ليس له أثر في قبول الدعاء، لأنه لا يتعلق بالداعي، ولا بالمدعو، وإنما هو من شأن ذي الجاه وحده، فليس بنافع لك في





حصول مطلوبك، أو دفع مكروبك، ووسيلة الشيء ما كان موصلًا إليه، والتوسل بالشيء إلى مالا يوصل إليه نوع من العبث، فلا يليق أن تتخذه فيما بينك وبين ربك" ["مجموع فتاوى و رسائل الشيخ محمد صالح العثيمين" المجلد الثاني، باب التوسل].

" هل صح حديث: «اللهم إني أسألك بحق السائلين وبحق ممشاي هذا، فإني لم أخرج أشرًا ولا بطرًا ولا رياء ولا سمعة، خرجت ابتغاء مرضاتك، أسألك أن تنقذني من النار، وأن تغفر ذنوبي كلها جميعا، إنه لا يغفرها إلا أنت هذا»، وما معناه؟

هذا الحديث: رواه ابن السني وجماعة، لكنه ضعيف، حديث ضعيف ومعناه صحيح. ما هو من التوسل الباطل؛ لأن حق السائلين الإجابة، والإجابة من صفات الله، وحق الناس في طاعة الله الإجابة، من مشى في طاعة الله فله الثواب، ومن سأل الله فقد وعده الإجابة، هذا لو صح فإنَّ معناه التوسل بإجابة الله للسائلين، والتوسل بإجابة الله المطيعين، ولكنه حديث ضعيف لا يحتج به، ولا يشرع استعماله؛ لعدم الدليل الواضح فيه.

ولكن بعض أهل العلم يذكرونه من باب الفضائل، وعادة العلماء التساهل في الفضائل، وقد ذكره الشيخ محمد هج بن عبد الوهاب في كتابه آداب المشي إلى الصلاة، وهو هج ممن يتحرى الخير؛ لأن الحديث معناه صحيح، وإن كان





### سُعُ الْكَالَيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>بمعاهم بحث</u>

سنده فيه ضعف، لكن معناه صحيح؛ ولهذا ذكره، وذكره غيره «اللهم إني أسألك بحق السائلين عليك، وبحق ممشاي هذا...» عند خروجه إلى الصلاة، والخارج إلى الصلاة ممشاه في طاعة الله، وسؤاله ترجى إجابته، هذا وجهه، ولكن تركه أولى، فيكتفي بالشيء الثابت عند الخروج: بسم الله، توكلت على الله، لا حول ولا قوة إلا بالله، اللهم إني أعوذ بك أن أضِل أو أُضل، أو أُزِل أو أُزِل، أو أُظلم، أو أُجهَل أو يُجهَل عليّ، اللهم اجعل في قلبي نورا، وفي سمعي نورا، وفي بصري نورا، وفي لساني نورا... إلى آخر الحديث، هذا هو الثابت المشروع" [الشبخ ابن باز على].

( 44 )

#### إعلام العالمين بأنَّ السحر سلعة الدجالين

قال الله تعالى: ﴿وَاتَبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولُا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةُ فَلَا الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولُا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةً فَلَا تَكُفُر فَي بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَا مُعَ يَعْدُونَ بِهِ عَلَيْهِ مَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ عَلَيْهُمُ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَعْلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل



سَحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَى اللهِ وَاللهِ السَّحِرُ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُونَ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ الله

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «اجْتَنبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ». قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالسِّحْرُ...» [رواه البخاري ومسلم].

وقال عَلَيْهِ: «مَنْ أَتَى عَرَّافًا، فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ؛ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً» [رواه مسلم].

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ قَالَ: «مَنْ أَتَى كَاهِنَا، فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَى المافظ ابن عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَى الله المافظ ابن عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَى الله صحيح].

وعن عمران بن حصين - مرفوعا -: «ليس منا من تطيّر أو تُطيِّر له، أو تَكهَّن أو تُكهَّن له، أو تُكهَّن أو تُكهِّن أو تُكهِّن له، أو سَحَر أو سُحِر له، ومَن عقد عقدةً - أو قال عقد عقدةً -، ومَن أتى كاهنًا فصدَّقه بما قال، فقد كفر بما أُنزِلَ على محمدٍ عَلَيْهِ الله الهيثمي في "مجمع الزوائد": رجاله رجال الصحيح خلا إسحاق بن الربيع وهو ثقة].



وعن عبد الله بن مسعود على قال: "من أتى عرَّافًا أو ساحرًا أو كاهنًا فسأله فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزلَ على محمَّدٍ" ["صحيح الترغيب" للألباني]. ومثل هذا لا يقال بالرأي؛ فله حكم الرفع، ويشهد له الحديثان السابقان.

قال ابنُ قُدامةَ: "إِنَّ تعَلَّمَ السِّحْرِ وتعليمَه حرامٌ، لا نعلَمُ فيه خِلافًا بين أهلِ العِلمِ" ["المغني" ١٢ / ٢٠٠].

وقال الشّنقيطي: "إنَّ الفِعلَ في سياقِ النَّفيِ من صِيَغِ العُمومِ،... فقُولُه تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ ﴾ الآية، يعُمُّ نَفيَ جميعِ أنواعِ الفَلاحِ عن السَّاحِرِ، وأكَّدَ ذلك بالتعميم في الأمكِنَة بقَولِه: ﴿ حَيْثُ أَنَى الله ﴾ [طه:٦٩]، وذلك دليلٌ على كُفْرِه؛ لأنَّ الفَلاحَ لا يُنفى بالكُلِّيَةِ نَفيًا عامًّا إلَّا عَمَّن لا خيرَ فيه، وهو الكافِرُ.





وقال ابنُ تيميَّةَ: "أكثرُ العُلَماءِ على أنَّ السَّاحِرَ كافِرٌ، يجِبُ قَتْلُه، وقد ثبت قتلُ السَّاحِرِ عن عُمَرَ بنِ الخَطَّابِ، وعُثمانَ بنِ عَفَّان، وحَفصة بنتِ عُمَرَ، وعبدِ اللهِ بنِ عُمَرَ، وجُندَبِ بنِ عبدِ اللهِ ". ["الفتاوى" ج ٢٩ ص ٢٩٤].

وقال السَّعديُّ: "السِّحْرُ يدخُلُ في الشِّركِ من جِهتَينِ: مِن جِهةِ ما فيه من استخدامِ الشَّياطينِ، ومِن التعَلُّقِ بهم، وربَّما تَقَرَّب إليهم بما يحِبُّون؛ ليقوموا بخِدْمَتِه ومَطلوبِه، ومن جهةِ ما فيه من دعوى عِلمِ الغَيبِ، ودعوى مُشاركةِ اللهِ في عِلْمِه، وسُلوكِ الطُّرُقِ المُفضِيةِ إلى ذلك، وذلك من شُعَبِ الشِّركِ والكُفرِ" ["القول السديد" للعلامة السعدي، ص٩٧].

( 40)

### من أسباب انتشار الشرك والكهان ترك العلماء البيان

قال تعالى: ﴿وَلُوْلَا دَفْعُ ٱللّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَكَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة:٢٥١]، وقال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ ٱللّهُ مِيثَقَ ٱلّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ لَتُبَيِّئُنَّهُ, لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ, فَنَبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَٱشْتَرُوا بِهِ مَّنَا قَلِيلًا فَيِئُسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴿ اللّهِ فَي اللّهِ اللّهُ وَيَلْعَلُهُمُ اللّهُ مِنَ ٱلْبَيْنَةِ وَٱلْمُدَىٰ مِنْ اللّهِ اللّهَ اللّهُ وَيَلْعَلُهُمُ اللّهُ وَيَلْعَلُهُمُ اللّهُ وَيَلْعَلُهُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَيلْعَلْهُمُ اللّهُ وَيلْعَلْهُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَيلْعَلْهُمُ اللّهُ وَيلْعَلْهُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَيلْعَلْهُمُ اللّهُ وَيلْعَلْهُمُ اللّهُ وَيلُونَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَيلُونَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا





### سُعَاٰیٰۃ الْرَائِیٰ فی توحید رب العالمین <u>مُحکمی کی</u>

تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيْنُواْ فَأُولَا بِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهِ [البقرة:١٥٩-١٦]، وقال تعالى: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَتِهِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ اللَّ كَانُواْ لَا كَنَاهُوْنَ عَنْ تَدُونَ اللَّهُ كَانُواْ لَا يَتَنَاهُوْنَ عَنْ مُّنَكِرٍ فَعَلُوهُ لَيِئْسَ مَا كَانُواْ يَقْعَلُونَ اللَّهِ [المائدة: ٨٧-يَتَنَاهُوْنَ عَن مُّنَكِرٍ فَعَلُوهُ لَيِئْسَ مَا كَانُواْ يَقْعَلُونَ الله الله الله الله الله ١٩٥].

وقال ﷺ: «والعلماء ورثة الأنبياء» [رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وأحمد، وصححه الألباني وغيره].

فقد ذم الله في هذه الآيات الذين يكتمون العلم الذي أمرهم الله بتبليغه وبيانه، لما يترتب على كتمانهم من انتشار الجهل والشرك والخرافة، وأعظم ما أمر الله به الأنبياء وورثتهم العلماء هو بيان التوحيد، والتحذير من الشرك، وعندما قصّر العلماء – إلاّ من رحم الله – في هذا الأمر، انتشر الشرك والجهل والخرافة، والله المستعان.

( 27)

#### الكلام المبين في علو رب العالمين

قال تعالى: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ ﴾ [طه:٥]، وقال تعالى: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ ﴿ أَلْعَلِيمُ النحل:٥٠]، وقال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ الْعَظِيمُ ﴿ ﴿ وَهُو الْعَلِيمُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ





# سُعَاكُمُ النَّالِيْنَ المُعَالِّينِ المُعَالِينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِينِ المُعَالِّينِ المُعَالِينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِّينِ المُعَالِينِ المُعَالِينِ المُعَالِينِ المُعَالِّينِ المُعَالِينِ المُعَلِينِ المُعَالِينِ المُعَالِينِي الْعَلَيْنِي الْعَالِينِينِ الْعِينِي الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِي الْعَالِينِينِ الْع

[البقرة: ٢٥٥]، وقال تعالى: ﴿ سَبِّحِ اَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ آلَا عَلَى: ١]، وقال تعالى: ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴿ آلِ الرعد: ٩]، وقال تعالى: ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ٥ ﴾ [الأنعام: ١٨]، وقال تعالى: ﴿ وَأَمِنتُم مَن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ٥ ﴾ [الأنعام: ١٨]، وقال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ ٱلْكُلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ الْأَرْضَ ﴾ [الملك: ٢١]، وقال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ ٱلْكُلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ مَرْفَعُدُ اللّهُ إِلَيْهِ ﴾ [النساء: ١٥٨]، وقال تعالى: ﴿ إِنْ قَالَ ٱللّهُ إِلَيْهِ ﴾ [النساء: ١٥٨]، وقال تعالى: ﴿ إِنْ قَالَ ٱللّهُ إِلَيْهِ ﴾ [النساء: ١٥٨]، وقال تعالى: ﴿ إِنْ قَالَ ٱللّهُ يَعِيسَى إِنِي مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى ﴾ [آل عمران: ٥٥].

وتواترت الأحاديث عن النبي عَلَيْةٍ من قوله، وفعله، وإقراره.

فممًّا ورد في قوله على في ذكر العلو والفوقية، قوله: «سبحان ربي الأعلى»، كما كان يقول في سجوده، وقوله في الحديث: «والله فوق العرش» [قال ابن القيم في "الصواعق": إسناده صحيح].

رفع أصبعه إلى السماء، وهو يخطب الناس في أكبر جمع، وذلك في يوم عرفة، عام حجة الوداع، فقال علية الصلاة والسلام: «ألا هل بلغت؟»، قالوا: نعم، «ألا هل بلغت؟»، قالوا: نعم، وكان يقول: «اللهم! اشهد»، يشير إلى السماء بأصبعه، ثم يُشير إلى الناس. [رواه البخاري ومسلم].

رفع يديه إلى السماء في الدعاء كما ثبت في الأحاديث الكثيرة.



### سُعَاكُنَةُ السَّارِيْنَ هُي توحيد رب العالمين <u>تحصيده في توحيد رب العالمين الم</u>

حديث الجارية، التي قال لها النبي عَيْكَيْ: أين الله؟ قالت: في السماء، فقال: «من أنا؟»، قالت: رسول الله، فقال لصاحبها: «أعتقها، فإنها مؤمنة» [رواه مسلم].

ومنها: الحديث المتواتر في قصة الإسراء والمعراج، وتجاوز النبي السموات، سماء سماء، حتى انتهى إلى ربه تعالى، فقربه وأدناه، وفرض عليه الصلاة.

وعن أبي هريرة هذه قال: قال رسول الله عليه: «لَمَّا خَلَقَ اللهُ الْخَلْقَ، كَتَبَ فِي كِتَابِهِ، فَهُوَ عِنْدَهُ فَوْقَ الْعَرْشِ: إِنَّ رَحْمَتِي تَغْلِبُ غَضَبِي» [رواه البخاري ومسلم].

وعن أبي موسى الأشعري هُ ، قال: قام فينا رسول الله على بخمس كلمات فقال: «إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ لا يَنَامُ ، وَلا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ ، يَخْفِضُ الْقِسْطَ وَيَرْفَعُهُ ، فقال: إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ لا يَنَامُ ، وَلا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ ، يَخْفِضُ الْقِسْطَ وَيَرْفَعُهُ ، يُرْفَعُ إِلَيْهِ عَمَلُ اللَّيْلِ قَبْلَ عَمَلِ اللَّيْلِ ، حِجَابُهُ النَّهَارِ قَبْلَ عَمَلِ اللَّيْلِ ، حِجَابُهُ النَّهُ وَيَ اللهُ عَمَلِ اللَّيْلِ ، حِجَابُهُ النَّهُ وَيُ اللهُ عَمَلِ اللَّيْلِ ، حِجَابُهُ النَّهُ وَيُ اللهُ عَمَلِ اللَّيْلِ ، حِجَابُهُ النَّهُ وَيُ اللهُ وَيَهُ مَلُ النَّهُ وَيَ اللهُ وَيَعْمَلُ النَّهُ وَيَ اللهُ عَمَلُ اللَّيْلِ مَنْ خَلْقِهِ اللهُ اللهُ وَيَعْمَلُ النَّهُ وَي اللهُ عَمَلِ اللّهُ اللهُ الل

وقال عَلَيْتِ: «أَلَا تَأْمَنُونِي، وَأَنَا أَمِينُ مَنْ فِي السَّمَاءِ، يَأْتِينِي خَبَرُ السَّمَاءِ صَبَاحًا وَمَسَاءً» [رواه البخاري ومسلم].

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و هِ اللهُ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمُ اللهِ ﷺ: «الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحْمَنُ، ارْحَمُوا مَنْ فِي الاَّرْضِ يَرْحَمْكُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ» [رواه أبو داود والترمذي وصححه، وصححه الألباني وغيرهما].





# سُعَاٰیٰۃ الْرَبِّنَ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِقُلُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِي الْمُعَلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِم

"علو الله ﷺ على خلقه ثابت بالكتاب والسنة والإجماع والعقل والفطرة، فأدلته متنوعة، كل الأدلة الممكنة في إثبات الشيء تدل على أنَّ الله تعالى فوق عباده؛ أما من القرآن: فأدلة ثبوت علو الله على خلقه كثيرةٌ جدًا، متنوعة، مثل قوله تعالى: ﴿سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ١٤﴾ [الأعلى:١]، ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ، ﴾ [الأنعام: ١٨]، ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ ﴾ [النحل: ٥٠]، ﴿ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞﴾ [طه:٥]، إلى غير ذلك مما لا يحصى كثرة، وكذلك الآيات الدالة على أنَّ الأشياء تصعد إليه، كما في قوله: ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ ٱلْمَلَابِكَةُ وَٱلرُّوحُ کی و و تعرج [فاطر:۱۰] [المعارج:٤]، وكذلك الآيات الدالة على أنَّ الشيء ينزل من عنده، كما قال الله تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمَّرُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ [السجدة:٥]، والآيات في هذا كثيرة جدًا؛ وأما السنة: فقد دلت بجميع أنواعها على علو الله؛ دلت بالقول والفعل والإقرار، فالنبي ﷺ يقول في سجوده: «سبحان ربي الأعلى». وخطب الناس في يوم عرفة، وقال: «هل بلغت؟»، قالوا: نعم. فأشار إلى السماء، يقول: «اللهم اشهد». وسأل جاريةً، قال: «أين الله؟»، قالت: في السماء، قال: «اعتقها فإنها مؤمنة». فاجتمع من السنة: القول والفعل والإقرار على علو الله ﷺ ، وأنه فوق كل شيء؛ وأما الإجماع: فقد أجمع الصحابة وأئمة الهدى من بعدهم على أنَّ الله تعالى فوق كل شيء، ولم يرد عنهم حرفٌ واحد في نفي علو الله ، بل كانوا مجمعين على أنَّ الله تعالى فوق كل شيء؛ وأما العقل: فإنَّ كل إنسان يعلم





### سُعَاكُمُ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُع</u>

بعقله أنَّ العلو صفة كمال، وأنَّ الرب في له صفة الكمال المطلق، فإذا كان العلو صفة كمال، فإن فوات العلو صفة نقص، والله في منزهٌ عن النقص، فوجب أن يثبت له العلو؛ لأنه صفة كمال؛ وأما الفطرة: فما من أحدٍ يقول: يا رب إلا وجد من قلبه ضرورةً بطلب العلو؛ ولهذا يرفع يديه إلى السماء، واسألوا الذين يسألونه، ويدعونه أين يوجهون أيديهم هل يوجهونها إلى الأرض، أو إلى السماء، أو إلى السماء، أو إلى السماء، أو إلى السماء، وهذا أمرٌ فطري لا يختلف فيه اثنان إلا من اجتالته الشياطين عن الفطرة، وأنكر هذا الأمر الذي فطر عليه الخلق" [ابن عثيمين في موقعه الرسمي].

#### "حكم قول الله موجود في كل مكان:

يجب اعتقاد أنَّ الله تعالى فوق عرشه؛ لقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ ﴿ اللَّهُ مَا اللهِ اللهُ ال





#### سُعَاكِرَةُ النَّالِيْنَ مُعَمِّدُونِ الْعَالِمِينِ مُعَمِّدُونِ فَي تُوحِيدُ رَبِ الْعَالِمِينِ مُعَمِّدُونِ مُعَمِّدُونِ مُعَمِّدُونِ في توحيد رَبِ الْعَالِمِينِ

**( 44** )

#### فطرة سوية خير من عقل ملوث بشبه إبليسية

قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلاَّ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ، فَأَبُواهُ يُهَوِّ دَانِهِ أُو يُنصَّرَانِهِ أَوْ يُمَجِّسَانِهِ، كَمَا تُنْتَجُ الْبَهِيمَةُ بَهِيمَةً جَمْعَاءَ، هَلْ تُجسُّونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ ؟»، ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ ﴿ فِطْرَتَ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَا لَا لِخَلْقِ اللَّهِ أَلَقِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا لِخَلْقِ اللَّهِ أَنلِكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وفي البخاري، في حديث سمرة الطويل، في الرؤيا: «وَأَمَّا الرَّجُلُ الطَّوِيلُ الَّذِي فِي الرَّوْضَةِ، فَإِنَّهُ إِبْرَاهِيمُ ﷺ؛ وَأَمَّا الْوِلْدَانُ الَّذِينَ حَوْلَهُ، فَكُلُّ مَوْلُودٍ مَاتَ عَلَى الْفِطْرَةِ».



# سُعَاكُمُ السَّارِيْنَ الْعَالَمِينِ الْعَالْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِيْلِيِيْنِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِيْلِي الْعِيلِيِي الْعِلْم

وقال رسول الله ﷺ في حديث المعراج: "ثُمَّ أُتِيتُ بِإِنَاءَيْنِ: أَحَدُهُمَا خَمْرٌ، وَالْآخَرُ لَبَنٌ، فَعُرِضَا عَلَيَّ، فَاخْتَرْتُ اللَّبَنَ. فَقِيلَ: أَصَبْتَ أَصَابَ اللهُ بِكَ، أُمَّتُكَ عَلَى الْفِطْرَةِ».

وعن أنس هُ أَنْ رسول الله عَلَيْهِ سَمِعَ رَجُلًا يَقُولُ: اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «عَلَى الْفِطْرَةِ». ثُمَّ قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «خَرَجْتَ مِنَ النَّارِ»، فَنَظَرُوا، فَإِذَا هُوَ رَاعِي مِعْزَى [رواه مسلم] والمراد: أنه كان يؤذن.

ومدح الرسول على صاحب فطرة سليمة، جاء من البادية يسأل عن دينه ليعمل به، عن طَلْحَة بْنَ عُبَيْدِ اللهِ على قال: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى مِنْ أَهْلِ نَجْدٍ، ثَائِرُ الرَّأْسِ، يُسْمَعُ دَوِيُّ صَوْتِهِ، وَلَا يُفْقَهُ مَا يَقُولُ، حَتَّى دَنَا، فَإِذَا هُوَ يَسْأَلُ عَنِ الْإِسْلَامِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى خَيْرُهُ وَاللَّيْلَةِ»، فَقَالَ: هَلْ عَنِ الْإِسْلَامِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى خَيْرُهُ وَاللَّيْلَةِ»، فَقَالَ: هَلْ عَلَى عَيْرُهُ ؟ قَالَ: (لا، إلا أَنْ تَطَوَّعَ»، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى خَيْرُهُ ؟ قَالَ: (لا، إلا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: وَذَكَرَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى غَيْرُهُ ؟ قَالَ: (لا، إلا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: وَذَكَرَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى غَيْرُهُ ؟ قَالَ: (لا، إلا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: وَذَكَرَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَيْرُهُ ؟ قَالَ: (لا، إلا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: وَذَكَرَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَى عَيْرُهُ ؟ قَالَ: (لا، إلا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: وَذَكَرَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَى عَيْرُهُ ؟ قَالَ: (لا، إلا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: وَلَا أَنْ صَدَقَ» الله عَلَى عَيْرُهُ ؟ قَالَ: (لا، إلا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: وَلَا أَنْ مَدَلَقَ عَيْرُهُ ؟ قَالَ: (لا، إلا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: (الله عَلَى عَيْرُهُ كَالَ وَهُو اللهِ عَلَى هَذَا وَلَا أَنْقُصُ. قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى وَهُو اللهِ عَلَى وَاللهِ اللهِ عَلَى وَهُو اللهِ عَلَى وَلَا اللهِ عَلَى وَمُوا اللهِ عَلَى وَسُلَامًا ؟ قَالَ رَوْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى





#### سُعُاكِنَةُ السَّالِيْنِ سُعُاكِنَةُ السَّالِيْنِ في توحيد رب العالمين بِمُعْتَمِّدُ فِي تُوحِيدُ رَبِ العَالمِينِ

وعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ فَالَ: نُهِينَا أَنْ نَسْأَلَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنْ شَيْءٍ، فَكَانَ يُعْجِبُنَا أَنْ يَجِيءَ الرَّجُلُ مِنْ أَهْلِ الْبَادِيَةِ الْعَاقِلُ، فَيَسْأَلَهُ وَنَحْنُ نَسْمَعُ، فَجَاءَ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ الْبَادِيَةِ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، أَتَانَا رَسُولُكَ، فَزَعَمَ لَنَا أَنَّكَ تَزْعُمُ أَنَّ اللهَ أَرْسَلَكَ، قَالَ: «صَدَقَ»، قَالَ: فَمَنْ خَلَقَ السَّمَاءَ؟ قَالَ: «اللهُ»، قَالَ: فَمَنْ خَلَقَ الْأَرْضَ؟ قَالَ: «الله »، قَالَ: فَمَنْ نَصَبَ هَذِهِ الْجِبَالَ، وَجَعَلَ فِيهَا مَا جَعَلَ؟ قَالَ: «الله ». قَالَ: فَبِالَّذِي خَلَقَ السَّمَاءَ، وَخَلَقَ الْأَرْضَ، وَنَصَبَ هَذِهِ الْجِبَالَ، آللهُ أَرْسَلَكَ ؟ قَالَ: «نَعَمْ»، قَالَ: وَزَعَمَ رَسُولُكَ أَنَّ عَلَيْنَا خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي يَوْمِنَا وَلَيْلَتِنَا، قَالَ: «صَدَقَ»، قَالَ: فَبالَّذِي أَرْسَلَكَ، آللهُ أَمَرَكَ بِهَذَا؟ قَالَ: «نَعَمْ»، قَالَ: وَزَعَمَ رَسُولُكَ أَنَّ عَلَيْنَا زَكَاةً فِي أَمْوَالِنَا، قَالَ: «صَدَقَ»، قَالَ: فَبِالَّذِي أَرْسَلَكَ، آللهُ أَمَرَكَ بِهَذَا؟ قَالَ: (نَعَمْ)، قَالَ: وَزَعَمَ رَسُولُكَ أَنَّ عَلَيْنَا صَوْمَ شَهْر رَمَضَانَ فِي سَنَتِنَا، قَالَ: «صَدَقَ»، قَالَ: فَبِالَّذِي أَرْسَلَكَ، آللهُ أَمَرَكَ بِهَذَا؟ قَالَ: «نَعَمْ»، قَالَ: وَزَعَمَ رَسُولُكَ أَنَّ عَلَيْنَا حَجَّ الْبَيْتِ، مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا، قَالَ: «صَدَقَ». قَالَ: ثُمَّ وَلَّى. قَالَ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ لَا أَزِيدُ عَلَيْهِنَّ، وَلَا أَنْقُصُ مِنْهُنَّ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَيْكِيٍّ: «لَئِنْ صَدَقَ لَيَدْخُلَنَّ الْجَنَّةَ» [رواه البخاري ومسلم وهذا لفظ مسلم].

وذم رسول الله على فريرة هو قال: اقْتَتَلَتِ امْرَأْتَانِ مِنْ هُذَيْل، فَرَمَتْ إِحْدَاهُمَا غيره، عن أبي هُرَيْرة هه قال: اقْتَتَلَتِ امْرَأْتَانِ مِنْ هُذَيْل، فَرَمَتْ إِحْدَاهُمَا الْأُخْرَى بِحَجَرٍ، فَقَتَلَتْهَا وَمَا فِي بَطْنِهَا، فَاخْتَصَمُوا إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْه، فَقَضَى

رَسُولُ اللهِ عَلَيْ أَنَّ دِيَةَ جَنِينِهَا غُرَّةُ؛ عَبْدٌ أَوْ وَلِيدَةٌ، وَقَضَى بِدِيَةِ الْمَرْأَةِ عَلَى عَاقِلَتِهَا، وَوَرَّثَهَا وَلَدَهَا، وَمَنْ مَعَهُمْ، فَقَالَ حَمَلُ بْنُ النَّابِغَةِ الْهُذَلِيُّ: يَا رَسُولَ اللهِ، كَيْفَ أَغْرَمُ مَنْ لَا شَرِبَ وَلَا أَكَلَ، وَلَا نَطَقَ وَلَا اسْتَهَلَّ؟ فَمِثْلُ ذَلِكَ يُطَلُّ. فَقَالَ كَيْفَ أَغْرَمُ مَنْ لَا شَرِبَ وَلَا أَكَلَ، وَلَا نَطَقَ وَلَا اسْتَهَلَّ؟ فَمِثْلُ ذَلِكَ يُطلُّل. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: "إِنَّمَا هَذَا مِنْ إِخْوَانِ الْكُهّانِ». مِنْ أَجْلِ سَجْعِهِ الَّذِي سَجَعَ. [رواه البخاري ومسلم].

وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﴿ قَالَ: بَيْنَا النَّبِيُّ عَلَيْ يَقْسِمُ ذَاتَ يَوْمٍ قِسْمًا، فَقَالَ ذُو الْخُوَيْصِرَةِ -رَجُلُ مِنْ بَنِي تَمِيمٍ-: يَا رَسُولَ اللهِ، اعْدِلْ، قَالَ: «وَيْلَكَ، مَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَمْ أَعْدِلْ ؟ »، فَقَالَ عُمَرُ: ائْذَنْ لِي؛ فَلْأَصْرِبْ عُنْقَهُ، قَالَ: (لا، إِنَّ لَهُ أَصْحَابًا يَحْقِرُ أَحَدُكُمْ صَلَاتَهُ مَعَ صَلَاتِهِمْ، وَصِيَامَهُ مَعَ صِيَامِهِمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الرَّمِيَّةِ » [رواه البخاري ومسلم].

جاء عن الشهرستاني أنه كان يقول:

لعمري لقد طفت المعاهد كلها وقلبتُ طرفي بين تلك المعالمِ فما أرى إلا واضعا كف حائرٍ على ذَقنٍ أو قارعًا سِن نادمِ.

يعني: أنه طاف المعاهد والمناهج والطرق، فما وجد إلا الحيرة، وما وجد إلا ناس محتارين، يعيشون في حيرة، لكنه ما اهتدى وما دخل معهد السلف الصالح، معهد النبي علية وأصحابه.

لذلك رد عليه الصنعاني 🦓 قال:





### و العالمين على المعالمين العالمين

ومن لاقاه من كل عالم

لعلـك أهملـتَ الطـوافَ بمعهـدِ فما حارَ من يُهدى محمد ولست تراه قارعًا سن نادم.

\*وجاء عن بعض الفلاسفة، أنهم قالوا: "يا ليتنا نموت على دين عجائز نيسابور"؛ يعنى: على الفطرة والعقيدة السليمة.

 $(\Upsilon A)$ 

### الأمر العجاب أن الكون كله يسجد لله إلا بعض الإنس والجن الذين حق عليهم العذاب

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَى إِلَى السَّمَاآِءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ ٱثِّتِيَا طَوْعًا أَوْ كُرْهَا قَالَتَا ۚ أَنْيَنَا طَآبِعِينَ ﴿ إِنْ ﴾ [فصلت: ١١]، وقال تعالى: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْنَنِ عَبْدًا ﴿ ﴾ [مريم: ٩٣]، وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَــَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُۥ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَنَّفَاتٍّ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَانَهُ. وَيَسْبِيحَهُ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِين لَّا نَفْقَهُونَ تَسَّبِيحَهُمُّ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ١٤٤٠ ﴿ [الإسراء: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلُهَا ٱلْإِنسَانُ ۚ إِنَّهُ, كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿٧٧﴾ [الأحزاب:٧٢]، وقال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ يَسَجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُّةِ وَٱلْأَصَالِ اللهِ اللهِ الرعد:١٥]،





وقال تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَرُوُّا إِلَى مَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنْفَيَّوُّا ظِلَالُهُ. عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا يَلَّهِ وَهُمْ دَخِرُونَ ١٤٠٠) ﴿ [النحل: ٨٤]، وقال تعالى: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَاتُ يَنْفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَتَخِرُ ٱلْجِبَالُ هَدًّا ١٠٠ أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ١١٩٠ ﴿ امريم: ٩٠-٩١]، وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنَ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَأَلْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوَةً وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجُّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآةُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خُشْيَةِ ٱللَّهِ ۗ وَمَا ٱللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ ۚ ۖ [البقرة:٧٤]، وقال تعالى: ﴿ لَق أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ، خَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنْفَكِّرُونَ ﴿ ﴾ [الحشر:٢١]، وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ، مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلِجُبَالُ وَٱلشَّجُرُ وَٱلدَّوَآتُ وَكِثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ. مِن مُّكْرِمٍ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَآءُ ۗ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ [الحج: ١٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ ﴾ هم: الذين لم يسجدوا لله طوعا، أما السجود القهري فلا يخرج عنه أحد كما قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ ا (١٥) ﴿ [الرعد: ١٥].



# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُمُ اللَّهِ الْعَالَمِينَ عَلَيْكُ الْعَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْكُ الْعَلَيْنِ عَلَيْكُمْ الْعَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْكُمْ الْعَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلْكُلِيْنِ عَلَيْنِ عَلْمِيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلْكِيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَ

( 44 )

#### ما أكفرك أيها اللئيم وما أصبرك على الجحيم

قال تعالى: ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوا ٱلضَّكَالَةَ بِٱلْهُدَىٰ وَٱلْعَذَابَ بِٱلْمَغْفِرَةِ فَمَآ أَصْبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴿ ﴿ ﴾ [البقرة:١٧٥]، وقال تعالى: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أَوَلَدُ نُعَمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ۗ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴿٧٧﴾ [فاطر:٣٧]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴿ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴿ فَكَ وَمَا ظَلَمَنَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ هُمُ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ ۚ وَنَادَواْ يَمَلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكٍّ قَالَ إِنَّكُم مَّلِكِثُونَ ﴿ ۖ لَقَدْ جِتَّنَّكُمْ بِٱلْحَقِّ وَلِكِكَنَّ أَكْثَرَكُمُ لِلْحَقِّ كَنْرِهُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [الزخرف:٧١-٧٨]، وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ يُخَفِّفُ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ اللَّ ﴿ اعافر:٤٩]، وقال تعالى: ﴿فَيْلَ ٱلْإِنسَنُ مَآ أَلْفَرَهُ, ﴿ ﴿ ﴾ [عبس:١٧]، وقال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطَفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ ثُبِينٌ ﴿ ﴾ [النحل:٤]، وقال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴿ ﴾ [الانفطار:٦]، وقال تعالى: ﴿ وَءَاتَناكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَ ۚ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَارٌ عَلَى ﴿ [إبراهيم: ٣٤].



# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالْمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلِمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ لِلْعُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْع

عن أبي موسى الأشعري ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: (مَا أَحَدُّ أَصْبَرَ عَلَى أَذًى يَسْمَعُهُ مِنَ اللهِ تَعَالَى؛ إِنَّهُمْ يَجْعَلُونَ لَهُ نِدًّا، وَيَجْعَلُونَ لَهُ وَلَدًا، وَهُوَ مَعَ ذَلِكَ يَرْزُقُهُمْ وَيُعَافِيهِمْ وَيُعْطِيهِمْ ﴾ [رواه البخاري ومسلم وهذا لفظ مسلم].

عن أبِي ذَرِّ الغفاري ، عَنِ النَّبِيِّ عَيْكَةٍ، فِيمَا رَوَى عَنِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى، أَنَّهُ قَالَ: «يَا عِبَادِي، إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي، وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا، فَلَا تَظَالَمُوا. يَا عِبَادِي، كُلُّكُمْ ضَالُّ إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ، فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ. يَا عِبَادِي، كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلَّا مَنْ أَطْعَمْتُهُ، فَاسْتَطْعِمُونِي أُطْعِمْكُمْ. يَا عِبَادِي، كُلُّكُمْ عَارِ إلَّا مَنْ كَسَوْتُهُ، فَاسْتَكْسُونِي أَكْسُكُمْ. يَا عِبَادِي، إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، وَأَنَا أَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا، فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرْ لَكُمْ. يَا عِبَادِي، إِنَّكُمْ لَنْ تَبْلُغُوا ضَرِّي فَتَضُرُّونِي، وَلَنْ تَبْلُغُوا نَفْعِي فَتَنْفَعُونِي. يَا عِبَادِي، لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، كَانُوا عَلَى أَتْقَى قَلْبِ رَجُلِ وَاحِدٍ مِنْكُمْ، مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِي شَيْئًا. يَا عِبَادِي، لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ قَلْب رَجُل وَاحِدٍ، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلْكِي شَيْئًا. يَا عِبَادِي، لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ، فَسَأَلُونِي، فَأَعْطَيْتُ كُلَّ إِنْسَانٍ مَسْأَلَتَهُ، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِمَّا عِنْدِي إِلاَّ كَمَا يَنْقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا أُدْخِلَ الْبَحْرَ. يَا عِبَادِي، إنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُمْ، ثُمَّ أُوَفِّيكُمْ إِيَّاهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَدِ اللهَ، وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلَا يَلُومَنَّ إِلَّا نَفْسَهُ». قَالَ سَعِيدٌ: "كَانَ أَبُو إِدْرِيسَ الْخَوْ لَانِيُّ إِذَا حَدَّثَ بِهَذَا الْحَدِيثِ جَثَا عَلَى رُكْبَتَيْهِ" [رواه مسلم].



### سُعَاكُمُ السَّانِيْنَ الْعَالَمِينَ الْعَالْمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمُ الْعَلَمُ عَلَيْنَ الْعَلَمُ الْعَلَمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ الْعَلَمُ عَلَيْنَ الْعَلَمُ عَلَيْنَ الْعَلَمُ عَلَيْنَ الْعَلَمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللَّهِ الْعَلَمُ عَلَيْنَ الْعَلَمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ الْعَلَمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ الْعَلَمُ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلِي عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنَ عَلِيْنِ عَلِيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلِيْنِ عَلِي عَلَيْنِ عَلِيْنِ عَلِيْنِ عَلَيْنِ عَلِيْنِ عَلَيْنِ عَلِيْنِ عَلِيْنِ

وعن أنس بْنَ مَالِكٍ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: ﴿ يَقُولُ اللهُ تَعَالَى لِأَهْوَنِ أَهْلِ النَّارِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ: لَوْ أَنَّ لَكَ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ أَكُنْتَ تَفْتَدِي بِهِ ؟ فَيَقُولُ: نَعَمْ. فَيَقُولُ: أَرَدْتُ مِنْكَ أَهْوَنَ مِنْ هَذَا وَأَنْتَ فِي صُلْبِ آدَمَ، أَنْ لَا تُشْرِكَ بِي شَيْئًا، فَأَبَيْتَ إِلَّا أَنْ تُشْرِكَ بِي ﴾ [رواه البخاري ومسلم].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَنْ سَبْعِينَ جُزْءً مِنْ سَبْعِينَ جُزْءً مِنْ سَبْعِينَ جُزْءً مِنْ سَبْعِينَ جُزْءً مِنْ اللهِ عَلَيْهِنَ بِتِسْعَةٍ نَارٍ جَهَنَّمَ ﴾، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنْ كَانَتْ لَكَافِيَةً، قَالَ: ﴿ فُضِّلَتْ عَلَيْهِنَّ بِتِسْعَةٍ وَسِتِّينَ جُزْءًا، كُلُّهُنَّ مِثْلُ حَرِّهَا ﴾ [رواه البخاري ومسلم].

( ( )

### المتخلف الأول من يعبد ويقدس الأوثان والتماثيل والصلبان والأبقار وهبل



### سُعَاٰئُةُ النَّرِيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>شُعَادِينَ المُعَادِينَ</u>

[الفرقان:٤٤]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوْكَ إِن يَنْخِذُونَكَ إِلَّا هُـ زُوًّا أَهَـٰذَا ٱلَّذِى بَعَكَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَمُونَ وَسُولًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْ

فقد بين الله في هذه الآيات من هو الضال، ومن هو الجاهل، ومن هو الذي لا يفقه، ومن هو الذي لا قيمة له ولا وزن له، وأنه الذي لم يعلم الحكمة من خلقه، ولم يعبد خالقه ومالكه ومدبر أمره، بل عبد الأوثان والأصنام والشيطان وقدس الأبقار والأحجار، وسجد وخضع لغير الواحد القهار، وقد ذكر الله في آيات من القرآن أنَّ هؤلاء المشركين كانوا أهل قوة وصناعة، وأنهم بنوا وشيدوا القصور، وبنوا القرى والمدن، ومع هذا وصفهم بالجهل والضلال وعدم الفقه؛ لأنهم جهلوا وضلوا عن أعظم حق، وعن أفضل علم، وعن أعظم واجب، ألا وهو عبادة الله وحده لا شريك له، وترك عبادة الأوثان والأصنام والبشر والشجر والحجر والبقر، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِنْكِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَوْلَتِكَ هُمْ شَرُ الْبَرِيَةِ الله إلى الله الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ عَامَنُواْ وَعِمُلُواْ وَعَمُلُواْ وَعَمْلُواْ وَعَمْلُوا وَعَالَا وَعَالَ وَلَا الله قالِهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَيْ اللّهِ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا وَلَوْلَا وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا اللهُ وَلَا الله ولَا الله وَلَا الله وَ

وليست الدنيا هي المعيار والمقياس إلاَّ عند ضعاف النفوس، ولو دامت لغيرنا ما وصلت إلينا، قال تعالى: ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [آل



عمران:١٤٠]، وفي الأثر: «إِنَّ اللهَ قَسَمَ بَيْنَكُمْ أَخْلَاقَكُمْ، كَمَا قَسَمَ بَيْنَكُمْ أَرْزَاقَكُمْ، وَإِنَّ اللهَ فَي يُعْطِي الدُّنْيَا مَنْ يُحِبُّ، وَمَنْ لَا يُحِبُّ، وَلَا يُعْطِي الدِّينَ إِلَّا لِمَنْ أَحَبَّ»، وإن الله في الدِّينَ والمقياس بما في قلبك من الإيمان والتقوى، وما تقوم به من عبادة الله واتباع رسوله، وما تقدمه للناس من الخير والنفع والأخلاق الحسنة.

(11)

#### البليد من لم يفهم التوحيد

قال تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَ هَرُواْ كَمَثَلِ الَّذِينَ عَلَمُواْ كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ عِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَا دُعَآءً وَيِدَآءً وَيَدَآءً وَيَدَآءً وَيَدَآءً وَيَدَآءً وَيَدَآءً وَيَدَّوُنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عُمْ اللَّهُ اللَّ



### سُعَارَةُ اللَّالِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَامِّمُةُ مُ</u>

وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ عَنِفُلُونَ ﴿ ﴾ [الروم:٧]، وقال تعالى: ﴿ أَفَاكُمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبُ يَعْقِلُونَ بِهَا ۚ أَوْ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا ۚ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلِكِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصَّدُودِ ﴿ أَنَا ﴾ [الحج:٤٦].

**( { \* Y )** 

#### الرجل النبيل من يخلص المحبة للرب الكبير

قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّه

عَنْ أَنْسٍ هُ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى اللَّهِ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلَاوَةَ الْإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لا يُحِبُّهُ إِلَّا لِلَّهِ، وَأَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَخَبَ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَخْبُ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحُونَ اللهَ وَرَسُولُهُ أَنْ يُعُودَ فِي النَّارِ» [رواه البخاري ومسلم].





#### سُنِعَ كُرُةُ النَّالِيْنِ عَصِرُوصِيِّدِ في توحيد رب العالمين <u>بمعاهفاتها</u>

يجب على المؤمن أن يحب الله بكل قلبه، محبة لا يعادلها شيء، يكون الله أحبَ إليه من كل ما سواه، محبة صادقة تقتضي طاعته وترك معصيته، وحب أوليائه ورسله، وكراهة أعدائه وبغضهم في الله تعالى، فهو يحب الله، قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ الله فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱلله ﴾ [آل عمران:٣١]، وقال في المؤمنين: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ ﴾ [المائدة:٤٥].

"فالواجب أن يحب الله بكل قلبه محبة صادقة، وأن يكون الله أحبَ إليه مما سواه، قال النبي على: (ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما)، فهو يجب الله فوق كل شيء، وأحبَ من كل شيء، ثم يحب الرسول على محبة صادقة بعد محبة الله يحبه في الله؛ لأنه رسول الله، ويحب المؤمنين؛ لأنهم أولياء الله وأحباء الله، ويكره الكافرين ويبغضهم؛ لأنهم أعداء الله، هكذا المؤمن" [المرجع: الشيخ ابن باز هي من مقطع صوتي من برنامج "نور على الدرب"].





# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالْمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلِمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ لِلْعُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْع

( 24)

#### يا ابن الكرام لا عقر في الإسلام

قال تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَمُ ٱلْخِنزِيرِ وَمَاۤ أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ عَلَى وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَائِدَةُ وَمَاۤ أَكُلُ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْنُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْنَقُسِمُواْ بِٱلْأَزْلَكِمْ فِسُقُ ﴾ [المائدة:٣].

قال البَغَوي: "﴿وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللّهِ ﴾؛ أي: ما ذُبِح للأصنام والطَّواغيتِ، وأصلُ الإهلالِ: رَفعُ الصَّوتِ؛ لأنَّ المُشْرِكين كانوا إذا ذَبَحوا لآلهتِهم شيئًا يَرفَعون أصواتَهم بذِكْرِها، فجرى ذلك من أمْرِهم حتى قِيلَ لكُلِّ ذابِحٍ -وإنْ لم يجهَرْ بالتسميةِ -: مُهِلُّ " ["تفسير البغوي"، الآية ١٧٣ من سورة البقرة].

وقال ابنُ كثيرٍ: "وَقُوْلُهُ: ﴿ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ ﴾ [المائدة:٣]، قَالَ مُجَاهِدٌ، وَابْنُ جُرَيْحٍ: "كَانَتِ النَّصُبُ حِجَارَةً حَوْلَ الْكَعْبَةِ"، قَالَ ابْنُ جُرَيْحٍ: "وَهِي ثَلَاثُمِائَةٍ وَسِتُّونَ نُصُبًا، كَانَ الْعَرَبُ فِي جَاهِلِيَّتِهَا يَذْبَحُونَ عِنْدَهَا، وَيَنْضَحُونَ مَا أَقْبَلَ مِنْهَا إِلَى الْبَيْتِ بِدِمَاءِ تِلْكَ الذَّبَائِحِ، وَيُشَرِّحُونَ اللَّحْمَ وَيَضَعُونَهُ عَلَى النُّصُبِ". وَكَذَا ذَكَرَهُ غَيْرُ وَاحِدٍ، فَنَهَى اللهُ الْمُؤْمِنِينَ عَنْ هَذَا الصَّنِيعِ، وَحَرَّمَ اللهُ النُّهُ مِنِينَ عَنْ هَذَا الصَّنِيعِ، وَحَرَّمَ اللهُ فِي اللهُ الْمُؤْمِنِينَ عَنْ هَذَا الصَّنِيعِ، وَحَرَّمَ اللهُ وَيَسُولُهُ. وَيَنْبَعِي أَنْ اللهِ فِي الذَّبَائِحِ النَّي فُعِلَتْ عِنْدَ النَّصُبِ، حَتَّى وَلَوْ كَانَ يُذْكَرُ عَلَيْهَا اسْمُ اللهِ فِي الذَّبْحِ عِنْدَ النَّصُبِ، مِنَ الشَّرْكِ الَّذِي حَرَّمَهُ اللهُ وَرَسُولُهُ. وَيَنْبَعِي أَنْ اللهِ فِي الذَّبْحِ عِنْدَ النَّصُبِ، مِنَ الشَّرْكِ الَّذِي حَرَّمَهُ اللهُ وَرَسُولُهُ. وَيَنْبَعِي أَنْ يُحْمَلَ هَذَا عَلَى هَذَا؛ لِأَنَّهُ قَدْ تَقَدَّمَ تَحْرِيمُ مَا أَهل به لغير الله" [سورة المائدة (٣)].





وقال اللهُ تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَـرُ كَ ﴾ [الكوثر:٢].

قال ابنُ جريرٍ: "إنَّا أعطَيناك -يا مُحَمَّدُ- الكوثَر، إنعامًا منَّا عليك به، وتكرمةً مِنَّا لك، فأخلِصْ لرَبِّك العِبادة، وأفرِدْ له صلاتك ونُسُكك، خلافًا لِما يفعَلُه مَن كَفَر به، وعَبَد غَيْرَه، ونَحَر للأوثانِ" ["تفسير ابن جرير الطبري"].

وعن عليّ بنِ أبي طالبٍ هُمْ قال: ما كانَ النَّبيُ عَلَيْ يُسِرُّ إِلَيَّ شيئًا يَكْتُمُهُ النَّاسَ، غيرَ أَنَّهُ قَدْ حدَّثَني بكَلِمَاتٍ أَرْبَعٍ، قالَ: فَقالَ: ما هُنَّ يا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ؟ قالَ: قالَ: هاكَ اللهُ مَن لَعَنَ وَالِدَهُ، وَلَعَنَ اللهُ مَن ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ، وَلَعَنَ اللهُ مَن آوَى مُحْدِثًا، وَلَعَنَ اللهُ مَن غَيَّرَ مَنَارَ الأَرْضِ» [رواه مسلم].

والذين يَنذِرون أو يَذبَحون لغيرِ اللهِ تعالى، إنَّما يفعَلون ذلك عن اعتقادٍ بأنَّها تجلِبُ النَّفعَ أو تدفّعُ الضُّرَّ.

قال الصَّنعاني: "فإن قال: إنما نحَرْتُ لله، وذكَرْتُ اسمَ اللهِ عليه، فقُلْ: إنْ كان النَّحرُ للهِ فلأيِّ شَيءٍ قَرَّبْتَ ما تنحَرُه من بابِ مَشهَدِ من تُفَضِّلُه وتعتقِدُ فيه؟ هل أردْتَ بذلك تعظيمَه؟ إن قال: نعم، فقُلْ له: هذا النَّحرُ لغيرِ اللهِ، بل أشرَكْتَ مع اللهِ تعالى غيرَه، وإن لم تُرِدْ تعظيمَه، فهل أرَدْتَ توسيخَ بابِ المشهَدِ وتنجيسَ الدَّاخلينَ إليه؟ أنت تعلَمُ يقينًا أنَّك ما أردْتَ ذلك أصلًا، ولا أردْتَ إلاَّ الأوَّل، ولا خرَجْتَ من بيتِك إلاَّ قَصْدًا له" ["تطهير الاعتقاد" للصنعاني ص٣٦].





# سُعَاٰیٰۃ الْرَبِّنَ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِقُلُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِي الْمُعَلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِم

#### مسألة: ما حكم العقير أو ما يسمى بالهَّجَر أو ذبح الصلح؟

سئل الشيخ ابن باز هي عن حكم العقيرة، فأجاب قائلًا: "الذي يظهر لنا من الشرع المطهر أنَّ هذه العقائر لا تجوز؛ لوجوه: أولها: أنَّ هذه من سنة الجاهلية ، وقد قال النبي علي: «لا عقر في الإسلام». والثاني: أنَّ هذا العمل يقصد منه تعظيم صاحب الحق، والتقرب إليه بالعقيرة، وهذا من جنس ما يفعله المشركون من الذبح لغير الله، ومن جنس ما يفعله بعض الناس من الذبح عند قدوم بعض العظماء، وقد قال جماعة من العلماء: "إنَّ هذا يعتبر من الذبح لغير الله". وذلك لا يجوز، بل هو في الجملة من الشرك، كما قال سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمُعْيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُۥ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَلُ ٱلمُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللهُ بالصلاة لعظم اللهُ بالصلاة لعظم شأنه، فدل ذلك على أنَّ الذبح يجب أن يكون لله وحده، كما أنَّ الصلاة لله وحده، وقد قال الله: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْتَىرَ اللَّهِ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَـرُ اللَّهِ [الكوثر:١-٢]، وقال النبي عَيَالَةٍ: «لعن الله من ذبح لغير الله». الثالث: إن هذا العمل من حكم الجاهلية، وقد قال الله: ﴿ أَفَحُكُم الْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ۚ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ١٠٠٠ ﴾ [المائدة:٥٠]، وفيه مشابهة لأعمال عباد الأموات والأشجار والأحجار، كما تقدم، فالواجب تركه، وفيما شرع الله من الأحكام ووجوه الإصلاح ما ينبغي ويكفى عن هذا الحكم، والله ولي التوفيق" ["مجموع فتاوى ومقالات متنوعة "١/ ٤٤٧-٤٤٦].





# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينُ الْعَلَيْنِ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَالْمِينُ الْعَالَمِينُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ لِلْعُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْع

( **\$\$** )

#### من خاف من غير رب العالمين تخطبته الشياطين

قال تعالى: ﴿وَأَنَهُ كَانَ رِجَالُ مِنَ ٱلْإِنِي يَعُودُونَ بِرِعَالِ مِنَ ٱلْجِنِ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا الله المنتَبَعْ الله وقال تعالى: ﴿ وَقال تعالى: ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ وَقَالَ تَعْسَوُوا النَّكَاسَ وَالْحَشُونِ ﴾ [المائدة:٤٤]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنِّكَ فَأَرْهَبُونِ الله وَ البقرة:٤٤]، وقال تعالى: ﴿ وَأَذْكُر رَبَّكُ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً ﴾ [الأعراف:٢٠٥]، وقال تعالى: ﴿ وَأَذْكُر رَبَّكُ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً ﴾ [الأعراف:٢٠٥]، وقال تعالى: ﴿ وَهُم مِنْ خَشْيَتِهِ مَشْفِقُونَ الله وَاللَّهُ الله الله وَقال تعالى: ﴿ وَالْخَيْرَتِ مَشْفِقُونَ الله وَاللَّهُ الله وَقال تعالى: ﴿ وَالنَّهُ الله وَقال تعالى: ﴿ وَالنَّهُ الله وَقَال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ الله وَاللَّهُ الله وَاللَّهُ الله وَاللَّهُ الله وَاللَّهُ الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ الله وَاللَّهُ الله وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْ فَرَةً وَعَلَمُ اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَةُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَةُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَةُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَةُ اللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا عَلَمُ اللَّهُ عَلَا عَالَى: ﴿ وَاللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَةُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ هُمْ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلِيْ يَقُولُ: «عَيْنَانِ لا تَمَشُّهُمَا النَّارُ: عَيْنٌ بَكَتْ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ، وَعَيْنٌ بَاتَتْ تَحْرُسُ فِي سَبِيلِ اللهِ» [رواه الترمذي وحسنه، وصححه الألباني].





#### سُعَاٰیٰۃ الْرَارِیٰنَ في توحید رب العالمین <u>مُحَادِیٰتِ</u> في توحید رب العالمین <u>مُحَادِی</u>

"أقسام الخوف ثلاثة:

القسم الأول: شرك أكبر.

والثاني: معصية، وليس بشرك.

والثالث: جائز، بل مشروع، للأخذ بالأسباب التي شرعها الله.

فالقسم الأول: أنَّ تخاف الأصنام أو أصحاب القبور أو الأشجار أو الأحجار أو الجن أو غيرهم من الغائبين؛ أن يفعلوا بك ما يضرك، لاعتقاد أنهم يستطيعون ذلك بغير أسباب حسية، بل بقدرتهم الخاصة، فهذا هو الشرك الأكبر.

الثاني: أن تخاف من الأعداء أو بعض الأقارب أو غيرهم؛ أن يفعلوا ما يستطيعون من الضرر بك وهم أحياء قادرون، فيحملك ذلك على فعل بعض المعاصي أو ترك بعض الواجبات من أجل ذلك، وفي هذا القسم نزلت الآية الكريمة المذكورة، وهي قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَنُ يُخَوِّفُ أَوْلِيآءَهُ، فَلَا تَخَافُوهُم وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُوّمِنِينَ ﴿ إِنَّ عمران:١٧٥]؛ لأنَّ معناها: أنَّ الله ﴿ نهاهم عن الخوف من المشركين، خوفا يحملهم على ترك الجهاد الواجب.

أما القسم الثالث: فهو يتعلق بالخوف الطبيعي؛ لوجود أسبابه، كخوف الإنسان من اللصوص، فيغلق بابه ويحفظ متاعه، ومن السباع والحيات والعقارب، فيأخذ حذره منه بالأسباب الشرعية المباحة، وخوف الجوع فيأكل،





# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ الْعَالْمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمِينَ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلِمُ الْعَلَمُ الْعِلَمُ الْعَلَمُ الْعِلَمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلَمُ الْعِلْمُ

وخوف الظمأ فيشرب، وأشباه ذلك" ["مجموع فتاوى ومقالات الشيخ ابن باز" (٨/ ٢٨١)].

( 20 )

#### أحسن الأحكام حكم ذي الجلال والإكرام



# سُعَاٰیٰۃ الْرَبِّنَ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِقُلُمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالُمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِم

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ هُ أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ قَالَ: «أَبْغَضُ النَّاسِ إِلَى اللهِ ثَلَاثَةٌ: مُلْحِدٌ فِي الْحَرَمِ، وَمُبْتَغٍ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ، وَمُطَّلِبُ دَمِ امْرِئٍ بِغَيْرِ حَقِّ لِيُهَرِيقَ دَمَهُ » [رواه البخاري].

"معنى قوله تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ اللَّهُ اللَّهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ المائدة:٤٤]:

يبين الله تعالى في هذه الآية: أنَّ الإنسان الذي لا يحكم بما أنزل الله فإنه يكون كافرًا؛ وذلك لأنه أعرض عن كتاب الله، وعما أنزله على رسله، إلى حكم طاغوت مخالف لشريعة الله، ولكن هذا- حسب النصوص- مقيدٌ بما إذا كان الحاكم بغير ما أنزل الله يعتقد أنَّ الحكم أفضل من حكم الله هم، وأنفع للعباد



# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينِ الْعَالْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِي الْعِلْمِينِ الْعِلْمِي الْعِلْمِينِ ال

وأولى بهم، وأنَّ حكم الله غير صالح بأن يحكم به بين العباد؛ فإذا كان على هذا الوجه صار كافرًا كفرًا مخرجًا عن الملة، أما إذا حكم بغير ما حكم الله؛ اتباعًا لهواه أو قصدًا للإضرار بالمحكوم عليه أو محاباةً للمحكوم له ونحو ذلك؛ فإن كفره يكون كفرًا دون كفر، ولا يخرج بذلك من الملة؛ لأنه لم يستبدل بحكم الله غيره زهدًا في حكم الله ورغبةً عنه واعتقادًا أن غيره أصلح، وإنَّما فعل هذا لأمرٍ في نفسه من محاباة قريب أو من مضارة عدو أو ما أشبه ذلك. المهم أنَّ هذه المسألة تحتاج إلى تفصيل" [فتاوى" نور على الدرب"، الشيخ ابن عثيمين عيمين

( 27 )

#### النصيحة في بيان الشفاعة الباطلة

#### من الشفاعة الصحيحة

قال تعالى: ﴿ ءَأَتَخِذُ مِن دُونِهِ عِ ءَالِهِ ﴾ [يس: ٢٣]، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا شَفَاعَتُهُم شَيْعًا وَلَا يُنقِدُونِ ﴿ آ ﴾ [يس: ٣٣]، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَنَكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ الظّللِمُونَ ﴿ آ لَكُنفِونَ اللهُ عَالَى: ﴿ فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّنفِعِينَ ﴿ اللهِ اللهِ تعالى: ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّنفِعِينَ ﴿ اللهِ اللهُ تعالى: ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ وَقَال الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرُ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوٓا إِلَى رَبِّهِمٌ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِكُ وَلا شَفِعَةُ جَمِيعًا ﴾ [المدثر: ٤٨]، وقال الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرُ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوٓا إِلَى رَبِّهِمٌ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِكُ وَلا شَفِيعُ ﴾ [الأنعام: ٥١]، وقوله: ﴿ قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾



### سُعَاٰکُة النَّرِیْنَ هی توحید رب العالمین <u>شمین شمین شمین مین مین شمین شمین می</u>

[الزمر: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ ۚ إِلَّا بِإِذَنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقال تعالى: ﴿ وَكُم مِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغَنِي شَفَعَنُهُمْ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ٓ (آ) ﴾ [النجم: ٢٦]، وقال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ٓ (آ) ﴾ [النجم: ٢٦]، وقال تعالى: ﴿ قُلِ الْأَرْضِ وَمَا لَمُمْ فِيهِمَا مِن شِرَكِ لَا يَمْ لِكُونَ اللَّهُ مِنْ ظَهِيرٍ (آ) وَلَا نَفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴾ [سبأ: ٢٢-٢٣].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، مَنْ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ هَذَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَنْ لَا يَسْأَلَنِي عَنْ هَذَا الْقِيَامَةِ؟ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ الْقَدْ ظَنَنْتُ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَنْ لَا يَسْأَلَنِي عَنْ هَذَا الْتَاسِ الْحَدِيثِ أَحَدٌ أَوَّلُ مِنْكَ، لِمَا رَأَيْتُ مِنْ حِرْصِكَ عَلَى الْحَدِيثِ؛ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ».

"معنى قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَاءَ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيَعْرَبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلِّهَ ﴾ [الزمر:٣]:

يعني يقولون - هؤلاء المتخذون يقولون -: ما نعبدهم؛ يعني: هؤلاء الآلهة من أصنام وأشجار وأحجار وملائكة وأنبياء وغيرهم: ﴿إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى اللّهِ زُلْفَىۤ ﴾ من أصنام وأشجار وأحجار وملائكة وأنبياء وغيرهم: ﴿إِلّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى اللّهِ زُلْفَىۤ ﴾ [الزمر:٣]؛ يعني: ما نعبدهم لأنهم يخلقون أو يرزقون أو ينفعون أو يضرون؛ لا، هم يعرفون أنَّ الله هو النافع الضار، يعرف المشركون الأولون من قريش وغيرهم، يعرفون أنَّ الله هو النافع الضار، هو الخلاق الرزاق، هو المدبر، هو المحي المميت، يعرفون هذا، كما قال ﴿ -آمرًا نبيه أن يسألهم -، قال سبحانه المحي المميت، يعرفون هذا، كما قال ﴿ -آمرًا نبيه أن يسألهم -، قال سبحانه



### سُعَاٰئُةُ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>تمسخت من توحيد</u>

يعني: قل لهم يا محمد: أفلا تتقون الإشراك بالله، وأولها يقول سبحانه: (قل)؛ يعني: قل يا محمد، للناس - لقريش وغيرهم - من يرزقكم من السماء والأرض؟ يعني: من هو الذي يرزقهم من السماء والأرض؟ يعني: يرزق العباد من السماء والأرض؛ يرزقهم من السماء بالمطر وغيره، ومن الأرض بالنبات الذي ينبته الله، والثمار، والحيوانات التي في الأرض، والمعادن، وغير ذلك.

﴿أُمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ ﴾ [يونس: ٣١]؛ هو: ﴿يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَمَن يُخْرِجُ ٱلْخَيّ مِن ٱلْمَيّتِ مِحْ وَمُن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ ﴾؛ يعني: في العالم كله، قال الله تعالى: ﴿فَسَيَقُولُونَ ٱلله ﴾ [يونس: ٣١]؛ يعني: هؤلاء المشركون يقولون: الله هو المدبر للأمور، وهو الخلاق، وهو الرزاق، وهو النافع الضار، وهو الذي يحيي ويميت. فُسِر إخراجُ الحيِّ من الميت: إخراج المسلم من الكافر. نعم، والميت من الحي، الكافر من المسلم؛ وفُسِر: بإخراج البيضة من الدجاجة، والدجاجة من البيضة، والنبات من الأرض الميتة.

كل هذا إخراج، نوع من إخراج الحي من الميت، والميت من الحي، -سبحان الله-.



# 

فالمقصود: أنَّ المشركين من عبدة الأوثان يعرفون الله سبحانه، هو النافع الضار، وهو مدبر الأمور، وهو الخلاَّق الرزاق، ولكنهم يعبدون الآلهة ليشفعوا لهم، وليقربوهم إلى الله زلفى، لا لأنهم ينفعون ويضرون، بخلاف الكفار المشركين المتأخرين، هؤلاء قد وقعوا في الشرك الأكبر من جهة الربوبية.

بعض المشركين المتأخرين شركهم أكبر من أولئك المشركين؛ لأنهم أشركوا مع الله في الربوبية، وظنوا أنَّ بعض آلهتهم يدبرون الأمور، ويتصرفون في الأمور، وينفعون ويضرون.

وأنَّ الله جعل لهم هذا، وهذا باطل، هذا كفر بالربوبية، شرك بالربوبية أعظم وأقبح من شرك قريش وأشباههم!!

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۗ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَنذِبُ كَفَارُ اللهِ وَالزمر:٣]، فسماهم كذبة في قولهم: إنهم يقربونهم إلى الله زلفى.

كفار؛ لأنهم عبدوهم مع الله، ودعوهم واستغاثوا بهم ونذروا لهم وتقربوا لهم، فصاروا بهذا كفارًا، ولهذا قال سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَكَندِبُ لهم، فصاروا بهذا كفارًا، ولهذا قال سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَكَندِبُ صَحَفًارُ اللهداية – البلاغ – قد صَحَفًارُ الله الله الله الله عني: لا يوفقه لقبول الحق، وإلاَّ الهداية – البلاغ – قد بلّغهم سبحانه بالرسل والكتب، لكن: لا يهدي: لا يوفقهم بسبب إعراضهم عن





#### سُعَاكُنَّةُ النَّرِيْنَ عُصِرُوصِيِّدِ في توحيد رب العالمين <u>بمعالمه المعالمين</u>

الحق، واستكبارهم عن الحق، وعنادهم للرسل، نسأل الله العافية والسلامة" [الشيخ ابن باز "نور على الدرب"].

#### "سؤال:

من خلال قول الله ﷺ: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة:٢٥٥]، يقول: ما هي الشفاعة وهل تطلب الشفاعة من غير الله و هل لها أنواع ؟.

#### الإجابة

الجواب: الشفاعة - في الأصل-: هي الوساطة في تحصيل المطلوب؛ لتحصيل المطلوب عند من يملك ذلك. شفاعة تكون عند الله، وتكون عند الخلق. فتشفع عند الخلق الذين عندهم حوائج الناس، كالملوك والرؤساء الخلق. فتشفع عندهم حوائج الناس، وهذا فيه والأكابر، عندهم حوائج الخلق، تشفع عندهم لقضاء حوائج الناس، وهذا فيه فضل إذا كانت الشفاعة في أمور مباحة ونافعة. أما إذا كانت الشفاعة في أمور ضارة، وأمور محرمة؛ فهي شفاعة سيئة، قال تعالى: ﴿ مَن يَشْفَعُ شَفَعَةً حَسَنةً يَكُن لَهُ كُوفَلٌ مِّن يَشْفَعُ شَفَعَةً حَسَنةً يَكُن لَهُ كُوفَلٌ مِّنهَا ﴾ [النساء: ٨٥]، فعليه إثم؛ للشفاعة السيئة في الأمور المحرمة، كالشفاعة في إسقاط حدود، والشفاعة في ظلم الناس، وأخذ أموالهم، واغتصاب الأموال، هذه محرمة لا تجوز، لأنها ظلم، هذه الشفاعة عند الخلق وقال عنه: «اشفعوا تؤجروا ويقضي الله على طلم، هذه الشفاعة عند الخلق وقال عنه: «اشفعوا تؤجروا ويقضي الله على السان رسوله ما يشاء». و أما الشفاعة عند الله: فهي أن تدعو لأخيك بالمغفرة، السان رسوله ما يشاء». و أما الشفاعة عند الله: فهي أن تدعو لأخيك بالمغفرة،





## سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُعُمُ الْعَلَيْنِ عُمُعُمُ اللّهِ عَلَيْنِ عُمُعُمُ اللّهُ ا

**( { \* Y )** 

#### المحجة البيضاء في أحكام الولاء والبراء

قال الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّمُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَتَّخِذُواْ اللهُودَ وَالنَّصَدَىٰ آَوْلِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضُهُمْ مَوْثُ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمُ أَإِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللّهِ فَتَرَى ٱلّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ يُسُرِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخَشَى أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَةً فَعَسَى ٱللّهُ أَن يَأْتِي بِٱلْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِّنْ عِندِهِ عَندِهِ عَندِهِ عَندِهِ عَندِهُ وَاللّهُ مَن عَنْهُمُ اللّهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ



# سِيعاً ﴿ الْمَالَيْنَ الْمُعَلِّمُ الْمُعْلِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللّهِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللّهُ اللّ

فَيُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا أَسَرُّواْ فِي أَنفُسِمٍمْ نَدِمِينَ ﴿ أَن وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَهَوَ كُلآءِ ٱلَّذِينَ أَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهُمْ إِنَّهُمْ لَعَكُمْ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَأَصَّبَحُواْ خَسِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَالَمُهُمْ أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَأَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلكَنفِرِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآيِمٍ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمً ( الله عَلَيْكُمُ الله و وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤَوُّونَ الزَّكُوٰةَ وَهُمْ رَكِعُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤَوُّونَ الزَّكُوٰةَ وَهُمْ رَكِعُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَرَسُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَاكُ عَلَيْهُ عَلَالِهُ عَلَيْهُ عَلَاللَّهُ عَلَا عَ وَمَن يَتُوَلُّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴿ اللَّهِ الله الله الله الله عَالَى الله عَلَمُ الْعَلِبُونَ ﴿ الله الله الله الله عَالَ الله عَلَى الله عَلَمُ اللَّهِ عَلَى الله عَل تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَّخِذُوٓا ءَابَآءَكُمْ وَإِخُونَكُمْ أَوْلِيآءَ إِن ٱسْتَحَبُّوا ٱلْكُفْرَ عَلَى ٱلْإِيمَ نِ وَمَن يَتُولُّهُم مِّنكُمْ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّوبة: ٢٣]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُۥ سَيَهُدِينِ ﴿ ﴾ [الزخرف:٢٦-٢٧]، وقال تعالى: ﴿لَّا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ حَآدَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوْ كَانُوٓاْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمُّ أَوْلَتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنْـةً وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنَّهَارُ خَالِدِينَ فِيهَأَ رَضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أُوْلَيَهِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلا ٓ إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ١٤٠٠ ﴾ [المجادلة:٢٢]، وقال تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتَ لَكُمْ أَشُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرِهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ۚ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ ۖ وَأُ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَذَوَةُ وَٱلْبَغْضَآةُ أَبدًا حَتَّى تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحْمَدُهُۥ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَاۤ أَمْلِكَ لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ اللَّهِ [الممتحنة:٤].

#### سُعَاٰیٰۃ الْرَارِیٰنَ في توحید رب العالمین <u>مُحَادِیٰتِ</u> في توحید رب العالمین <u>مُحَادِی</u>

عن معاذ هذه الله على الله على عن أفضل الإيمان، قال: «أَفْضَلُ الإيمان، قال: «أَفْضَلُ الإيمانِ أَنْ تُحِبَّ لِلّه، وَتُعْمِلَ لِسَانَكَ فِي ذِكْرِ الله» [رواه أحمد، وقال شعيب الأرنؤوط: صحيح لغيره].

#### مفهوم الولاء والبراء

سئل الشيخ ابن باز هج: "الرجاء من فضيلتكم: توضيح الولاء والبراء لمن يكون، وهل يجوز موالاة الكفار؟

فأجاب: الولاء والبراء معناه: محبة المؤمنين وموالاتهم، وبغض الكافرين ومعاداتهم، والبراء، كما قال الله ومعاداتهم، والبراءة منهم ومن دينهم. هذا هو الولاء والبراء، كما قال الله سبحانه في سورة الممتحنة: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذَ وَاللَّهُ لِقُومِمْ إِنّا بُرَء وأا مِنكُمْ وَمِمّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَوةُ وَالْمَعْمَ إِنّا بُرَء وأا مِنكُمْ وَمِمّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُم الْعَدَوةُ وَالْمُعْمَى اللّه اللّه اللّه الله وَمُعَمَّد اللّه وَمُعَدَد الله وَمُعَدَد الله وَمُعَمّا اللّه الله والله معنى: بغضهم وعداوتهم أن تظلمهم أو تتعدى عليهم إذا لم يكونوا محاربين، وإنما معناه: أن تبغضهم في قلبك، وتعاديهم بقبلك، ولا يكونوا أصحابا لك، لكن لا تؤذيهم ولا تظلمهم، فإذا سلموا ترد هذا وتنصحهم وتوجههم إلى الخير،





## سُعَاٰکُمُ الْاَلْيِّنَ الْعَالَمِينَ مُعَاٰکِمُ الْاَلْيِّنَ الْعَالَمِينَ مُعَاٰکِمُهُمُ الْعَالَمِينَ مُعَالِمُعَالِمُعَالِمُعَالَّمُ الْعَالَمِينَ مُعَالِمُعَالِمُعَالَمُ الْعَالَمِينَ مُعَالِمُعَالِمُعَالَمُ الْعَالَمِينَ مُعَالِمُعَالِمُعَالَمُ الْعَالَمُ عَلَيْهِ الْعَالَمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ الْعَالِمُعِينَ الْعَالَمُعِينَ الْعَالَمُعِينَ الْعَالَمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْنَ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ الْعَلَيْنِ عَلَيْهُمُ عَلِيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِيْهُمُ عَلِيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِيهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِيهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلِي عِلْمُ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهُمُ عِلَاهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عِلِمُ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهُمُ عِلَاهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلِي عَلَيْهُمُ عِلْهُمُ عِلَاهُمُ عِلَاهُمُ عِلَاهُمُ عِلْمُ عَلِي عَلِي ع

كما قال الله عن ﴿ وَلا تُجَدِلُوا أَهْلَ النَّحِتَ اللَّهِ عِلَا اللَّهِ اللَّهِ وَ النصارى. وهكذا عنيرهم من الكفار الذين لهم أمان أو عهد أو ذمة، لكن من ظلم منهم يجازى على ظلمه، وإلا فالمشروع للمؤمن الجدال بالتي هي أحسن مع المسلمين والكفار، مع بغضهم في الله للآية الكريمة السابقة، ولقوله سبحانه: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِاللَّهِ كُمّةِ وَالمُوعِظَةِ المُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِاللَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ [النحل:١٢٥]، فلا يتعدى عليهم ولا يظلمهم، مع بغضهم ومعاداتهم في الله، ويشرع له أن يدعوهم إلى الله يهديهم الى طريق الصواب.

ولا مانع من الصدقة عليهم والإحسان إليهم، لقول الله تعالى: ﴿ لَا يَنْهُ مَكُو الله عَنِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَيْهُ أَنه أمر المُقْسِطِينَ ﴿ ﴾ [الممتحنة: ٨]، ولما ثبت في الصحيحين عن النبي عَلَيْهُ، أنه أمر أسماء بنت أبي بكر ، أن تصل أمها وهي كافرة، في حال الهدنة التي وقعت بين النبي عَلَيْهُ وبين أهل مكة على الحديبية". انتهى من: ["مجموع فتاوى ابن باز" (٥/ ١٤٢)].

وسئل الشيخ ابن عثيمين هج: "ما هو الولاء والبراء؟



# 

### سُعَاٰکُة النَّرِیْنَ هی توحید رب العالمین شخصیده

مَّرَضُّ يُسَرِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخَشَى آن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِٱلْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِندِهِ ﴾ [المائدة: ٥١-٥٦]" [انتهى من: "فتاوى أركان الإسلام"، ص١٨٣].

وقال الشيخ صالح الفوزان -حفظه الله- في "شرح نواقض الإسلام" ص١٥٨: "الشيخ هم تعالى أخذ نوعًا واحدًا من أنواع موالاة الكفار، وهو المظاهرة، وإلا فالمولاة تشمل: المحبة بالقلب، والمظاهرة على المسلمين، والثناء والمدح لهم، إلى غير ذلك، لأنَّ الله في أوجب على المسلمين معاداة الكفار وبغضهم والبراءة منهم، وهذا ما يسمى في الإسلام بباب الولاء والبراء" انتهى.

"موالاة الكفار التي يكفر بها من والاهم هي: محبتهم ونصرتهم على المسلمين، لا مجرد التعامل معهم بالعدل، ولا مخالطتهم لدعوتهم للإسلام، ولا غشيان مجالسهم، والسفر إليهم للبلاغ ونشر الإسلام. وبالله التوفيق. وصلى الله على نبينا محمد، وآله وصحبه وسلم" ["فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء"(٢/ ٧١): عبد الله بن قعود... عضوا، عبد الله بن غديان... عضوا، عبد الرزاق عفيفي... نائب رئيس اللجنة، عبد العزيز بن عبد الله بن باز... الرئيس].





### سُعَاكِرُةُ النَّالِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>مُحَمَّدُهُ مُحَمِّدُهُ مُ</u>

#### لا سواء بين من يتبع الهدى ومن يتبع الهوى

قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ . وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴿ فَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِي ٱلْمَأُوكُ اللَّهِ ﴾ [النازعات:٤٠-٤]، وقال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يُتَبِعُونِ أَهْوَا ءَهُمْ وَمَنْ أَصَلُ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَلَهُ بِغَيْرِ هُدَى مِّنِ ٱللَّهِ ﴾ [القصص:٥٠]، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَّهُۥٓ أَخْلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هَوَلَهُ فَمَثَلُهُۥ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَثَ ذَالِكَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنِنا ۚ فَأَقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ١٧٦٠ ﴾ [الأعراف:١٧٦]، وقال تعالى: ﴿فَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلْمُوَىٰ أَن تَعْدِلُوا أَ وَإِن تَلْوَءَا أَوْ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿٣٠﴾ [النساء:١٣٥]، وقال تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَىٰهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِۦ وَقَلْبِهِۦ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِۦ غِشَاوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ ۚ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [الجاثية: ٢٣]، وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلْ ا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُومٌ ۖ وَلَا تَنَّبِعُوا الشُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ اللَّهِ اللَّهَ [الأنعام:١٥٣]، وقال تعالى: ﴿وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَنَّبِعَ مِلَّتَهُمُّ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَئُّ وَلَهِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِي جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ البقرة:١٢٠]، وقال تعالى: ﴿ يَنْدَاوُرِدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ

### سُعَاكُمُ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُع</u>

شَدِيدُ أَ بِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ﴿ آَ ﴾ [ص:٢٦]، وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ جَعَلَنَكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَأَتَبِعُهَا وَلَا نَتَبِعُ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ [الجاثية:١٨].

وروى أبو بكر الآجري- بإسناده- عن عاصم الأحول، قال: "قال أبو العالية: "تعلموا الإسلام، فإذا تعلمتموه فلا ترغبوا عنه، وعليكم بالصراط المستقيم فإنه الإسلام، ولا تحرفوا عن الصراط يمينا ولا شمالا، وعليكم بسنة نبيكم عليه، والذي عليه أصحابه، وإياكم وهذه الأهواء التي تلقي بين الناس العداوة والبغضاء". فحدثت به الحسن، فقال: "صدق ونصح"، وحدثت به حفصة بنت سيرين، فقالت: "أحدثت بهذا محمدا؟" قلت: لا، قالت: "فحدت افحدت المحدة المحمدا؟" قلت: لا، قالت: "فحدت المحدة الألاثانية المحمدا؟" قلت: المحددة المحمدا؟".

وقال شيخ الإسلام: "والمفترقة من أهل الضلال تجعل لها دينًا وأصول دين قد ابتدعوه برأيهم، ثم يعرضون على ذلك القرآن والحديث، فإن وافقه احتجوا به اعتضادًا لا اعتمادًا، وإن خالفه فتارة يحرفون الكلم عن مواضعه ويتأولونه على غير تأويله، وهذا فعل أئمتهم، وتارة يعرضون عنه، ويقولون: "نفوض معناه إلى الله، وهذا فعل عامتهم"" ["مجموع الفتاوى" (١٢/ ١٤٢)].

وقال الشاطبي هي: "من أسباب الخلاف: اتباع الهوى، ولذلك سمي أهل البدع: "أهل الأهواء "؛ لأنهم اتبعوا أهواءهم، فلم يأخذوا الأدلة الشرعية مأخذ الافتقار إليها والتعويل عليها حتى يصدروا عنها، بل قدموا أهواءهم واعتمدوا



# سُعَاكُمُ السَّارِيْنَ الْعَالَمِينِ الْعَالْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِيْلِيِيْنِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِيْلِي الْعِيلِيِي الْعِلْم

على آرائهم، ثم جعلوا الأدلة الشرعية منظورا فيها من وراء ذلك". "[الاعتصام" (٤٤٧) (٤٤٨)].

( **£4** )

#### من لم يؤمن بالقدر عاش في اضطراب وكدر

قال تعالى: ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ مَّعَلُومٍ ﴿ القمر: ٤٩]، وقال تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَرَآبِنُهُ وَمَا نُنَزِلُهُ وَإِلّا بِقَدَرٍ مَّعَلُومٍ ﴿ الله الحجر: ٢١]، وقال تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلّا بِإِذِنِ ٱللّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللّهُ بِكُلِ شَيْءٍ علِيمُ السّه وَالتغابن: ١١]، وقال تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي آنفُسِكُمُ إِلّا فِي التغابن: ١١]، وقال تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي آنفُسِكُمُ إِلّا فِي التغابن: ١١]، وقال في صَينِ مِن قَبْلِ أَن نَبراً هَا إِنّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ ﴿ الله قَدَرًا مَقَدُورًا ﴿ الله تعالى: ﴿ مَا أَسَابَ مِن قَبْلُ وَكِانَ أَمْرُ ٱللّهِ قَدَرًا مَقَدُورًا ﴿ الله تعالى وإرادته على عَيْر ميعاد.

عَنِ ابْنِ بُرَيْدَةَ، عَنْ يَحْيَى بْنِ يَعْمَرَ، قَالَ: "كَانَ أُوَّلَ مَنْ قَالَ فِي الْقَدَرِ بِالْبَصْرَةِ مَعْبَدُ الْجُهَنِيُّ، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَحُمَيْدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْحِمْيَرِيُّ حَاجَيْنِ أَوْ مُعْتَمِرَيْنِ، فَقُلْنَا: لَوْ لَقِينَا أَحَدًا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ عَيْدٍ، فَسَأَلْنَاهُ عَمَّا يَقُولُ



#### سُعَاكِرُةُ السَّلِيْنِ هُ يَ تُوحيد رَبِ الْعَالِمِينِ مِسْمُعُوفِهِ في تُوحيد رَبِ الْعَالِمِينِ مِسْمُعُوفِهِ

هَوُّلَاءِ فِي الْقَدَرِ، فَوُفِّق لَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَر بْنِ الْخَطَّابِ دَاخِلًا الْمَسْجِد، فَاكْتَنَفْتُهُ أَنَا وَصَاحِبِي أَحَدُنَا عَنْ يَمِينِهِ وَالْآخَرُ عَنْ شِمَالِهِ، فَظَنَنْتُ أَنَّ وَصَاحِبِي سَيَكِلُ الْكَلَامَ إِلَيَّ، فَقُلْتُ: أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، إِنَّهُ قَدْ ظَهَرَ قِبَلَنَا نَاسُ صَاحِبِي سَيَكِلُ الْكَلَامَ إِلَيَّ، فَقُلْتُ: أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، إِنَّهُ قَدْ ظَهَرَ قِبَلَنَا نَاسُ يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ، وَيَتَقَفَّرُونَ الْعِلْمَ، وَذَكَرَ مِنْ شَأْنِهِمْ، وَأَنَّهُمْ يَزْعُمُونَ أَنْ لَا قَدَرَ، وَأَنَّ الْأَمْرَ أَنْفُ ، قَالَ: "فَإِذَا لَقِيتَ أُولَئِكَ فَأَخْبِرُهُمْ أَنِّي بَرِيءٌ مِنْهُمْ، وَأَنَّهُمْ بُرَآءُ مِنْ الْأَمْرَ أَنْفُ ، قَالَ: "فَإِذَا لَقِيتَ أُولَئِكَ فَأَخْبِرُهُمْ أَنِّي بَرِيءٌ مِنْهُمْ، وَأَنَّهُمْ بُرَآءُ مِنِي الْقَدْرِ، ثُمَّ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ قَالَ: بَيْنَمَا فَيْنَ مَا لَا لَهُ مِنْ عُنْ مَنَ بِالْقَدَرِ، ثُمَّ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ قَالَ: بَيْنَمَا وَسُلَ اللهُ مِنْهُ حَتَّى يُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ، ثُمَّ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ قَالَ: بَيْنَمَا وَسُلُ اللهُ مِنْهُ حَتَّى يُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ، ثُمَّ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ قَالَ: بَيْنَمَا وَسُلُ وَلِي اللهُ مِنْهُ حَتَّى يُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ، ثُمَّ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ قَالَ: بَيْنَمَا وَسُلُ وَسُلُ اللهُ مِنْهُ وَلِهُ اللهُ وَسُلُهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْهُ وَيَعْ مَلَ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ مَنْهُ مَنْ مُ الْمُهُمْ مِنْ الْمُعَلِّلُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَوْلُولُ اللهُ وَلَا مُ اللّهُ مِنْ وَاللّهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ مِنْ الْمُعْلَى اللهُ اللّهُ الله

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «كَتَبَ اللهُ مَقَادِيرَ الْخَلَائِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ، قَالَ: وَعَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ» [رواه مسلم].

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هِ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الْمُؤْمِنُ الْقَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إِلَى اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ، احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ إِلَى اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ، احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلا تَعْجِزْ، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلا تَقُلْ: لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَرُ اللهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ» [رواه مسلم].





#### سُعَاكُنَّةُ السَّالِيْنَ عُصِرُوصِيِّدِ في توحيد رب العالمين <u>بمعالمه المعالمين</u>

وعن جابر بن عبدالله هم، قال: قال رسول الله على: «لا يؤمن عبد حتى يؤمن بالقدر خيره وشره، وحتى يعلم أنَّ ما أصابه لم يكن ليخطئه، وأنَّ ما أخطأه لم يكن ليحيبه» [رواه الترمذي، وصححه الألباني في: "صحيح سنن الترمذي"].

وعَنْ أَبِي حَفْصَة قَالَ: قَالَ عُبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ لِابْنِهِ: "يَا بُنَيَّ، إِنَّكَ لَنْ تَجِدَ طَعْمَ حَقِيقَةِ الْإِيمَانِ حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ، وَمَا أَخْطَأكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ، وَمَا أَخْطَأكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحْطِئكَ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمُ، فَقَالَ لَهُ: يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمُ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ». اكْتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ». يَا بُنَيَّ، إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «مَنْ مَاتَ عَلَى غَيْرِ هَذَا فَلَيْسَ مِنِي»" [رواه أبو داود والترمذي وأحمد، وصححه الألباني].

وعن علي هن، قال: قال رسول الله على: «لا يؤمن عبد حتى يؤمن بأربع: يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله بعثني بالحق، ويؤمن بالموت، وبالبعث بعد الموت، ويؤمن بالقدر». [رواه الترمذي وابن ماجه وأحمد والحاكم، وحسنه ابن حجر، وصححه أحمد شاكر والألباني].

وعَنْ طَاوُسٍ بن كيسان، أَنَّهُ قَالَ: "أَدْرَكْتُ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ وَعَنْ طَاوُسٍ بن كيسان، أَنَّهُ قَالَ: وَسَمِعْتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ يَقُولُ: "قَالَ رَسُولُ يَقُولُونَ: "كُلُّ شَيْءٍ بِقَدَرٍ". قَالَ: وَسَمِعْتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ يَقُولُ: "قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ الْعَجْزِ وَالْكَيْسِ" أَوِ: «الْكَيْسِ وَالْعَجْزِ»"" [رواه اللهِ عَلَيْ : «كُلُّ شَيْءٍ بِقَدَرٍ، حَتَّى الْعَجْزِ وَالْكَيْسِ» أَوِ: «الْكَيْسِ وَالْعَجْزِ»"" [رواه مسلم].





# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينِ الْعَالْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِي الْعِلْمِينِ الْعِلْمِي الْعِلْمِينِ ال

وعن أبي هريرة هُم، قال: جاء مشركو قريش يخاصمون رسول الله ﷺ في القدر، فنزلت: ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمَ ذُوقُواْ مَسَّ سَقَرَ ﴿ اللهَ عَالَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَ

وعن أبي الدرداء هذه النبي على قال: «لا يدخل الجنة عاق، ولا مدمن خمر، ولا مكذب بقدر» [رواه أحمد والطبراني، وحسنه الألباني في " كتاب السنة " والوادعي في "الصحيح المسند"].

وعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، قَالَ: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ عَلَى عَلَى وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، قَالَ: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ عَلَى أَصْحَابِهِ وَهُمْ يَخْتَصِمُونَ فِي الْقَدَرِ، فَكَأَنَّمَا يُفْقَأُ فِي وَجْهِهِ حَبُّ الرُّمَّانِ مِنَ الْغَضَبِ، فَقَالَ: «بِهَذَا أُمِرْتُمْ أَوْ لِهَذَا خُلِقْتُمْ؟ تَضْرِبُونَ الْقُرْآنَ بَعْضَهُ بِبَعْضٍ، بِهَذَا اللهِ ضَلَى: «بَهَذَا أُمِرْتُمْ قَبْلَكُمْ». قَالَ: فَقَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عَمْرِو: "مَا غَبَطْتُ نَفْسِي بِمَجْلِسٍ مَحْلِسٍ بَمَجْلِسٍ وَتَخَلُّفِي عَنْهُ" تَخْلَقْتُ فِيهِ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَبْطُتُ نَفْسِي بِذَلِكَ الْمَجْلِسِ وَتَخَلُّفِي عَنْهُ" [رواه ابن ماجه وأحمد، وصححه الألباني].

وعن ابن مسعود هذه النبي على قال: «إذا ذُكر أصحابي فأمسكوا، وإذا ذُكر أصحابي فأمسكوا، وإذا ذكرت النجوم فأمسكوا، وإذا ذكر القدر فأمسكوا» [رواه الطبراني في "الكبير" (٢/ ٩٦)، والحديث: صححه الشيخ الألباني في "السلسلة الصحيحة"].

وقد قال كثير من السلف: "القدر سر الله في خلقه".

والإيمان بالقدر له أربعة أركان، يجب الإيمان بها جميعًا، وهي:





### سُعَاكُمُّ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَالِّمُهُ</u> في توحيد رب العالمين المُعالمين

الأول: الإيمان بعلم الله تعالى.

الثاني: الإيمان بكتابة الله في اللوح المحفوظ لكل ما هو كائن إلى يوم القيامة.

الثالث: الإيمان بمشيئة الله النافذة، وقدرته التامة.

الرابع: خلقه ﷺ لكل موجود، ولا شريك له في خلقه.

والإيمان بالقدر يجعل الإنسان راضيًا مطمئنًا، فلن يصيبه إلا ما كتب الله له، قال تعالى: ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلّا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا هُوَ مَوْلَنَا ۚ وَعَلَى اللهِ قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلّا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا هُو مَوْلَنَا ۚ وَعَلَى اللهِ قَلْ الله على ما فاته من فَلْيَتُوكَ لَا اللهُ عَلَى الله على ما فاته من رزقٍ في الدنيا، ولا يفرح ولا يتفاخر بما أعطاه الله ها؛ لأنّ الله تعالى هو الذي قضى وقدر، ويتعلق قلبه بالله ها وحده؛ لأنّ الله تعالى بيده الضر والنفع.

( 0 + )

#### الاستهزاء بالدين سبيل المجرمين

قال تعالى: ﴿ يَحَذَرُ ٱلْمُنَافِقُونَ أَن تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُنَيْئُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلُ وَلَمِ سُورَةٌ نُنَيْئُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ ٱسْتَهْزِءُواْ إِنَّ ٱللَّهَ مُخْرِجٌ مَّا تَحَدُرُونَ اللَّ وَلَيِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا فَيُ اللَّهِ وَعَاينِهِ وَرَسُولِهِ وَكُنتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ اللَّ لَا تَعْنَذِرُواْ فَيُعْرُضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللَّهِ وَعَاينِهِ وَرَسُولِهِ وَكُنتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ اللَّ لَا تَعْنَذِرُواْ



# 

قَدُ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَٰنِكُو ۚ إِن نَعْفُ عَن طَآبِفَةِ مِّنكُمْ نَعُذَبٌ طَآبِفَةٌ بِأَنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ اللهِ التوبة: ٢٤-٦٦].

قال ابن تيمية: "وهذا نصُّ في أنَّ الاستهزاء بالله وآياته ورسوله كفر" ["الصارم المسلول" (ص ٣١)].

وقال العلَّامة السعدي هي: "إنَّ الاستهزاء بالله ورسوله كفرٌ يُخرِج عن الدين؛ لأنَّ أصل الدين مبنيُّ على تعظيم الله وتعظيم دينه ورسله، والاستهزاء بشيء من ذلك منافٍ لهذا الأصل، ومناقضٌ له أشدَّ المناقضة" ["تيسير الكريم الرحمن" (ص ٣٤٢)].

"ما حكم من يسخر بالملتزمين بدين الله، ويستهزئ بهم؟





### سُعَاٰکُة النَّرِیْنَ هی توحید رب العالمین <u>شمین شمین شمین مین مین شمین شمین می</u>

هؤلاء الذين يسخرون بالملتزمين بدين الله، المنفّذين لأوامر الله، فيهم نوعُ نفاقٍ؛ لأنَّ الله قال عن المنافقين: ﴿ الَّذِينَ يَلْمِزُونَ اللهُ عَلَمُ مُونَ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَا اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدَابُ اللهُ اللهُ عَدَابُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدَابُ اللهُ اللهُ الله الله الله على عليه من الشرع فإنَّ استهزاءهم بهم استهزاء بالشريعة، والاستهزاء بالشريعة كفر؛ عليه من الشرع فإنَّ استهزاءهم بهم استهزاء بالشريعة، والاستهزاء بالشريعة كفر؛ أمَّا إذا كانوا يستهزئون بهم يعنون أشخاصهم وزِيَّهم، بقطع النظر عمَّا هم عليه من اتباع السُّنة، فإنهم لا يكفرون بذلك؛ لأنَّ الإنسان قد يستهزئ بالشخص نفسه، بقطع النظر عن عمله وفعله، لكنهم على خطر عظيم" ["مجموع فناوى ورسائل ابن عثيمين" (٢/ ١٥٨)].

"حكم من يمزح بكلام فيه استهزاء بالله أو الرسول عَلَيْ أو الدين؟

هذا العمل وهو الاستهزاء بالله أو رسوله على أو كتابه أو دينه، ولو كان على سبيل المزح، ولو كان على سبيل إضحاك القوم، نقول: إنَّ هذا كفر ونفاق، وهو نفس الذي وقع في عهد النبي على في الذين قالوا: "ما رأينا مثل قُرَّائنا هؤلاء أرغب بطونًا، ولا أكذب ألسنًا، ولا أجبن عند اللقاء"- يعني رسول الله على وأصحابه القُرَّاء- فنزلت فيهم: ﴿ وَلَمِن سَأَلْتَهُمُ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوشُ وَنَلْعَبُ ﴾ [التوبة: ٦٥]، لأنهم جاؤوا إلى النبي على يقولون: إنما كنا نتحدَّث حديث الرَّكْب، نقطع به عناء الطريق. فكان رسول الله على يقول لهم ما أَمَرَ الله به: ﴿ وَلَمِن سَأَلْتَهُمُ لَيَقُولُ لَهُ وَايننِهِ وَرَسُولِهِ وَلَهِ مَا أَمَرَ الله الله عَلَيْ فَوْلُ لَهُ وَاينِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَلَهِ مَا أَمَرَ الله الله عَلَيْ وَاينِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَلَهِ مَا أَمَرَ الله وَلَهُ وَاينِهِ وَرَسُولِهِ وَلَهِ اللهِ وَاينِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَلَهُ اللهُ عَلَيْ وَاللهُ اللهُ وَالله وَلَهُ وَاينِهُ وَرَسُولِهِ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَلَهُ اللهُ وَلِهُ وَاللهِ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَاللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اله





#### سُعَاٰئُةُ النَّرِيْنَ هي توحيد رب العالمين <u>شُعَادِينَ</u> في توحيد رب العالمين <u>شُعَادِينَ</u>

كُنتُمُ تَسَتَهْزِءُونَ ﴿ لَا تَعَنَذِرُوا قَدَ كَفَرَثُمُ بَعَدَ إِيمَنِكُو ۚ إِن نَعَفُ عَن طَآبِهَةً مِنكُمُ نَعُكَمٌ نَعُكَمٌ نَعُكَمٌ نَعُكَمٌ نَعُكَمٌ فَعَلَابٌ مَا الربوبية والرسالة والوحي والدين جانب محترم، لايجوز لأحد أن يعبث فيه لا باستهزاء ولا بإضحاك ولا بسخرية، فإن فعل فإنه كافر؛ لأنه يدلّ على استهانته بالله عزَّ وجلّ ورسله وكتبه وشرعه. وعلى من فعل هذا أن يتوب إلى الله عزَّ وجلّ مِمّا صنع، لأنَّ هذا من النفاق، فعليه أن يتوب إلى الله، ويستغفر ويُصلح عمله، ويجعل في قلبه خشية الله عزَّ وجلّ وتعظيمه وخوفه ومحبته. والله وليُ التوفيق" [الشيخ العلامة محمد بن صالح بن عثيمين – "مجموع الفتاوى والرسائل" (ج ٢/ ص

#### قال الشيخ ابن باز هي:

"فالاستهزاء بالجنة أو بالنار أو بالإسلام عمومًا، أو بالتوحيد أو بالصلاة أو بالزكاة أو بشيءٍ من الدين؛ ردَّة بإجماع المسلمين، وناقضٌ من نواقض الإسلام" [كما في مقطع صوتي له على (١٥)].

لا تُقبَل العبادة في الدين إلَّا بشرطين.

قال تعالى: ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً اللهِ اللهُ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

### سُعَاكُمُ السَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين بمعالمه في توحيد

[الأنعام: ٨٨]، وقال تعالى: ﴿ بَالَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ, لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَلَهُۥ أَجْرُهُ, عِندَ رَبِّهِۦ وَلَا خُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ ا

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هِ ، قال: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى: ﴿قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ ﴾ [رواه مسلم].

وعَنْ عَائِشَةَ ﴿ مَنْ اللَّهِ عَائِشَةَ ﴿ مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فِيهِ فَهُوَ رَدُّ اللهِ البخاري ومسلم].

وعن عَائِشَةُ ﴿ اللهِ عَلَيْهِ أَمْرُنَا اللهِ عَلَيْهِ أَمْرُنَا وَعَن عَائِشَةُ اللهِ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدُّهُ [رواه مسلم].

وقال رسول الله على : «إِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَخَيْرَ الْهُدَى هُدَى مُحَمَّدٍ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ» [رواه مسلم].

قال الحافظ ابن كثير هج عند تفسير هذه الآية من سورة البقرة:

"﴿ بَكَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ, لِلّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ [البقرة:١١٢]؛ أَيْ: مَنْ أَخْلَصَ الْعَمَلَ لِلّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِى لِلّهِ وَمُنِ ٱتَّبَعَنِ ﴾ [آل عمران:٢٠].

وَقَالَ أَبُو الْعَالِيَةِ وَالرَّبِيعُ: "﴿ بَكَىٰ مَنْ أَسَلَمَ وَجْهَهُ, لِلَّهِ ﴾ [البقرة:١١٢]؛ يَقُولُ: مَنْ أَخْلَصَ لِلَّهِ ﴾



# سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينِ الْعَالْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِي الْعِلْمِينِ الْعِلْمِي الْعِلْمِينِ ال

وَقَالَ سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرٍ: "﴿ بَكَ مَنْ أَسْلَمَ ﴾: أَخْلَصَ، ﴿وَجْهَهُ, ﴾؛ قَالَ: دِينَهُ، ﴿وَهُو مُحُسِنُ ﴾؛ أَيْ: مُتَبِعٌ فِيهِ الرَّسُولَ عَلَيْ ". فَإِنَّ لِلْعَمَلِ الْمُتَقَبَّلِ شَرْطَيْنِ، أَعْدُمُ أَنْ يَكُونَ صَوَابًا مُوَافِقًا لِلشَّرِيعَةِ، أَعَدُهُمَا: أَنْ يَكُونَ صَوَابًا مُوَافِقًا لِلشَّرِيعَةِ، فَمَتَى كَانَ خَالِطًا وَلَمْ يَكُنْ صَوَابًا لَمْ يُتَقَبَّلْ، وَلِهَذَا قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: "مَنْ غَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدُّ". رَوَاهُ مُسْلِمٌ مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ، عَنْهُ، عَلَيْهِ السَّلَامُ.

فَعَمَلُ الرُّهْبَانِ وَمَنْ شَابَهَهُمْ - وَإِنْ فُرِضَ أَنَّهُمْ مُخْلِصُونَ فِيهِ لِلَّهِ - فَإِنَّهُ لَا يُتَقَبَّلُ مِنْهُمْ، حَتَّى يَكُونَ ذَلِكَ مُتَابِعًا لِلرَّسُولِ [مُحَمَّدٍ] عَلَيْ الْمَبْعُوثِ إِلَيْهِمْ وَإِلَى النَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ النَّاسِ كَافَّةً، وَفِيهِمْ وَأَمْثَالِهِمْ، قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ النَّاسِ كَافَّةً، وَفِيهِمْ وَأَمْثَالِهِمْ، قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَذِينَ كَفُرُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ مَبَاءً مَنهُورًا ﴿ آَ اللهِ اللهُ عَالَى عَلَيْ اللهِ وَاللهِ مَا عَمِلُوا مَنْ اللهُ عَمَلُهُمْ كَثَرُانِمِ فَيَالُكُ وَلَيْ يَعِدُهُ شَيْعًا ﴾ [الفرقان: ٣٣]، وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّذِينَ كَفُرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَثَرُانِمُ اللهُ عَلَيْهُ إِلْمَا مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ مِقْتَى إِذَا جَاءَهُ، لَوْ يَعِدُهُ شَيْعًا ﴾ [النور: ٣٩].

وَأَمَّا إِنْ كَانَ الْعَمَلُ مُوَافِقًا لِلشَّرِيعَةِ فِي الصُّورَةِ الظَّاهِرَةِ، وَلَكِنْ لَمْ يُخْلِصْ عَامِلُهُ الْقَصْدَ لِلَّهِ فَهُو أَيْضًا مَرْدُودٌ عَلَى فَاعِلِهِ، وَهَذَا حَالُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُرَائِينَ، عَامِلُهُ الْقَصْدَ لِلَّهِ فَهُو أَيْضًا مَرْدُودٌ عَلَى فَاعِلِهِ، وَهَوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلَوةِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ اللَّهَ وَهُو خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلَوةِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يَخْدُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُوا لِيلًا لِللَّهُ إِلَّا قَلِيلًا ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ وَلَا يَذَكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَدُونَ النَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ اللَّهُ إِلَّا قَلِيلًا ﴿إِنَّ اللَّهُ الْفَالَ اللَّهُ الْمُنَاكُونَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَ



### سُعَاٰکُة النَّرِیْنَ هی توحید رب العالمین شخصیده

فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكِ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدُا اللهِ [الكهف:١١٠]، وَقَالَ فِي هَذِهِ الْآيَةِ الْكَوْيِمَةِ: ﴿ بَكِي مَنْ أَسَلَمَ وَجْهَهُ لِللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ [البقرة:١١٢]".

قال الحافظ ابن رجب هي:

"فقوله على: «كلُّ بدعة ضلالة»، من جوامع الكلم لا يخرج عنه شيءٌ، وهو أصلُّ عظيمٌ من أصول الدِّين، وهو شبيهٌ بقوله: «مَن أَحْدَثَ في أَمْرِنا ما لَيسَ مِنهُ أصلُ عظيمٌ من أصول الدِّين، وهو شبيهٌ بقوله: «مَن أَحْدَثُ في أَمْرِنا ما لَيسَ مِنهُ فَهو رَدُّ»، فكلُّ من أحدث شيئًا ونسبه إلى الدِّين ولم يكن له أصلُ من الدِّين يرجع إليه فهو ضلالةٌ، والدِّينُ بريءٌ منه، وسواءٌ في ذلك مسائلُ الاعتقادات أو الأعمال أو الأقوال الظاهرة والباطنة.

وأمَّا ما وقع في كلام السَّلف مِنِ استحسان بعض البدع، فإنّما ذلك في البدع اللَّغوية، لا الشرعية، فمِن ذلك قولُ عمر - لمّا جمع الناسَ في قيام رمضان على إمام واحدٍ في المسجد، وخرج ورآهم يصلُّون كذلك، فقال: "نعمت البدعة هذه". وروي عنه أنّه قال: "إنْ كانت هذه بدعة، فنعمت البدعة"" ["جامع العلوم والحكم"].

وقال العلامة ابن عثيمين 🧠:

"ثبت في (الصحيحين) من حديث عائشة النبي على قام في الناس ثلاث ليالٍ، وتأخّر عنهم في الليلة الرابعة، وقال: (إني خشيت أن تُفرَض عليكم فتعجزوا عنها). فقيام الليل في رمضان جماعة من سُنَّة الرسول ، وسمَّاها





# سُعَاكُمُ السَّارِيْنَ الْعَالَمِينِ الْعَالْمِينِ الْعَالَمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعَلَمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعَلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِيْلِيِيْنِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِينِ الْعِلْمِيْلِي الْعِيلِيِي الْعِلْم

عمر بدعة باعتبار أنَّ النبي على لمَّا ترك القيام صار الناس متفرقين، يقوم الرجل لنفسه، ويقوم الرجل ومعه الرجل، والرجل ومعه الرجلان، والرَّهط، والنَّفر في المسجد، فرأى أمير المؤمنين عمر به برأيه السديد الصائب أن يجمع الناس على إمام واحد، فكان هذا الفعل بالنسبة لتفرق الناس من قبل بدعة؛ فهي بدعة اعتبارية إضافية، وليست بدعة مطلقة إنشائية أنشأها عمر، لأنَّ هذه السُّنة كانت موجودة في عهد الرسول على سنةٌ لكنها تُركَتْ منذ عهد الرسول على، حتى أعادها عمر" ["الإبداع في بيان كمال الشرع وخطر الابتداع". الشيخ ابن عثيمين].

(01)

#### البينة الكبرى في آية الشورى

قال تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى أَلْقَوْ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ اللهِ الشورى: ١١]، وقال تعالى: ﴿ اللهُ لا آلِكُ إِلَّا هُو الْحَيُّ الْقَيُّومُ لا تَأْخُذُهُ, سِنَةٌ وَلا نَوْمُ لَهُ لَهُ, مَا فِى السَّمَواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَن ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ عَلَمُ مَا بَيْنَ اَيَدِيهِ مَ وَمَا السَّمَواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَن ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ عَلَمُ مَا بَيْنَ اَيَدِيهِ مَ وَمَا خَلُوهُ مَا فَي الْأَرْضِ مَن غَلْمُ مَا بَيْنَ اللهِ مِهَا شَاءً وَسِع كُرْسِينُهُ السّمَواتِ وَالْأَرْضَ وَلا يَعُودُهُ وَلَا يَعُودُهُ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءً وَسِع كُرْسِينُهُ السّمَواتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَعُودُهُ وَلَا يَعِيلُونَ وَلَا اللهَ اللهِ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَلِلّهِ الْأَشْمَاءُ لَا عَالَى اللهِ اللهُ السّمَونِ وَالْلاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَلِرْ لِعِبَدَتِهِ اللهُ السَّمَونِ وَالْلاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَلِرْ لِعِبَدَتِهِ اللهُ اللهُ





### سُعَاٰکُة النَّرِیْنَ هی توحید رب العالمین <u>شمین شمین شمین مین مین شمین شمین می</u>

هَلَ تَعْلَمُ لَهُ, سَمِيًّا ﴿ ﴾ [مريم: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ۚ ﴾ أللهُ الصَّامَدُ ۞ لَمْ يَكُن لَهُ, كُفُوا أَحَدُ ۗ ﴾ الله الصَّامَدُ ۞ لَمْ يَكُن لَهُ, كُفُوا أَحَدُ ۗ ﴾ [الإخلاص: ١-٤].

آية الشورى - مع اختصارها - هي القاعدة الكبرى في الأسماء الحسنى والصفات العُلا، فيُثبِت المسلم ما أثبته الله لنفسه في كتابه أو أثبته له رسوله في في السنة الصحيحة من الأسماء الحسنى والصفات العُلا، من غير تكييف ولا تشبيه ولا تمثيل ولا تعطيل، لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى السَّمِيعُ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمِيعُ السَّمَاءِ السَّمَاءُ السَّمَاءِ السَّمَاءُ السَّمَا

قال العلامة السعدي: "وهذه الآية ونحوها، دليل لمذهب أهل السُّنة والجماعة، من إثبات الصفات، ونفي مماثلة المخلوقات، وفيها ردُّ على المشبهة في قوله: ﴿وَهُو ٱلسَّمِيعُ المشبهة في قوله: ﴿وَهُو ٱلسَّمِيعُ الْبَصِيرُ اللهِ التهى.

وبهذا سَلِمَ أهل السنة والسلف الصالح من خوض الخائضين وتخبط المتخبطين، فإذا قال الله: ﴿ مُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَبِينِ ﴾ [الأعراف: ٤٥]، أو قال: ﴿ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا الله: ﴿ أُمَّ السناء: ١٦٤]، أو قال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٢٤]، قالوا: سمعنا وأطعنا وصدَّقنا بأنَّ ذلك حقٌّ، لا يتجاوزون الدليل، ويقولون كما قال الله: ﴿ أُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَبِي ﴾، ولا يقولون: كيف استوى؟ ولا كيف تكلم؟



## سُعَاكُمُ اللَّالِيْنَ الْعَالَمِينَ عُمُعُمُ الْعَلَيْنِ عُمُعُمُ اللّهِ عَلَيْنِ عُمُعُمُ اللّهُ ا

لأنَّ الله لم يخبرنا بذلك، فنقف حيث وقف الدليل، فنقول: الله أعلم، ونقول: الله على كل شيء قدير، ونقول: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَثَى مَ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيعُ الله على كل شيء قدا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ الله الله الإمام الترمذي هن "وَالْمَذْهَبُ فِي هَذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنَ الْأَثِمَةِ، مِثْلِ سُفْيَانَ الثَّوْرِيِّ، وَمَالِكِ بْنِ أَنسٍ، وَابْنِ الْمُبَارَكِ، وَابْنِ عُينْنَة، وَوَكِيع، وَغَيْرِهِمْ ؛ أَنَّهُمْ رَوَوْا هَذِهِ الْأَشْيَاءَ، ثُمَّ قَالُوا: "تُرْوَى هَذِهِ الْأَحَدِيث، وَهُوا هَذِهِ الْأَشْيَاءَ، ثُمَّ قَالُوا: "تُرْوَى هَذِهِ الْأَحَدِيث؛ أَنْ تُرْوَى هَذِهِ وَفَذَا الَّذِي اخْتَارَهُ أَهْلُ الْحَدِيثِ؛ أَنْ تُرْوَى هَذِهِ الْأَشْيَاءُ كَمَا جَاءَتْ، وَيُؤْمَنَ بِهَا، وَلَا تُفَسَّر، وَلَا تُتَوَهَمَ، وَلَا يُقَالُ: كَيْفَ؟ وَهَذَا الله الْعِلْمِ، الَّذِي اخْتَارُوهُ، وَذَهَبُوا إِلَيْهِ" ["سن الترمذي"، أبواب الجنة، رقم الحديث أَمْرُ أَهْلِ الْعِلْمِ، الَّذِي اخْتَارُوهُ، وَذَهَبُوا إِلَيْهِ" ["سن الترمذي"، أبواب الجنة، رقم الحديث (٧٥٥٥)].

وهذا الأمر واضح وبَيِّنٌ والحمد لله؛ ولهذا كانت عبارة السلف "أمرُّوها كما جاءت بلا كيف"، لكن عندما جاء أهل الأهواء، وخاضوا في هذا الباب وفي غيره بعقولهم وآرائهم، كَثْرَ القيل والقال بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير، نسأل الله السلامة والعافية.

(04)

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ٤ [الأنعام: ٩١]

قال الحافظ ابن كثير هي:

- 189-



### سُعَاٰکُة النَّرِیْنَ هی توحید رب العالمین <u>شمین شمین شمین مین مین شمین شمین می</u>

"قَالَ بَعْضُ الْأَعْرَابِ، وَقَدْ سُئِلَ: مَا الدَّلِيلُ عَلَى وُجُودِ الرَّبِّ تَعَالَى؟ فَقَالَ: يَا سُبْحَانَ اللهِ، إِنَّ الْبَعْرَةَ لَتَدُلُّ عَلَى الْبَعِيرِ، وَإِنَّ أَثَرَ الْأَقْدَامِ لَتَدُلُّ عَلَى الْمَسِيرِ، فَإِنَّ أَثَرَ الْأَقْدَامِ لَتَدُلُّ عَلَى الْمَسِيرِ، فَإِنَّ أَثَرَ الْأَقْدَامِ لَتَدُلُّ عَلَى الْمَسِيرِ، فَإِنَّ أَثَرَ الْأَقْدَامِ لَتَدُلُّ عَلَى الْمَسِيرِ، فَسَمَاءٌ ذَاتُ أَمْوَاجٍ؛ أَلَا يَدُلُّ ذَلِكَ عَلَى وُجُودِ اللَّطِيفِ الْخَبير؟!

وَعَنِ الْإِمَامِ مَالِكٍ، أَنَّ الرَّشِيدَ سَأَلَهُ عَنْ ذَلِكَ، فَاسْتَدَلَّ بِاخْتِلَافِ اللَّغَاتِ وَالْأَصْوَاتِ وَالنَّغَمَاتِ.

وَعَنْ أَبِي حَنِيفَةَ، أَنَّ بَعْضَ الزَّنَادِقَةِ سَأَلُوهُ عَنْ وُجُودِ الْبَارِي تَعَالَى، فَقَالَ لَهُمْ: "دَعُونِي فَإِنِّي مُفَكِّرٌ فِي أَمْرٍ قَدْ أُخْبِرْتُ عَنْهُ؛ ذَكَرُوا لِي: أَنَّ سَفِينَةً فِي الْبَحْرِ مُوقَرَةٌ وَيَهَا أَنُواعٌ مِنَ الْمَتَاجِرِ، وَلَيْسَ بِهَا أَحَدٌ يَحْرُسُهَا وَلَا يَسُوقُهَا، وَهِي مَعَ ذَلِكَ فِيهَا أَنُواعٌ مِنَ الْمَتَاجِرِ، وَلَيْسَ بِهَا أَحَدٌ يَحْرُسُهَا وَلَا يَسُوقُهَا، وَهِي مَعَ ذَلِكَ تَذْهَبُ وَتَجِيءٌ وَتَسِيرُ بِنَفْسِهَا، وَتَخْتَرِقُ الْأَمْوَاجَ الْعِظَامَ حَتَّى تَتَخَلَّصَ مِنْهَا، وَتَخْتَرِقُ الْأَمْوَاجَ الْعِظَامَ حَتَّى تَتَخَلَّصَ مِنْهَا، وَتَخِيءُ وَتَسِيرُ بِنَفْسِهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَسُوقَهَا أَحَدٌ". فَقَالُوا: "هَذَا شَيْءٌ لَا وَتَسِيرَ حَيْثُ شَاءَتْ بِنَفْسِهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَسُوقَهَا أَحَدٌ". فَقَالُوا: "هَذَا شَيْءٌ لَا يَقُولُهُ عَاقِلٌ"، فَقَالُوا: "وَيْحَكُمْ، هَذِهِ الْمَوْجُودَاتُ بِمَا فِيهَا مِنَ الْعَالَمِ الْعُلُويِّ يَقُولُهُ عَاقِلٌ"، فَقَالُ: "وَيْحَكُمْ، هَذِهِ الْمَوْجُودَاتُ بِمَا فِيهَا مِنَ الْعَالَمِ الْعُلُويِ وَالسَّفُلِقِ، وَمَا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ مِنَ الْأَشْيَاءِ الْمُحْكَمَةِ؛ لَيْسَ لَهَا صَانِعٌ!!"، فَبُهِتَ وَالسُّفُلِقِ، وَمَا الْمَتَمَلَتْ عَلَيْهِ مِنَ الْأَشْيَاءِ الْمُحْكَمَةِ؛ لَيْسَ لَهَا صَانِعٌ!!"، فَبُهِتَ الْقَوْمُ، ورَجَعُوا إِلَى الْحَقِّ وَأَسْلَمُوا عَلَى يَدَيْهِ.

وَعَنِ الشَّافِعِيِّ، أَنَّ بعضَهم سأله عَنْ وُجُودِ الخالق ، فَقَالَ: "هَذَا وَرَقُ التُّوتِ طَعْمُهُ وَاحِدٌ؛ تَأْكُلُهُ الدُّودُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْإِبْرَيْسِمُ، وَتَأْكُلُهُ النَّحْلُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْإِبْرَيْسِمُ، وَتَأْكُلُهُ النَّحْلُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ



### سُعَاكُمُ النَّرِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المُعَلَّمُ الْمَنْ</u>

الْعَسَلُ، وَتَأْكُلُهُ الشَّاةُ وَالْبَعِيرُ وَالْأَنْعَامُ فَتُلْقِيهِ بَعَرًا وَرَوْثًا، وَتَأْكُلُهُ الظِّبَاءُ فَيَخْرُجُ مِنْهَا الْمِسْكُ، وَهُوَ شَيْءٌ وَاحِدٌ".

وَعَنِ الْإِمَامِ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَل، أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: "هَاهُنَا حِصْنٌ حَصِينٌ أَمْلَسُ، لَيْسَ له بابٌ وَلَا مَنْفَذٌ، ظَاهِرُهُ كَالْفِضَّةِ الْبَيْضَاءِ، وَبَاطِنُهُ كَالذَّهَبِ الْإِبْرِيزِ، فَبَيْنَا هُو كَذَلِكَ، إِذِ انْصَدَعَ جِدَارُهُ فَخَرَجَ مِنْهُ حَيَوَانٌ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ذُو شَكْلٍ حَسَنٍ وَصَوْتٍ مَلِيحٍ"؛ يَعْنِي بِذَلِكَ: الْبَيْضَةَ إِذَا خَرَجَ مِنْهَا الدَّجَاجَةُ.

وَسُئِلَ أَبُو نُواسٍ عَنْ ذَلِكَ، فَأَنْشَدَ: تَأَمَّلُ فِي نَبَاتِ الْأَرْضِ وَانْظُرْ عُيُونٌ مِنْ لُجَيْنٍ شَاخِصَاتٌ عَلَى قُضُبِ الزَّبَرْجَدِ شَاهِدَاتٌ وَقَالَ ابْنُ الْمُعْتَزِّ:

فَيَاعَجَبًا كَيْفَ يُعْصَى الْإِلَهُ وَفِي عُجَبًا كَيْفَ يُعْصَى الْإِلَهُ وَفِي عُلَمَ الْإِلَهُ وَفِي

إِلَى آثَارِ مَا صَنْعَ الْمَلِيكُ بِأَحْدَاقٍ هِيَ النَّهَبُ السَّبِكُ بِأَنَّ اللهَ لَيْسَ لَهُ شَرِيكُ

أَمْ كَيْفَ يَجْحَدُهُ الْجَاحِدُ تَصَدُهُ الْجَاحِدُ تَصَدُّ الْجَاحِدُ تَصَدُّ عَلَى النَّهُ وَاحِدُ

وَقَالَ آخَرُونَ: "مَنْ تَأَمَّلَ هَذِهِ السَّمَاوَاتِ فِي ارْتِفَاعِهَا وَاتِّسَاعِهَا وَمَا فِيهَا مِنَ الْكَوَاكِبِ الْكِبَارِ وَالصِّغَارِ الْمُنِيرَةِ السَّيَّارَةِ، وَشَاهَدَهَا كَيْفَ تَدُورُ مَعَ الْفَلَكِ الْكَوَاكِبِ الْكِبَارِ وَالصِّغَارِ الْمُنِيرَةِ السَّيَّارَةِ، وَشَاهَدَهَا كَيْفَ تَدُورُ مَعَ الْفَلَكِ الْعَظِيمِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ دُوَيْرَةً، وَلَهَا فِي أَنْفُسِهَا سَيْرٌ يَخُصُّهَا، وَنَظَرَ إِلَى الْبِحَارِ الْمُوْضُوعَةِ فِي الْأَرْضِ لِتَقَرَّ وَيَسْكُنَ الْمُلْتَقَةِ لِلْأَرْضِ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ، وَالْجِبَالِ الْمَوْضُوعَةِ فِي الْأَرْضِ لِتَقَرَّ وَيَسْكُنَ



#### سُعَاكُمُ السَّارِيْنَ في توحيد رب العالمين <u>المعالمة المن العالمين</u>

سَاكِنُوهَا، مَعَ اخْتِلَافِ أَشْكَالِهَا وَأَلْوَانِهَا، كَمَا قَالَ: ﴿وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُ اللّهِ وَكُمْ مُن تُخْتَكِفُ أَلْوَانُهَا وَعَرَبِيبُ سُودٌ ﴿ ﴿ وَمِن النّاسِ وَالدّوَآتِ وَالْأَنْعَمِ وَحُمْرٌ ثُخْتَكِفُ أَلُونَهُ الْوَنَهُ الْوَنَهُ اللّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَوَّا ﴾ [فاطر: ٢٧-٢٨]، وكذلك هَذِهِ الْغُنَافُ الْوَنْهُ اللّهُ مِنْ قُطْرٍ لِمَنَافِع الْعِبَادِ، وما زرأ فِي الْأَرْضِ مِنَ اللّهُ فَتُلُو الطَّعُومِ وَالْأَرَابِيحِ وَالْأَشْكَالِ وَالْأَلْوَانِ الْحَيْوَانَاتِ الْمُتَنَوِّعَةِ، وَالنّبَاتِ الْمُخْتَلِفِ الطَّعُومِ وَالْأَرَابِيحِ وَالْأَشْكَالِ وَالْأَلْوَانِ مَعَ اتّحَادِ طَبِيعَةِ التُّرْبَةِ وَالْمَاءِ، عَلِمَ واستيقنَ وُجُودَ الخالق العظيم سبحانه، وَقُدْرَتَهُ الْعَظِيمَةَ وَحِكْمَتَهُ وَرَحْمَتَهُ بِخَلْقِهِ وَلُطْفَهُ بِهِمْ وَإِحْسَانَهُ إِلَيْهِمْ وَبِرَّهُ بِهِمْ"، وَقُدْرَتَهُ الْعَظِيمَةَ وَحِكْمَتَهُ وَرَحْمَتَهُ بِخَلْقِهِ وَلُطْفَهُ بِهِمْ وَإِحْسَانَهُ إِلَيْهِمْ وَبِرَّهُ بِهِمْ"، لَا إِلَهُ غَيْرُهُ وَلَا رَبَّ سِوَاهُ، عَلَيْهِ تَوكَلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ، وَالْآيَاتُ فِي الْقُرْآنِ اللّاللّةُ عَلَى هَذَا الْمَقَامَ كَثِيرَةٌ جِدًّا" [المرجع "تفسير ابن كثير" الآية (٢٢) من سورة البقرة].

والحمد لله الذي بنعمته تتمُّ الصَّالحات.

كان الانتهاء من كتابته ومراجعته في اليوم الثلاثين من شهر ذي الحجة كان الانتهاء من للبوي على صاحبه أفضلُ الصلاة وأتمُّ التسليم.





# سعامة العالمين في توحيد رب العالمين

# <u>\*</u>

#### المحتويات

| ξ              | مُقَدِّمةً                                            |
|----------------|-------------------------------------------------------|
| ٩              | (١) من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين               |
| 11             | (٢) الدعوة إلى التوحيد سبيل الأنبياء وكل رجل رشيد     |
| 17             | (٣) القول السديد في معنى كلمة التوحيد                 |
| ١٣             | (٤) البيان في أن التوحيد قسمان                        |
| 19             | (٥)الدر الفريد في فضائل التوحيد                       |
| 77             | (٦) مكانة التوحيد من الدين بمنزلة القلب والوتين       |
| ۲۳             | (٧) الحكمة من خلق الإنس والجان عبادة الرحمن           |
| ۲٤             | (٨) النبراس في حديث ابن عباس                          |
| ۲٥             | (٩) الناصح الأمين من يعلق الناس برب العالمين          |
| ۲۷             | (١٠) الكلام المسطور بأن التوحيد هو المنصور            |
| ۲۸             | (١١) بشارة رب العالمين بأن العاقبة للموحدين           |
| ٣٠             | (١٢) السراج الوهاج في وضوح التوحيد وبيان المنهاج      |
| افة والتنديد٣١ | (١٣) لن نترك الكتابة عن التوحيد حتى ينتهي الشرك والخر |





#### سُعَاكُمُ النَّالَيْنَ في توحيد رب العالمين <u>١٩٥٨ هـ ه</u>

| (١٤) الفرق الوحيد بيننا وبين اليهود والنصارى والمشركين اتباع الرسول وتحقيق |
|----------------------------------------------------------------------------|
| التوحيد                                                                    |
| (10) السعيد من حقق التوحيد                                                 |
| (١٦) الرجل الحميد من يهتم بالتوحيد.                                        |
| (۱۷) الرجل الرشيد من يحافظ على التوحيد                                     |
| (۱۸) أقوى الناس من لم يعبد إلا رب الناس                                    |
| (19) أيها العنيد لا قيمة لك إلا بالتوحيد                                   |
| (٢٠) نجاة العبيد في ثقل حسنة التوحيد.                                      |
| (٢١) ابن القيم المفيد القرآن كله توحيد                                     |
| ( ۲۲ ) التحذير الشديد من الشرك بذي العرش المجيد                            |
| (٣٣) الإفادة في أن الخلاف بين الرسل وبين المشركين في توحيد العبادة٢٥       |
| ( ٢٤ ) من أوسع أودية الباطل الغلو في الأفاضل ٤ ٥                           |
| (٢٥) محاربة التوحيد هو الضلال البعيد                                       |
| (٢٦) أيها الأسيد احذر منقصات التوحيد                                       |
| (٢٧) من أعظم البلاء الوقوع في الرياء.                                      |
| (۲۸) الهلكي من قصدوا بعبادتهم الدنيا.                                      |
| (٢٩) من القول الأثيم القسم بغير السميع العليم                              |



#### سُعَاكُمُ اللَّالَيِّنَ الْعَالِمِينِ سُعَاكُمُ اللَّالَيِّنَ الْعَالِمِينِ سُعَاكِمُ الْعَالِمِينِ سُعَالِمِين في توحيد رب العالمين سُعَالِمِينَ سُعَالِمِينَ سُعَالِمِينَ سُعَالِمِينَ سُعَالِمِينَ سُعَالِمِينَ سُعَالِمِين

| ١) الزجر الشديد من التسوية بين المخلوق والخالق المجيد                                     | ۴•)          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ١) الاعتماد على السبب ضعف وعطب                                                            | <b>٣1</b> )  |
| ٧٤ عمر المحدَّث الملهم يزجر من يتبرك بأحجار الحرم                                         | <b>"Y</b> )  |
| ٧٩) القربي في التوسل المشروع لعالم السر والنجوى                                           | <b>""</b> )  |
| ١) إعلام العالمين بأن السحر سلعة الدجالين.                                                | ۲ <b>٤</b> ) |
| ٧) من أسباب انتشار الشرك والكهان ترك العلماء البيان                                       | ( ۲۵         |
| ٣) الكلام المبين في علو رب العالمين                                                       | (٦)          |
| ٣) فطرة سوية خير من عقل ملوث بشبه إبليسية                                                 | <b>'V</b> )  |
| ٣) الأمر العجاب أن الكون كله يسجد لله إلا بعض الإنسِ والجنِ الذين حق عليهم                | '∧)          |
| ذاب                                                                                       | العا         |
| ٧) ما أكفرك أيها اللئيم وما أصبرك على الجحيم.                                             | ۲۹)          |
| <ul> <li>المتخلف الأول من يعبد ويقدس الأوثان والتماثيل والصلبان والأبقار وهبل.</li> </ul> | <b>{•</b> )  |
| 1 • 1                                                                                     | •••          |
| ٤) البليد من لم يفهم التوحيد                                                              | <b>{\</b> }) |
| ١٠٤ ١٠٤) الرجل النبيل من يخلص المحبة للرب الكبير                                          | <b>(Y</b> )  |
| ٤) يا ابن الكرام لا عقر في الإسلام                                                        | <b>( T</b> ) |
| ٤) من خاف من غير رب العالمين تخطبته الشياطين.                                             | <b>{£</b> }) |



### سُعَاكُم النَّالَيْنَ الْمُعَالِكُم النَّالَيْنَ الْمُعَالِم الْمُعَالِم الْمُعَالِم الْمُعَالِم الْمُعَالِم المُعَالِم المُعَلِم المُعَالِم المُعِلَّم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَلِم المُعَالِم المُعِلِمُ المُعَالِم المُعَلِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعِلِمُ المُعِمِي المُعِمِي المُعَلِم المُعَلِم المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِم

| 111   | (٥٥) أحسن الأحكام حكم ذي الجلال والإكرام                     |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| سحيحة | (٢٦) النصيحة في بيان الشفاعة الباطلة من الشفاعة الع          |
| \\A   | (٧٤) المحجة البيضاء في أحكام الولاء والبراء                  |
| 178   | ( ٨٤) لا سواء بين من يتبع الهدي ومن يتبع الهوي               |
| ۲۲۱   | (٤٩) من لم يؤمن بالقدر عاش في اضطراب وكدر                    |
| ١٣٠   | (٥٠)الاستهزاء بالدين سبيل المجرمين                           |
| ١٣٧   | (٥٢) البينة الكبرى في آية الشورى                             |
| ١٣٩   | (٥٣) ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۗ [الأنعام:٩١] |
| 1 5 7 |                                                              |



