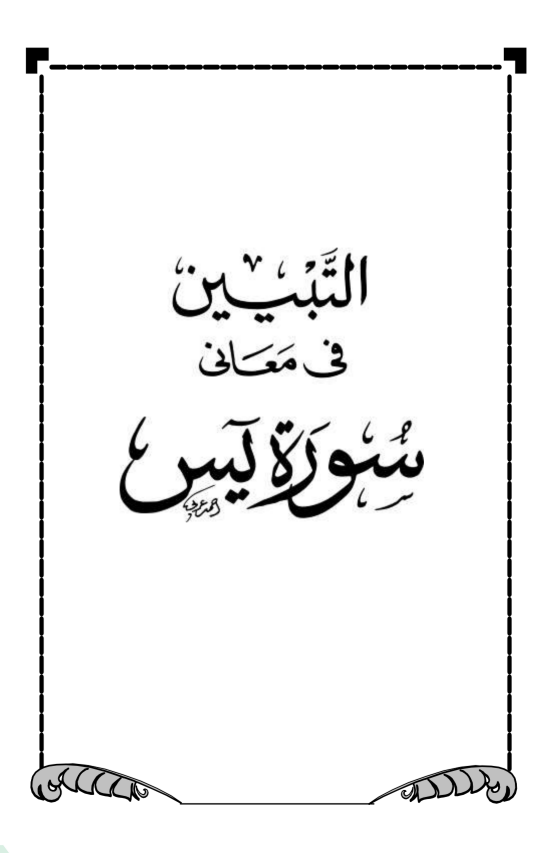
٢٠٠١ (السِّيْرَجَيْزُ الْحُلِيمُ عُرُسُونِينَ

شبکة الگراگر











## التَّبُكِينَ فَى مَعَىٰ انْ سُنِوْلِ كَلِيسٍ عُ





# أولاً معاني الكلمات:

| معناها                                            | الكلمة                                |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------|
| بيان أن القرآن مصوغ من جنس هذه الأحرف.            | ﴿يسَ ﴾                                |
| المحكم، أو المشتمل على الحكمة.                    | ﴿ٱلْمَاكِيمِ ﴾                        |
| طريقة مستقيمة، وهي طريقة الأنبياء الذين تقدموه 🍔. | ﴿صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾                 |
| أي، القرآن.                                       | ﴿ تَنزِيلَ ﴾                          |
| وهم قریش.                                         | ﴿ لِنُـنذِرَقَوْمًا ﴾                 |
| لقد ثبت وتحقق الحكم أُزلاً بالعذاب.               | ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ ﴾            |
| بإنذارك إياهم وهو إصرارهم على الكفر وموتهم عليه.  | ﴿فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾             |
| قيودًا عظيمة.                                     | ﴿ أَغْلَالًا ﴾                        |
| رافعون رؤوسهم مع غض أبصارهم لا يستطيعون أن        | ﴿ فَهُم مُّقْمَحُونَ ﴾                |
| يطأطئوها لوصول الأغلال إلى أذقانهم.               |                                       |
| أي: منعناهم عن الإيمان بموانع، فهم لا يستطيعون    | ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ |
| الخروج من الكفر إلى الإيمان، كالمضروب أمامه       | سَكًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا ﴾     |
| وخلفه بالأسداد.                                   |                                       |
| غطينا أبصارهم.                                    | ﴿فَأَغْشَيْنَهُمْ                     |





## التَّبْنِين فَى مَعَىٰ لِنَسْطِح لِكَا لَيْسِ طُ

| معناها                                             | الكلمة                              |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------|
| إنذارًا نافعًا مستتبعًا أثره.                      | ﴿ إِنَّمَا ثُنَذِرُ ﴾               |
| اتبع القرآن.                                       | ﴿ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ ﴾               |
| نحصي ما أسلفوا من الأعمال الصالحة أو الفاسدة في    | ﴿وَنَكَثُبُ مَا قَدَّمُواْ ﴾        |
| حياتهم،                                            |                                     |
| ما أبقوه من الحسنات التي لا ينقطع نفعها بعد الموت، | ﴿ وَءَاثَكَرَهُمَّ ﴾                |
| أو السيئات التي يبقى أثرها بعد موت صاحبها.         |                                     |
| أثبتناه وبيناه.                                    | ﴿أَحْصِيْنَهُ ﴾                     |
| أصل عظيم يقتدي به. قيل: هو اللوح المحفوظ، أو       | ﴿إِمَامِ مُّبِينٍ ﴾                 |
| صحائف الأعمال.                                     |                                     |
| أغفلها الله لتكون مثلاً لكل قرية تكذب الرسل.       | ﴿ٱلْقَرَيَةِ ﴾                      |
| فقوينا الرسالة برسول ثالث، وشددنا به أزرها.        | ﴿فَعَزَّزُنَا بِثَالِثٍ ﴾           |
| تشاءمنا بكم.                                       | ﴿تَطَيَّرْنَا بِكُمْ ۗ              |
| أي شؤمكم منكم وهو استدامتكم على الكفر، أو سبب      | ﴿ قَالُواْ طَتِهِرُكُم مَّعَكُمٌّ ﴾ |
| شؤمكم منكم لا مناً.                                |                                     |
| أئن وعظتم وخوفتم سوء عاقبة أعمالكم تطيرتم.         | ﴿ أَبِن ذُكِّرْ ثُمُّر ﴾            |
| مجاوزون الحد في مخالفة الحق.                       | ﴿مُسْرِفُونَ ﴾                      |
| هو حبيب بن موسى النجار، كان يعبد الله في غار، فلما | ﴿رُجُلُّ ﴾                          |
| سمع بخبر الرسل جاء يسعى.                           |                                     |
| يعدو مسرعًا حرصًا على نصح قومه.                    | ﴿يَسْعَىٰ ﴾                         |



التَّبُكِينَ في مَعَى ان سُنِولَا لِيَسِيعُ



| معناها                                            | الكلمة                                   |
|---------------------------------------------------|------------------------------------------|
| خلقني من العدم بقدرته.                            | ﴿فَطَرَنِي ﴾                             |
| لا تدفع عني.                                      | ﴿ لَّا تُغُنِّنِ عَنِّي ﴾                |
| أي اسمعوا قولي واقبلوه، ولما صرح بالإيمان بعد     | ﴿ فَأَسْمَعُونِ ﴾                        |
| إخفائه قتلوه.                                     |                                          |
| بشّرته ملائكة الموت عند قتله من أعدائه بأنه سيدخل | ﴿ قِيلَ ٱدۡخُٰلِ ٱلۡجُنَّةَ ﴾            |
| الجنة في الآخرة. أو بدخول روحه فيها وطوافها بها   |                                          |
| كأرواح الشهداء.                                   |                                          |
| وهي صوت مهلك من السماء صاح به جبريل ﷺ.            | ﴿صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾                    |
| ميتون لا يُسمع لهم حسّ كالنار الخامدة التي صارت   | ﴿ خَنِمِدُونَ ﴾                          |
| رمادًا.                                           |                                          |
| يا غمًّا وتندّما على تكذيبهم للرسل.               | ﴿ يَحَسَّرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ ﴾         |
| ألم يعلموا.                                       | ﴿ ٱَلَوۡ يَرَوۡا ﴾                       |
| كثيرًا أهلكنا.                                    | ﴿كَمْ أَهْلَكُنَا ﴾                      |
| من الأمم السابقة.                                 | ﴿مِّنِ ٱلْقُرُونِ ﴾                      |
| لا يعودون بعد هلاكهم.                             | ﴿أَنَّهُمَّ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ |
| ما كل واحد منهم.                                  | ﴿ وَإِن كُلُّ ﴾                          |
| إلا مجموع.                                        | ﴿لَّمَّا جَمِيعٌ ﴾                       |
| نحضرهم مجموعين للحساب والجزاء.                    | ﴿لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾                |
| دليل لهم على قدرته تعالى على البعث.               | ﴿ وَءَايَةٌ لَّمْهُ ﴾                    |





## التَّبُيْنِينَ فَى مَعَىٰكَ سُنِبُولَا لَيْسِ عُ

| معناها                                                | الكلمة                              |
|-------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| الجدباء القاحلة.                                      | ﴿ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْدَةُ ﴾           |
| بالبينات، ونزول المطر عليها.                          | ﴿أَحْيَلْنَهَا﴾                     |
| شققنا في الأرض.                                       | ﴿وَفَجَّرْنَا فِيهَا ﴾              |
| أي، لم يعملوا الثمر، وإنما الفاعل له هو الله وحده، أو | ﴿ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِمَّ ﴾   |
| ليأكلوا مما عملته أيديهم، وصنعوه بسواعداهم كالعصير    |                                     |
| والدبس وغيره.                                         |                                     |
| الذكر والأنثى من الحيوان والنبات، أو أنواع المخلوقات  | ﴿خَلَقَ ٱلْأَزُوَجَ ﴾               |
| وأصنافها.                                             |                                     |
| أي ننزع عنه النهار فتظهر الظلمة.                      | ﴿نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ ﴾       |
| داخلون في الظلام.                                     | ﴿مُّظْلِمُونَ ﴾                     |
| مكان استقرارها رأى العين وهو أفق الغروب.              | ﴿لِمُسْتَقَرِّلُهَا ﴾               |
| أي قدرنا سيره في منازل لا يتعداها.                    | ﴿قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ﴾             |
| كالعود اليابس في عذق النخلة.                          | ﴿كَالْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ          |
| لا يجوز لها ولا يصح.                                  | ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا ٓ ﴾ |
| أي، ولا آية الليل وهو القمر.                          | ﴿وَلِا ٱلَّيْدُ ﴾                   |
| أي، سابقة آية النهار وهي الشمس.                       | ﴿سَابِقُ ٱلنَّهَارِّ ﴾              |
| مسار على شكل دائرة.                                   | ﴿ فَلَكِ ﴾                          |
| يسيرون في الفضاء سيرًا منتظمًا.                       | ﴿يَسۡبَحُونَ ﴾                      |
| أولادهم.                                              | ﴿ ذُرِيَّتُهُمْ ﴾                   |





التَّبُنِين فَ مَعَان سُنِبُولَا لَيْسِرُعُ



| معناها                                             | الكلمة                   |
|----------------------------------------------------|--------------------------|
| السفن.                                             | ﴿ اَلْفُلُكِ ﴾           |
| الحامل لأشيائهم.                                   | ﴿ ٱلْمَشْحُونِ ﴾         |
| تمتعهم به في الحياة الدنيا.                        | ﴿وَمَتَنَعًا ﴾           |
| لا مغيث لهم من الغرق.                              | ﴿ فَلَا صَرِيخَ لَمُمْ ﴾ |
| نمتعهم به في الحياة الدنيا.                        | ﴿وَمَتَنَعًا ﴾           |
| إلى وقت الموت.                                     | ﴿إِلَىٰ حِينِ ﴾          |
| ما حلّ بالأمم الماضية من العذاب.                   | ﴿مَابَيْنَ أَيْدِيكُمْ ﴾ |
| أي عذاب الآخرة.                                    | ﴿ وَمَا خُلُفَكُمْ ﴾     |
| من آيات القرآن، أو من دليل على صدق الرسالة.        | ﴿مِّنْ ءَايَةِ           |
| ما أنتم.                                           | ﴿إِنْ أَنتُكُمْ ﴾        |
| يوم القيامة.                                       | ﴿ٱلْوَعَدُ ﴾             |
| أي ما ينتظرون.                                     | ﴿ مَا يَنظُرُونَ ﴾       |
| نفخة واحدة وهي نفخة الموت.                         | ﴿صَيْحَةً وَلِحِدَةً ﴾   |
| تقهرهم.                                            | ﴿ تَأْخُذُهُمْ ﴾         |
| يتنازعون فيما انهمكوا فيه من شؤون الدنيا غافلين عن | ﴿ يَخِصِّمُونَ ﴾         |
| الآخرة.                                            |                          |
| نفخة البعث بعد الموت.                              | ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ ﴾ |
| أي القبور.                                         | ﴿مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ ﴾    |
| يخرجون مسرعين.                                     | ﴿يَنْسِلُونَ﴾            |





## التَّبُنِين فَ مَعَان سُنِبُولَا لَيْسِرُعُ

| معناها                                            | الكلمة                                 |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------|
| يا هلاكنا، عبارة تندم وحسرة.                      | ﴿يَنُونَيْلَنَا ﴾                      |
| من أيقظنا.                                        | ﴿ مَنْ بَعَثَنَا ﴾                     |
| من منامنا، وقد أظنوا أنهم كانوا نياما لاختلاط     | ﴿ مِن مَّرْقَدِ نَا ۗ                  |
| عقولهم بما شاهدوا من الهول، وما دخلهم من الفزع.   |                                        |
| رجعوا إلى أنفسهم فاعترفوا أنهم كانوا ميتين وبعثوا | ﴿هَانَا مَاوَعَدَ ٱلرَّحْمَانُ ﴾       |
| المحساب.                                          |                                        |
| اعترافهم بصدق الرسل فيما أخبروهم به.              | ﴿وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾             |
| وهي نفخة إسرافيل لبعثهم بعد الموت.                | ﴿ إِن كَانَتُ إِلَّا صَيْحَةً          |
|                                                   | وَحِدَةً ﴾                             |
| مجموعون لدينا للحساب والعقاب.                     | ﴿جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحَضَّرُونَ ﴿ وَا |
| نعيم يشغلهم عما سواه.                             | ﴿شُغُلِ                                |
| منَّعمون متلذذون في النعمة.                       | ﴿فَكِهُونَ ﴾                           |
| السرره                                            | ﴿ ٱلْأَرْآبِكِ ﴾                       |
| ما يطلبون أو ما يتمنون.                           | ﴿ وَلَمْهُمْ مَّا يَدَّعُونَ ﴾         |
| انفردوا وتميزوا وانفصلوا عن المؤمنين.             | ﴿ وَآمْتَنُوا ﴾                        |
| أوصيكم أو أكلفكم.                                 | ﴿ ﴿ أَنْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ ﴾         |
| ألا تطيعوه ونتبعوه.                               | ﴿أَن لَا تَعْبُدُواْ الشَّيْطَانَّ ﴾   |
| خلقا،                                             | ﴿جِبِلًا ﴾                             |
| ادخلوها أو قاسوا حرها.                            | ﴿ أَصْلُوْهَا ﴾                        |



| السيارة فالمراز والمراز والمرا | 890 | النَّبُنِيْنِ فَ مَسَانَ سُِبُ <b>ولَا لِيَسِ</b> عُ |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------|--|
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------|--|

| معناها                                             | الكلمة                                           |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| نمنعهم من الكلام.                                  | ﴿ نَخْتِمُ عَلَىٰٓ أَفُوْهِهِمْ ﴾                |
| أذهبنا أعينهم وتركناهم عميا لا يبصرون طريق الهدى.  | ﴿لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُنِهِمْ ﴾               |
| سارعوا إلى الطريق ليجتازوه.                        | ﴿ فَأَسۡ تَبَعُوا ٱلصِّرَطَ ﴾                    |
| فكيف يبصرونه وقد طمسنا على أعينهم.                 | ﴿فَأَفَّ يُبْصِرُونَ ﴾                           |
| بدلنا خلقهم وصورتهم الآدمية إلى صور حيوانية قبيحة. | ﴿ لَمَسْخُنَا فَهُمْ ﴾                           |
| في أمكنتهم، أو مع اعتدادهم بمكانتهم وقوتهم.        | ﴿عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ ﴾                          |
| فلا يقدروا على المضي أمامهم أو الرجوع وراءهم.      | ﴿ فَمَا ٱسْتَطَاعُواْ مُضِيًّا وَلَا             |
|                                                    | يز ٞجِعُون ﴾                                     |
| نطل عمره.                                          | ﴿ نُعَصِّرَهُ ﴾                                  |
| نغير خلقه فنبدله بالقوة ضعفًا، وبالشباب هرمًا،     | ﴿نُنَكِسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ ﴾                      |
| وبالعقل خرفًا.                                     |                                                  |
| لا يصح له ولا يتأتى منه.                           | ﴿وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ۚ ﴾                        |
| عظة وتذكير لصاحب العقول.                           | ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ ﴾                       |
| عاقلاً أو مؤمنًا ينتفع بالموعظة.                   | ﴿حَيَّا﴾                                         |
| تجب كلمة العذاب على الكافرين.                      | ﴿وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى                       |
|                                                    | ٱلْكَفِرِينَ ﴾                                   |
| الإبل والبقر والمعز والضأن.                        | ﴿أَنْعَنَمًا ﴾                                   |
| صيرناها منقادة مُسخّرة لهم.                        | ﴿ وَذَلَّلْنَاهَا لَمُهُمْ ﴾                     |
| أي، منها ما يركبون عليها، ومنها ما يأكلون لحمه.    | ﴿ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْ كُلُونَ ﴾ |





## التَّبُنِين فَ مَعَان سُنِبُولَا لَيْسِرُعُ

| معناها                                               | الكلمة                         |
|------------------------------------------------------|--------------------------------|
| يشربون منها لبنا حليبًا. ولبنًا رائبًا، وغير ذلك مما | ﴿ وَمَشَارِبُ ﴾                |
| يحصل من ألبانها.                                     |                                |
| أي، وآلهتهم من الأصنام جند لهم.                      | ﴿ وَهُمْ لَكُمْ جُندٌ ﴾        |
| يُحضرُون معهم إلى النار ليحرقوا فيها جميعًا.         | ﴿ فَحُضَرُونَ ﴾                |
| أي، لا تحزن بسبب قولهم: إن هؤلاء الأصنام آلهتنا،     | ﴿ فَلَا يَحُزُنِكَ قَوْلُهُ مُ |
| وإنهم شركاء لله.                                     |                                |
| مبالغ في الخصومة، والجدل في الباطل، ظاهر متجاهر      | ﴿خَصِيهُ مُّبِينٌ ﴾            |
| في إنكار البعث مع علمه بأصل خلقه.                    |                                |
| أي، أورد في شأننا قصة هي كالمثل في الغرابة، وهي      | ﴿ وَضَرَبَ لَنَامَثَلًا ﴾      |
| إنكار إحيائنا العظام.                                |                                |
| نسى أن الله قد أوجده من العدم متقلبا في أطوار شتى    | ﴿وَنَسِيَ خُلُقَةً ۗ.          |
| حتى صار إنسانًا سويًّا.                              |                                |
| بالية أشد البلي.                                     | ﴿ رَمِيتٌ ﴾                    |
| أي بلي هو قادر على خلق مثلهم.                        | ﴿بَكِنَ ﴾                      |
| إنما شأنه سبحانه إذا تعلقت إرادته بشيء من الأشياء    | ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ ﴾          |
| أن يقول له كن، فإذا هو كائن.                         |                                |
| أي، مالك كل شيء ملكًا تامًّا، وزيدت الواو والتاء     | ﴿مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾      |
| للمبالغة.                                            |                                |





## ثانيًا: المعاني العامة

- بناء أسس العقيدة.
- طبيعة الوحى، وصدق الرسالة.
- تحذر من عاقبة التكذيب بالوحى والرسالة.
  - قضية الألوهية والوحدانية.
    - قضية البعث والنشور.
  - مصارع الغابرين على مدار القرون.
    - المشاهد الكونية الكثيرة المتنوعة.
- الآيات لا تنفع من حقت عليهم كلمة الكفر.
- النفس الإنسانية مكشوفة لعلم الله لا يحجبها ستار.
  - كلمة الله النافذة في الوجود «كن فيكون».



£91



#### عرض السورة

## - القسم على أن منهج محمد ﷺ قويم وشرعه مستقيم: الآيات (١-٧):

﴿ وَالْقُرْءَانِ الْمُحَدِيمِ ﴿ فَالْقُرْءَانِ الْمُحَدِيمِ ﴾ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴾ تَزيلَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ فَلَمْ مَنْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ﴾ لَلْمَزْمِزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ لِلْمُنْذِرَ ءَابَا وُهُمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ﴾ لَمَا لَمُومِنُونَ ﴾ [بس: ١-٧].

تبدأ السورة الكريمة بالقسم بياء وسين، والقرآن الحكيم على حقيقة الوحي والرسالة إلى الرسول الكريم. ويجمع في القسم بين الحرفين ليدلل على أن القرآن مصوغ من جنس هذه الأحرف.

#### ووصف القرآن بالحكمة:

- فهو محكم في نظمه، ومعانيه، وبنائه، ومضمونه، وفحواه، وأنه من عند الله. ليس في نظمه خلل، أو ضعف أو ركاكة، ولا في معانيه خطأ، أو تناقض، أو تنافر.
  - وهو ذو حكمة، وينطق بالحكمة، ويربي بحكمة في تصويره للحقائق وتقريبها.
- وهو ذو حكمة في مخاطبة عقل الإنسان وقلبه، وذلك في إيجاز تارة، وفي إطناب تارة أخرى للتفكر الموصل إلى معرفة الله.

#### حال المقسم عليه:

اقتضت حكمة الله ألا يدع العباد معطلين عن الأمر والنهي، فكانت الرسالات الإلهية نتوالى على البشرية، ومن هؤلاء المرسلين محمد سيد الأولين والآخرين، الذي تعرفون أمانته وصدقه وعفافه ونقاءه، والقرآن الذي نزل عليه يؤكد أنه رسول رب





العالمين، أنزله الخالق الرحيم، نور السموات والأرض هو خالقها ونورها بكتابه فجاء بالحق وعرفنا حقيقة الكون، وحقيقة الإنسان ومهمته.

ومهمة محمد 🥮 كبرى. فهو قدوة يدعوك إلى الحق بلسانه وبأفعاله فهو:

﴿ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ ﴾ فهو المثل الأعلى في الاستقامة، وأنت مأمور بها: «إن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين»، ﴿ وَمَا َ انْ نَكُمُ الرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَا نَهَ كُمُ عَنْهُ فَأَنَّهُ وَأَ الْأَسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَا نَهَ كُمُ عَنْهُ فَأَنَّهُ وَأَلَى اللَّهُ السَّوَةُ حَسَنَةً ﴾ [الأحزاب: ٢١]. [الحشر: ٧] وهو الأسوة الحسنة: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ [الأحزاب: ٢١].

أنت مأمور أن تأخذ بأقواله، وأن نتبعه بأفعاله، وتعرفه من خلال سنته وسيرته: ﴿أَمْ لَمْ يَعْرِفُواْ رَسُولَهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ اللَّهِ مَنونَ ٢٩].

فمعرفة النبي الله للأخذ من أقواله في الأمر والنهي، ومن أفعاله نأخذ القدوة والمثل الأعلى، فننظر في تواضعه، وحلمه، وعذوبة روحه، وكيف كان مع أزواجه، وأصحابه، وكيف كانت مواعيده، وكلامه، وحياؤه، وشجاعته؟

لقد تربى على: ﴿ مَنزِيلَ ٱلْعَرِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ الْحَالَقِ الذي لا ينال جانبه، ويحتاج إليه كل شيء في كل شيء فالعزة تشير إلى صفة العظمة، والرحمة تشير إلى صفة الكال، فالله موجود وواحد وكامل، لذا فهو عزيز رحيم، بمعنى أنه قوي لا شريك له، كامل لا ند له.

ومهمة الرسول الكريم هي الإنذار: ﴿ لِلنَّذِرَ فَوْمًا مَّا أَنذِرَ ءَابَآ وُهُمْ ﴾، فالله سبحانه لا يدع عباده دون إنذار، بل يبعث لهم باستمرار من يتلقون عنه توجيهاته وإنذاراته ﴿ فَهُمْ عَنولُونَ فَ الْحَق جل علاه، وغافلون عن هذا التشريع العظيم، وعما ينتظرهم من عذاب أليم، أو عما أعد لهم من نعيم مقيم.



0 . .



#### الشقاوة الكبرى للمكذبين لرسالات الله:

لله سبحانه في الحياة سنن وقوانين، ومبادئ وقواعد تقضي بأن من يكذّب برسالات الله فإنه يشقى في الدنيا والآخرة. ولقد حقت هذه القاعدة على أكثر كفار مكة، وطبقت عليهم.

## أحوال الكفار: الآيات (٨ - ١٢):

الله جلت قدرته شبه الكفر والشهوات للمكذبين بأنها أغلال وضعت في أيديهم وسحبت إلى أعناقهم فعندئذ رفعوا رؤوسهم وغضوا أبصارهم، فالمقمح من رفع رأسه بسبب تقييد يديه إلى عنقه، وأغمض عينيه، وهو وصف دقيق فيه تشبيه تمثيلي





لحال الكافر الذي رفض الحق واتبع الباطل، ورفض أن يكون العقل رائده فجعل الهوى والشهوة قائده.

- سبب النزول: قال ابن إسحاق عن محمد بن كعب: قال أبو جهل وهم جلوس: إن محمد يزعم أنكم إن تابعتموه كنتم ملوكًا، فإذا متم بعثتم من بعد موتكم، وكانت لكم جنانُ خير من جنان الأردُن، وإنكم إن خالفتموه كان لكم منه ذبح، ثم بعثتم بعد موتكم وكانت لكم نار تعذبون بها. وخرج عليهم رسول الله 🏙 عند ذلك، وفي يده حفنة من تراب، وقد أخذ الله على أعينهم دونه، «فجعل يذروها على رؤوسهم ويقرأ: ﴿ يَسَ ۞ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْمَكِيمِ ۞ ﴾ حتى انتهى إلى قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْضِرُونَ ۞﴾، وانطلق رسول الله ﴿ لحاجته، وباتوا رُصَدًاء على بابه، حتى خرج عليهم بعد ذلك خارج الدار، فقال: ما لكم؟ قالوا: ننتظر محمدًا. قال: قد خرج عليكم، فما بقى منكم من رجل إلا وضع على رأسه ترابًا، ثم ذهب لحاجته، فجعل كل رجل منهم ينفض ما على رأسه من تراب، قال: وقد بلغ النبي ﷺ قول أبي جهل فقال: «وأنا أقول ذلك، إن لهم لذبحًا، وإنه أحدهم» السيرة النبوية لابن هشام: (ج ٢) (ص ١٢٤) إن الكفار قد سدت عليهم منافذ الحق فهم مترددون في الضلالات، فجعل الله بينهم وبين الإسلام سدًا فلا يخلصون إليه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ۚ وَلَوْجَآءَ تُهُمْ كُلُّ ءَايَةٍ حَتَّىٰ يَرُواْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَنَّىٰ يَرُواْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ

إن الله قد ختم عليهم بالضلالة فلا يفيد فيهم الإنذار ولا يتأثرون به، إنما ينتفع به المؤمنون الذين يتبعون القرآن، ويخشون ربهم خفية حتى لا يراهم أحد إلا الله، فهؤلاء لهم الثناء الحسن، والثواب الجميل، من مغفرة الذنوب والأجر الكبير.





## بعد الموت يُنال الجزاء:

الإنسان إما أن يستجيب لله فيتبع الهدى والرشاد، وإما أن يستجيب للهوى فيتبع الطواغيت من الإنس والجن فيضل عن الطريق.

والموت آت وجميع الخلق إلى فناء ولا يبقى إلا ذو العزة والجبروت.

وبعد الموت يدفع الإنسان ثمن ما قدمت يداه. إن خيرًا فير وإن شرًا فشر. قال الله: «من سن في الإسلام سنة حسنة كان له أجرها وأجر من عمل بها من بعده، من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها، ووزر من عمل بها من بعده، من غير أن ينقص من أوزارهم شيء» رواه مسلم.

وقد كتب الله على العباد آثار خطاهم إلى الطاعة أو المعصية، قال قتادة: لو كان الله تعالى مغفلاً شيئًا من شأنك ابن آدم، أغفل ما تعفى الرياح من هذه الآثار، ولكن أحصى على ابن آدم أثر عمله كله، حتى أحصى هذا الأثر فيما هو من طاعة الله، أو من معصيته، فمن استطاع منكم أن يكتب أثره في طاعة الله فليفعل.

وروى أحمد عن جابر بن عبد الله قال: خلت البقاع حول المسجد، فأراد بنو سلمة أن ينتقلوا قرب المسجد، فبلغ ذلك رسول الله فقال لهم: «إنه بلغني أنكم تريدون أن تنتقلوا قرب المسجد» قالوا: نعم، يا رسول الله، قد أدرنا ذلك، فقال: «يا بني سلمة دياركم تكتب آثاركم، دياركم تكتب آثاركم» مسلم.

وروى الإمام أحمد عن عبد الله بن عمرو قال: تُوفّى رجل بالمدينة فصلى عليه النبي وقال: «إن الرجل إذا تُوفّى في غير مولده، قيس له من مولده إلى منقطع أثره في الجنة» ورواه النسائي وابن ماجه بإسناد صحيح.

وجميع الكائنات مكتبو في كتاب مسطور، مضبوط في لوح محفوظ بكتاب أعمالهم الشاهد عليهم بما عملوا: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ ٱلْمَصَلَّنَاتُهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ اللَّهُ ﴾. ﴿ وَوُضِعَ





ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوْيَلَنَنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَيْنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَيْنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِهَانِ 18].

## أصحاب القرية: الآيات (١٣ - ١٩):

﴿ وَٱضْرِبَ لَمُم مَّفَلا أَصْحَبَ ٱلْقَرَيَةِ إِذْ جَآءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَرَّزَنَا بِشَالِثِ فَقَ الْوَاْ إِنَّا إِلَيْهِمُ أَلْمَالُونَ مِن شَيْءٍ فَعَرَّزَنَا بِشَالِثِ فَقَ الْوَاْ إِنَّا إِلَيْهِمُ أَنْسَلُونَ مِن شَيْءٍ فَعَ الْوَا مَا أَنتُمْ إِلَا بَشَرُ مِثْلُنَا وَمَا عَلَيْنَا إِلَا ٱلْبَلْغُ ٱلْمُدِيثُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلَا ٱلْبَلْغُ ٱلْمُدِيثُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُ اللَّهُمُ لَا أَنْدُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُرْسَلُونَ اللَّ وَمَا عَلَيْنَا إِلَا ٱلْبَلْغُ ٱلْمُدِيثُ اللَّهُ ا

أبهم الله على الماسم القرية لحكمة يعلمها، فربما لو ذكر اسمها وموقعها وزمانها وأسماء أصحابها لظن الناس أنها وقعت مرة واحدة، والله أراد أن يجعلها نموذجًا متكررًا.

أصحاب هذه القرية: شأنهم شأن الكفار الذين عميت بصائرهم عن الحق فكذبوا الرسل، أرسل الله إليهم رسولين، فكذبهما أهل تلك القرية فعززهما الله برسول ثالث يؤكد أنه وأنهما رسل من عند الله، وتقدموا ثلاثتهم بدعوتهم فقالوا: ﴿ وَالْمَ لَوْنَ لَا الله وَالْمَ الله وَالله وَيَعْمُ ويعطش ويرتوي، ويتعب ويعرق، ويحس بالحر وبالبرد، ويأوي إلى الظل، ويتزوج، وتجري عليه خصائص البشر، فهل هذا مما يُنقص قدره؟!

فالنبي لن يكون عظيمًا إذا لم يكن بشرًا.

وقالوا: ﴿وَمَا أَنزَلَ ٱلرَّحْمَنُ مِن شَيْءٍ إِنَّ أَنتُمْ إِلَّا تَكْذِبُونَ ﴿ اللَّهِ فَكَذَبُوهُم وأَنكُوا مَا بعثوا به، وجحدوا بما أنزل إليهم، فكان جواب الرسل: ﴿قَالُواْ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّاۤ إِلَيْكُمُ لَمُرْسَلُونَ ﴾





الله يعلم صدقنا وكفانا بذلك رحمة وطمأنينة. ﴿ وَمَا عَلَيْنَاۤ إِلَّا ٱلْبَكِنُحُ ٱلْمُبِينُ ﴾ ليس علينا سوى النصيحة فحسب، فنبين الخطأ بالدليل ونوضح حكم الله ﴿ أَمَا أَن نلقي الهدى في قلب إنسان، فهذا شيء فوق طاقة البشر، وليس ذلك في إمكان الأنبياء: ﴿ فَيُسَ عَلَيْكَ هُدَنْهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧٢]. ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ [القصص: ٥٦].

وكان موقف الكفار من كلام رسلهم: ﴿قَالُوا ۚ إِنَّا تَطَيّرُنَا بِكُمْ ۗ أَي تشاءمنا منكم، ونتوقع الشر من دعوتكم، فإن لم تنتهوا عنا فإننا لن نسكت عليكم، ولن ندعكم في دعوتكم: ﴿لَنَّرُجُمُنَكُمْ وَلَيَمَسّنَكُم مِناكُمُ وَلَيَمَسّنَكُم وَلَيَمَسّنَكُم وَلَيْ الواجب الملقى على عاتق الرسل يقضي عليهم بالمضي في الطريق: ﴿قَالُوا طَهَرِكُم مَّمَكُم ۗ ﴾ فالقول بالتشاؤم خرافة من الخرافات السائدة في المجتمعات الجاهلية، والرسل وظيفتهم التوضيح لهذه الخرافات، وتلك الزعبلات، ونصيب الإنسان من الخير أو الشر لا يأتيه من خارج نفسه، إنما هو مرتبط بالنوايا والأعمال، فإرادة الله بالعبد تنبع من خلال نفسه وعمله، وهو يحمل طائره معه، أما التشاؤم بالأماكن أو الوجوه، أو الكلمات، فهي خرافة لا أصل لها.

وقالوا لهم: ﴿أَبِن ذُكِّرَثُمُ ﴾ أيكون هذا جزاؤنا أن ترجمونا وتعذبونا؟ ﴿بَلَ أَنتُمْ وَقَالُوا لهُم: ﴿أَبِن ذُكِّرَتُمُ ﴾ تتجاوزون الحدود، على الموعظة بالتهديد والوعيد، وتردون على المدعوة بالرجم والتعذيب!

#### استجابة الفطرة السليمة: الآيات (٢٠ - ٢٩):

﴿ وَجَآءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ قَالَ يَنقَوْمِ ٱتَّبِعُواْ ٱلْمُرْسَلِينَ ۚ أَ ٱتَّبِعُواْ مَن لَا يَسْعَلُ مَن اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل





يَعْلَمُونَ ﴿ ثُلَ بِمَاغَفَرَ لِي رَبِي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ ﴿ وَمَاۤ أَنَزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِن بَعْدِهِ مِن جُندِ مِن جُندِ مِن السَّمَاءِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ ﴿ إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَبِعِدَةً فَإِذَا هُمْ خَلِمِدُونَ ﴿ أَن السَّمَاءِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ ﴾ [س: ٢٠- ٢٩].

قال ابن إسحاق فيما نقله عن ابن عباس: إن أهل القرية هموا بقتل رسلهم فجاءهم رجل من أقصى المدينة يسعى لينصرهم من قومه، ويأمرهم بإتباع الرسل الذين يدعونهم إلى عبادة الله الواحد. ويسألهم ما الذي يمنعنا من إخلاص العبودية للذي خلقنا، والذي إليه مرجعنا فيحاسبنا على جميع أعمالنا؟ إن هذه الآلهة التي تعبدونها من دون الله لا تملك من الأمر شيئًا. فإذا أرادنا الله بسوء فلا كاشف له إلا هو، وتلك الأصنام لا تغني ولا تنقذ إن اتخذناها آلهة من دون الله. إني آمنت بربكم الذي كفرتم به، فاسمعوا قوله. فكان جزاؤه أن وطئوه بأقدامهم، وركلوه بأرجلهم حتى استشهد، فلما رأى الثواب الذي أعده الله له في الجنة، وعاين من كرامة الله، تمنى على الله أن يعلم قومه ما عاين من الأجر والمثوبة والكرامة عند مولاه، فلقد كان ناصحًا لقومه في حياته لا غاشا لهم، وأحب لهم الخير بعد وفاته، لأنه ما نال تلك الدرجات إلا بإيمانه بربه، وتصديقه للمرسلين. وكأنه يقول: لو اطلعوا على ما حصل لي من هذا الثواب والجزاء والنعيم المقيم لقادهم ذلك إلى التباع الرسل، لقد كان حريصًا على هداية قومه.

## جزاء قومه:

لقد انتقم الله من قومه بعد قتلهم إياه، غضبًا منه تعالى عليهم، لأنهم كذبوا رسله، وقتلوا وليه، وما احتاج الله في إهلاكهم إلى إنزال جند من الملائكة عليهم لهوانهم عليه- ﴿إِن كَانَتَ إِلَاصَيْحَةُ وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَلِمِدُونَ ﴿ فَادُوا عَن وَجِهُ الأَرْض، فَلَم يَبِقُ منهم باقية، أرسل عليهم جبريل، فأخذ بعضادتي باب بلدهم، ثم صاح بهم صيحة واحدة، فإذا هم خامدون عن آخرهم لم تبق فيهم روح تتردد في جسد.





#### التعميم في موقف المكذبين بكل ملة ودين: الآيات (٣٠ - ٣٢):

﴿ يَحَسَّرَةً عَلَى ٱلْعِبَاذِ مَا يَأْتِيهِ مِ مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْبِهِ ـ يَسَّتَهْ زِءُونَ ﴿ اَلَهُ يَرُواْ كَمُ أَهَلَكُنَا فَيَرَاهُ عَلَى ٱلْقُرُونِ أَنَّهُمُ الِيَهِمَ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ وَإِن كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ [يس: ٣٠- ٣٦].

الآيات تعرض صورة البشرية الضالة على مدار القرون، وينادي على العباد نداء الحسرة وهم لا يتعظون بمصارع الهالكين، الذاهبين أمامهم ولا يرجعون إلى يوم الدين، ثم يلفت نظرهم إلى الآيات الكونية التي يمرون عليها معرضين غافلين، وهي مبثوثة في أنفسهم، وفيما حولهم، وفي تاريخهم القديم، وهم لا يشعرون، وإذا ذكروا لا يذكرون، وهم يستعجلون بالعذاب غير مصدقين. والله ينبئهم أن جميع الأمم الماضية والآتية ستحضر للحساب يوم القيامة بين يدي الله جل وعلا فيجازيهم بأعمالهم كلها، خيرها وشرها ﴿ وَإِنَّ كُلًّا لَمَّا لَكُوفِيَنَّهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالُهُمّ ﴿ [هود: ١١١].

## كل الوجود يتحدث عن الله: الآيات (٣٣ - ٣٦):

﴿ وَءَايَةٌ لَمُّمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُونَ اللَّ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتِ مِّن نَجْيلِ وَأَعْنَكِ وَفَجَّرْنَا فِيها مِنَ ٱلْعُيُونِ اللَّ لِيَأْكُلُواْ مِن تَعَرِهِ وَمَا عَمِلَتَهُ أَيْدِيهِم أَفَلَا يَشْكُرُونَ اللَّهُ شَعْرِهِ وَمَا عَمِلَتَهُ أَيْدِيهِم أَفَلَا يَشْكُرُونَ اللَّهُ شَعْرُونَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّ

كل ما في الوجود يشهد بوجود الله. فالأرض نراها ميتة، ثم ينزل عليها الماء فتهتز وتربو، وتزدان بالجنات من نخيل وأعناب، وتبث فيها روح الحياة فتنبت من كل زوج بهيج، رزقًا للعباد والدواب والأنعام، وجعل فيها أنهارًا سارحة، يحتاجون إليها ليأكلوا من ثمره بأنواعها المختلفة، وأشكالها المتعددة، وما ذاك إلا من رحمة الله بهم، لا بسعيهم ولا كدهم، ولا بحولهم وقوتهم. إن رؤية الزرع النامي، والجنان الوارفة، والثمر اليانع ليفتح القلب على قدرة الله المبدعة، وهي تشق التربة عن النبتة





الباسقة وتنضر العود المستشرف للشمس والضياء، وتزين الغصن اللدن بالورق والثمار، وتفتح الزهرة، وتنضج الثمرة، وتهيئها للجني والقطاف. ﴿أَفَلَا يَشَكُرُونَ ﴾.

والزوجية في القرآن آية ناطقة بعظمة الله فهي تدل على ظاهرتين: التنوع، والتوحد، فملايين البشر لو دققت في ألوان الوجوه لرأيت أن كل واحد له لون لا يشاركه فيه آخر، وكل إنسان له لون خاص بقزحية عينه، ورائحة خاصة، وله بصمة يتميز بها، وله نبرة صوت يتميز بها، وله تركيب لدمه لا يشترك مع تركيب دم آخر ولكل إنسان بنية نسيجية، هذه كلها أشياء منوعة. فالناس مخلوقون وفق بني واحدة، فمن اسم الله الواحد تحس أن في الكون وحدة، ومن اسمه الواسع تحس أن في الكون سعة، وتنويعًا كبيرًا، ونظام الزوجية مما يؤكد وحدة الخالق. كل شيء في الكون أساس وجوده النظام الزوجي، وأوضح ما يكون في البشر ونظام الذرة قائم على الزوجية. فالذرة أصغر وحدة وظيفية، وليست وحدة بنيوية، ففيها إلكترون سالب، وموجب، وفيها مدارات، ونظام الزوجية في المجرات أيضًا، فهناك كواكب مزدوجة تترافق بعضها مع بعض، وتأبير النخل عملية مزاوجة، والآن في مخابر أرقى شركات البذوريتم التلقيح باليد، فهناك نبات مؤنث ولآخر مذكر، والتلقيح يتم تارة عن طريق النحل، ربما كانت وظيفته الأولى تلقيح النباتات، وتارة عن طريق الرياح، قال تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرِّيْحَ لَوَقِحَ ﴾ [الحبر: ٢٢]. فنظام الزوجية في الإنسان وفي النبات وفي الحيوان، وفي الجماد ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زَوْجَيْنِ ﴾ [الداريات: ٤٩]. إذا في الكون وحدة تدل على خالق واحد يتضح قانونه في كل خلقه ﴿ سُبُحَنَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَزُورَجَ كُلَّهَا ﴾!



## التَّبُيِّينَ فَي مَسَانَ سُنِبُولَا لَيْسِ عُ



#### خلق الليل والنهار من دلائل القدرة الإلهية: الآيات ( ٣٧ - ٤٠):

تكرر قدوم الليل والنهار يدع العاقل على التأمل والتفكير، فالأرض كروية في دورتها حول نفسها في مواجهة الشمس، تمر كل نقطة فيها بالشمس، فإذا هذه النقطة نهار، حتى إذا دارت الأرض وانزوت تلك النقطة عن الشمس، انسلخ منها النهار، ولفها الظلام، وهكذا نتوالى هذه الظاهرة على كل نقطة بانتظام، وكأنها نور النهار ينزع أو يسلخ فيحل محله الظلام، ﴿ وَءَايَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ﴾.

## - الشمس:

والشمس ليست مستقرة في مكانها، إنما هي تجري في اتجاه واحد في الفضاء بسرعة اثني عشر ميلا في الثانية، وحجم الشمس يبلغ نحو مليون ضعف لحجم أرضنا هذه، وهذه الكتلة تتحرك وتجري في الفضاء، لا يسندها شيء: ﴿ ذَلِكَ تَقَدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَرَبِيزِ الْعَلَيْمِ ﴾ فحركة الشمس حول مركز المجرَّة، والشمس لها مستقر نهائي، وعمر الشمس ما يُقارب ٦٠٤ مليار سنة ضوئية، والشمس في منتصف عمرها تقريبًا، وفي نهاية عمرها تنتهي حياة الشمس نجمًا مشعًّا ثم تتحول إلى نجم فقد طاقته كلها، مما يعني أن الشمس تجري لمستقر لها.

#### - القمر:

القمر يولد هلالاً، ثم ينمو ليلة بعد ليلة، حتى يستدير بدرًا، ثم يأخذ في التناقص حتى يعود هلالاً مقوسًا، كالعرجون القديم وهو العذق الذي يكون فيه البلح من





النخلة. فالقمر في لياليه الأولى هلال، وفي لياليه الأخيرة هلال. ولكنه في الأولى يبدر وكأن فيه نضارة وفتوة، وفي الأخير يطلع وكأنما يغشاه سهوم ووجوم. ولكل نجم أو كوكب فلك، أو مدار لا يتجاوزه، والمسافات بين النجوم والكواكب شاسعة، فالمسافة بين الأرض والشمس تقدر بنحو ثلاثة وتسعين مليونًا من الأميال، والقمر يبعد عن الأرض بنحو أربعين ومائتي ألف من الأميال، وهذه المسافات على بعدها ليست شيئًا يذكر حين تقاس إلى بعد ما بين مجموعتنا الشمسية وأقرب نجم من نجوم السماء الأخرى إلينا، هو يقدر بنحو أربع سنوات ضوئية، وسرعة الضوء تقدر بستة وثمانين ومائة ألف من الأميال في الثانية الواحدة. وقد صمم هذا الكون حتى لا يقع فيه تصادم أو تصدع، فلا ينبغي للشمس أن تدرك القمر، ولا الليل سابق النهار، لأن الدورة لا تختل أبدًا: ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾. والعجب كل العجب من هذه الملايين السيارة متناثرة في ذلك الفضاء، وهو من حولها فسيح، وأحجام الضخمة متناثرة تائهة. فسبحان من يمسكها ويسيرها بعلمه وحكمته.

## تسخير البحار لحمل السفن: الآيات (١١ - ١٤):

﴿ وَعَايَةٌ لَمُ مَ أَنَا حَمَلْنَا ذُرِيَّتَهُم فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ فَخَلَقْنَا لَهُم مِن مِثْلِهِ عَايَرُكُبُونَ ﴿ فَ وَإِن نَشَأَ نُغْرِقْهُمْ فَلَاصَرِيحَ لَهُمْ وَلَاهُمْ يُنقَذُونَ ﴿ فَ ۚ إِلَّا رَحْمَةً مِنَّا وَمَتَعًا إِلَى حِينِ ﴿ فَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا هُمْ يُنقَذُونَ ﴿ فَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّالَا اللَّاللَّا اللَّهُ الل

وتدليلاً على قدرة الله تعالى تسخير البحر ليحمل السفن، وفي هذا برهان على أن الله وحده هو المعبود، لأن المنعم بالنعم، الصارف للنقم، الذي من جملة نعمته: ﴿أَنَا حَمَلْنَا ذُرِيَّتَهُمْ ﴾ أي آباؤهم، وحملناهم بأنفسهم لأنهم من ذرية آدم ﴿وَخَلَقْنَا لَمُم مِن مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ ﴿ اللهِ فَفِي البحر السفن، وفي البر الجمال والخيول والبغال والحمير ﴿ وَاللَّهُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النعل: ٨]. فدخلت في هذه الفقرة الأخيرة من الآية كل المركبات، كهذه السيارات، والقطارات،





والطائرات والصواريخ على اختلاف أنواعها.

﴿ وَإِن نَشَأَ نُغُرِقَهُمْ ﴾ في البحر، أو نسقطهم في الجو، أو نصدمهم في البر ﴿ فَلَا صَرِيحَ لَمُمْ ﴾ فمن ركب مركبة فهو برحمة الله ولطفه. إن شاء أنجاه ربه، وإن انتهى الأجل يجد الموت على أتفه الأسباب.

إن الطبيب له علم يدل به \*\* إن كان للناس في الآجال تأخير حتى إذا ما انتهت أيام رحلت \*\* حار الطبيب وخانته العقاقير

#### التمادي في الغي وعدم الاكتراث بالذنوب: الآيات (٤٥ - ٤٦):

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ ٱتَقَوُا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ ثُرْحَمُونَ ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ عَايَبُ مَعْرِضِينَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَايَنُواْ أَنفُعِمُ مَن لَوْ يَشَاءُ ٱللَّهُ أَطْعَمَهُ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَوْ يَشَاءُ ٱللَّهُ أَطْعَمَهُ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهُ اللهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْفُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلُهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُولُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّلْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ ال

للمعرضين عن الله سبحانه شبهات يتعلقون بها حين يُدْعُون اتقاء عذاب الدنيا بطاعة الله، واتقاء عذاب النفس بالتوحيد، واتقاء الكفر بالإيمان واتقاء العذاب بالعمل الصالح، فهذه دعوة حتى لا تكون: ذليلاً، متألمًا، قلقًا، هائمًا على وجهك، معذبًا، مشتبًا، اتق كل عذاب في الدنيا مادي أو معنوي لتنجو من عذاب الآخرة. هما بَيْنَ أَيَدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ عذاب الدنيا وعذاب الآخرة. هَلَعَلَكُو نُرْمَوُنَ الله على الله خير مما يجمعون، لأن الذي يجمعه في الدنيا لا يأخذه في الآخرة، وكأن الله على وسرور، وأرحمكم في الدنيا بحياة هائئة مستقرة، هادئة مطمئنة، فيها رضا يقول: يا عبادي أنا أرحمكم في الدنيا بحياة هائئة مستقرة، هادئة مطمئنة، فيها رضا بعتمعتين: أن نتقوا ما بين أيديكم وما خلفكم بأن تطيعوني ولا تشركوا بي شيئًا: هِإِنَّ عَجْمَعَتُين: أن نتقوا ما بين أيديكم وما خلفكم بأن تطيعوني ولا تشركوا بي شيئًا: هإنَّ أَخْرَمَكُمْ عِندَ الله قَلْهُ.





والذين امتلأت نفوسهم بالسهرات الخبيثة انصرفوا عن الله ولله بسبب معاصيهم، وضربت حجاما بينهم وبينه ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ عَالِيةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ وَمَا يَعْرض الإنسان عن مولاه تصبح الشهوات كالأغلال التي تقيده وتعطل حركته، وتُعمى بصيرته، فإذا هو في عمى عن سعادة الدنيا والآخرة.

المسلم يعين أخاه المسلم، ويدفع فقره، وضعفه، وجهله، فإن له ربا لن ينساه، ولكن ابتلاك الله بالمال كما ابتلاه بالفقر والحاجة، فأمرك أن تعطيه، وهذا امتحان بالإنفاق وهو قد امتُحن بالفقر، فأمره الله بالصبر، فحكمة الله لا يلغيها التكليف، ولا التكليف يُلغي حكمة الله، ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّهُ قَالَ النّينَ كَفَرُواْ لِلّذِينَ ءَامَنُواْ أَنشُعُمُ مَن لَوْ يَشَاءُ اللّهُ أَلَّعُ اللّهُ فَالَ اللّهِ باللهِ فَهُمُ مَن لَوْ يَشَاءُ اللهُ أَلَّهُ اللهُ وَصَلَالِ مُبِينِ اللهِ .

## وعدالله لا يُقدُّم ولا يؤخر: الآيات ( ٤٨ - ٤٩ ):

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُهُ صَدِقِينَ ﴿ مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَيُودَنَ اللهِ إِلَى اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُولِ اللهِ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُولِ اللهِ اللهِ المُولِ اللهِ المِلْمُولِ

#### استبعاد الكفار قيام الساعة: الآيات (٥٠ – ٥٤):

﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِهِمْ يَسِلُونَ ﴿ فَا قَالُواْ يَوَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَا ۖ هَذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴿ فَا اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَا فَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴿ فَا إِلَا صَيْحَةً وَحِدَةً وَإِذَا هُمْ جَمِيعُ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴿ فَا لَيُومَ لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

في الآية السابقة كان الكفار يستفهمون استفهامًا إنكاريًا استهزائيًا عن وقوع الساعة، وهم يستبعدون وقوعها، ولكن يأتي الجواب وهو: صيحة تصعق كل حي،





وتنهي بها الحياة والأحياء، إنها صيحة تأخذهم بغتة وهم في جدالهم وخصامهم في الحياة، لا يتوقعونها ولا يحسبون لها حسابا، فإذا هم منتهون، كل على حاله التي هو عليها، لا يملك أن يوصي بمن بعده، ولا يملك أن يرجع إلى أهله.

ثم ينفخ في الصور فإذا هم ينتفضون من القبور، ويمضون سراعًا وهم في دهش وذعر يتساءلون ﴿مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَا ۖ هَنَا ﴾؟ ثم تزول الدهشة قليلاً، فيدركون ويعرفون: ﴿مَا وَعَدَ ٱلرَّحَمْنُ وَصَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ اللهِ مَعْ إذا الصيحة الأخيرة صيحة واحدة، فإذا هذا الشتيت الحائر المذهول المسارع في خطاه المدهوش يثوب ﴿فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحَضَرُونَ ﴾ وتنتظم الصنوف، ويتهيأ الاستعراض، وإذا القرار العلوي في طبيعة الموقف والحساب يعلن على الجميع: ﴿فَالْيَوْمَ لَا نَظُلَمُ نَفْشُ شَكِئًا وَلَا تَجَدَرُونَ ﴾ وفي هذا رد على الشاكين المرتابين في يوم الدين.

بإيجاز: ما ينتظرون إلا صيحة واحدة وهي نفخة الفزع.





#### أهل الجنة: الآيات (٥٥ - ٥٨):

﴿إِنَّ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيَوْمَ فِي شُغُلِ فَكِهُونَ ﴿ هُمْ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِفُونَ ﴿ هُمْ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظَلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِفُونَ ﴾ [يس: ٥٥- ٥٥].

يخبر تعالى عن أهل الجنة أنهم يوم القيامة إذا ارتحلوا من العرصات، فنزلوا في روضات الجنات، أنهم في شغل عن غيرهم، بما هم فيه من النعيم المقيم، والفوز العظيم. وهم متلذذون متفكهون، وإنهم لفي ضلال مستطابة يستروحون نسيمها، وعلى الأرائك متكئين في راحة ونعيم هم وأزواجهم لهم فيها فاكهة ولهم ما يشتهون وما يشاؤون، وفوق اللذائذ التأهيل والتكريم: ﴿سَلَتُم ﴾ يتلقونه من رب كريم: ﴿فَوَلًا

#### التبكيت والتنكيل لأهل النار: الآيات (٥٩ - ٦٨):

يخبر المولى سبحانه عما يؤول إليه حال الكفار يوم القيامة من أمره لهم أن يتازوا، فيميزون ويفترقون عن المؤمنين في موقفهم، وينعزلون بعيدًا عنهم ويأتي التقريع من الله للكفرة من بني آدم الذين أطاعوا الشيطان الذي لم يسجد لأبيهم، وهو لهم عدو مبين، وعصوا الرحمن الذي خلقهم ورزقهم، لقد أمرتكم في دار الدنيا





بعصيان الشيطان، وأمرتكم بعبادتي، فسلكتم غير ذلك، واتبعتم الشيطان فيما أمركم به به، وقد أضل منك أجيالاً كثيرة، أفما كان لكم عقل في مخالفة ربكم فيما أمركم به من عبادته وحده لا شريك له، وعدو لكم إلى إتباع الشيطان؟!

## أنظروا عيانًا إلى جهنم:

هنا تنزع منهم القلوب، وتزوع الأبصار، ويحصل الفزع الأكبر، ثم يؤمر بهم إلى النار، فيصطلون بحرها ويبلغ منهم العذاب كل مبلغ بسبب كفرهم بالله وتكذيبهم لرسوله، ووصفهم شنيع فظيع في دار الشقاء، فيخرسهم الله فلا يتكلمون، ولا يقدرون على إنكار ما عملوه من الكفر والتكذيب، فتشهد عليهم أعضاؤهم بما عملوا، وينطقها الذي أنطق كل شيء ونتفكك شخصيتهم مزقا وآحادًا، يكذّب بعضها بعضًا، وتعود كل جارحة إلى ربها مفردة، ويثوب كل عضو إلى بارئه مستسلمًا، فألسنتهم معقودة، وأيديهم نتكلم، وأرجلهم تشهد، على غير ما كانوا يعهدون. ﴿ ٱلْيُوَمَ عَلَى أَنْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوايَكُسِبُونَ ﴿ ﴾.

عن أنس بن مالك قال: كما عند النبي فضحك حتى بدت نواجذه، ثم قال: «أتدرون مم أضحك؟» قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: «من مجادلة العبد ربه يوم القيامة يقول: رب ألم تجرني من الظلم؟ فيقول: بلى، فيقول: لا أجيز على إلا شاهدًا من نفسي، فيقول: كفى بنفسك اليوم عليك حسيبًا، وبالكرام الكاتبين شهودًا، فيختم على فيه، ويقال لأركانه: أنطقي، فتنطق بعمله، ثم يخلي بينه وبين الكلام، فيقول: بعدًا لكن وسحقا، فعنكن كنت أناضل» رواه مسلم والنسائي.

وعن أبي هريرة عن رسول الله في حديث القيامة الطويل، قال فيه: «ثم يلقي الثالث فيقول: ما أنت؟ فيقول: أنا عبدك، آمنت بك ونبيك وبكتابك، وصمت وصليت وتصدقت، ويثني بخير ما استطاع، قال: فيقال له: ألم تبعث عليك شاهدنا؟





قال: فيفكر في نفسه، من الذي يشهد عليه، فيختم على فيه، ويقال فخذه: أنطقي، فتنطق فخذه ولجمه وعظامه بما كان يعمل، وذلك المنافق، وذلك ليعذر من نفسه، وذلك الذي سخط الله عليه» مسلم وأبو داود.

وروى ابن أبي حاتم عن عقبة بن عامر أنه سمع رسول الله على يقول: «إن أول عظم الإنسان يتكلم يوم يُختم على الأفواه فخذه من الرجل اليسرى أو الشمال» مسند أحمد.

﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰٓ أَعْيُنِهِمْ فَأَسْتَبَقُواْ ٱلصِّرَطَ فَأَنَّ يُبْصِرُونَ ١٠٠٠ ٠

بلاء، وسخرية واستهزاء، فالسخرية بالمكذبين، والاستهزاء بالمستهزئين، الذين كانوا يقولون: ﴿ مَتَىٰ هَٰذَاٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ۞ ﴾ [اللك: ٢٥].

فهم عميان يترددون، فلا يبصرون الحق، وفي الآخرة مع عماهم يستبقون الصراط ويتزاحمون على العبور، ويتخبطون تخبط العميان حين يسارعون متنافسين ﴿فَأَنَّ يُبْصِرُونَ ﴾. وقد طمسنا أعينهم؟

﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَمَسَخْنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ فَمَا اَسْتَطَاعُواْ مُضِيًّا وَلَا يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ لقد جمدوا فجأة في مكانهم، واستحالوا تماثيل لا تمضي ولا تعود. بعد أن كانوا عميانا يتسابقون ويضطربون، فأصبحوا في حال نثير السخرية والاستهزاء، وقد كانوا من قبل يستهزئون، ويستخفون بالوعيد.

#### الضعف والعجز للذين طالت أعمارهم:

أخبر الله عن هذه الدار بأنها إلى زوال وانتقال، لا دار دوام واستقرار. لعل الناس يتفكرون بعقولهم في ابتداء خلقهم ثم صيرورتهم إلى سنّ الشييبة، ثم إلى الشيخوخة، ليعلموا أنهم خلقوا لدار أخرى لا زوال لها، ولا انتقال منها، ولا محيد عنها، وهي الدار الآخرة:





#### قضية الوحي وطبيعته: الآيات (٦٩ - ٧٠):

﴿ وَمَا عَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهِ لَكُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ السَّفَولُ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكُلْكِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكُلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

الآيات ترد على المدعين بأن رسول الله شه شاعر، وأن ما جاء به شعر. والكبراء من المكذبين يستطيعون التفريق بين الشعر والقرآن، ولكنها حرب الدعاية ضد الرسول والرسالة أرادوا صرف الجماهير عن الرسالة والرسول.

## التفريق بين الشعر والنبوة:

الشعر: أشواق إنسانية إلى الجمال والكمال، مشوبة بقصور الإنسان وتصوراته المحدودة بحدود مداركه واستعداداته.

وفي هبوطه من صوره العالية: هو انفعالات ونزوات تهبط حتى تكون صراخ جسد، وفورة لحم ودم.

وفي أعلى صوره: أشواق تصعد من الأرض.

- هل الرسول كان شاعرًا؟ يجيب ربنا سبحانه وتعالى فيقول: ﴿وَمَا عَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَبُتَ فِي وَمَا يَلْبَغِي لَهُ ﴾ فما هو في طبعه، ولا يحسنه ولا يحبه، ولا تقتضيه جبلته. وثبت في الصحيحين أنه على تمثل يوم حفر الخندق بأبيات عبد الله بن رواحة ولكن تبعًا





لقول أصحابه، فإنهم كانوا يرتجزون فيقولون:

لا هـــم لــولا أنــت مــا اهتــدينا \*\* ولا تصــــد قنا ولا صـــلينا فــــانزلن ســـكينة علينـــا \*\* وثبــــت الأقـــدام إن لاقينـــا إن الألى قـــدبغــوا علينـــا \*\* إذا أرادُوا فتنـــة أبينـــا

ويرفع صوته بقوله: أبينا ويمدّها - البخاري ومسلم.

وكذلك ثبت أنه قال يوم حنين وهو راكب البغلة، يُقدم بها في نحور القوم: أنــــا النبـــــي لاكــــــذب \*\* أنــــا ابــــن عبـــــد المطلــــب (البخاري ومسلم)

لكن هذا وقع اتفاقًا من غير قصد لوزن الشعر، بل جرى على اللسان من غير قصد إليه.

وكذلك ما ثبت في الصحيحين عن جُندب بن عبد الله قال: كنا مع رسول الله في غار فنكبت أصبعه فقال:

هـــل أنـــت إلا إصْـــبَعُ دَميــت \*\* وفي ســــبيل الله مَــــا لقيـــت

وكل هذا لا ينافي كونه ما عُلِّم شعرًا، ولا ينبغي له، فإن الله تعالى علمه القرآن العظيم. وليس هو بشعر كما زعمه الجهلة من كفار قريش، ولا كهانة، ولا مفتعل، ولا سحرٌ يؤثر كما تنوّعت فيه أقوال الضلال، وآراء الجهال، وقد كانت سجيته تأبى صناعة الشعر طبعًا وشرعًا.

روى الإمام أحمد عن أبي نوفل قال: سألت عائشة: أكان رسول الله عني يتسامع عنده الشعر؟ فقالت: كان أبغض الحديث إليه. وقال عن عائشة،: كان رسول الله عن يعجبه الجوامع من الدعاء ويدع ما بين ذلك.





وروى أبو داود عن أبي هريرة عن النبي الله قال: «لأن يمتلئ جوف أحدكم قيحًا خير له من أن يمتلئ شعرًا» البخاري ومسلم. والمراد بذلك إنشاده لا نظمه.

#### هل من الشعر ما هو مشروع؟

نعم الشعر الذي يقوم على هجاء المشركين مثل الذين كان يتعاطاه شعراء الإسلام، كحسان بن ثابت، وكعب بن مالك، وعبدالله بن رواحة وأضرابهم.

ومن الشعر ما فيه حكم ومواعظ وآداب، وحماسة، وإشادة بالفضائل ونهي عن الرذائل.

وقد وُجد في شعر جماعة من الجاهلية، وأنشد بعض الصحابة منه للنبي الله مائة مائة مند، يقول عقب كل بيت: «هيه» يعني يستطعمه فيزيده من ذلك- رواه مسلم.

وقد روى أبو داود من حديث أبي بن كعب، وعبدالله بن عباس أن رسول الله عن أبو داود. وإن من البيان لسحرًا، وإن من الشعر حكًا» أبو داود.

## النبوَّة:

إن الشعر له منهج غير منهج النبوة؛ لأنه انفعال وتعبير عنه، وهو يتقلب من حال.

والنبوة: وحي على منهج ثابت، على صراط مستقيم، يتبع قانون الله الثابت الذي يحكم الوجود كله. ولا يتبدل ولا يتقلب مع الأحوال الطارئة. تقلب الشعر مع الانفعالات المتجددة التي لا نثبت على حال.

ما علمه الله للنبي: ما علَّمه الله شِعرًا ولا يصْلُح له، إنما علمه ذكر وقرآن مبين، بين واضح جلي لمن تأمله وتدبره. وهما صفتان لشيء واحد: ذِكرٌ بحسب وظيفته، وقرآن بحسب تلاوته.





فهو ذكر لله يشتغل به القلب، وهو قرآن يتلى ويشتغل به اللسان. وظيفة القرآن: ﴿ لِيُمْنِذِرَ مَنَ كَانَ حَيَّا وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

الكفر: مقابل الحياة. فجعل الكفر موتا، واستعداد القلب للإيمان: حياة. فالقرآن ينذر من كان به حياة، فيفيد فيهم الإنذار. والكفار موتى، لا يسمعون ولا ينتفعون بالنذير.

وبذلك يكون قد سجل عليهم استحقاقهم للعذاب ﴿ لِيَهْ لِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةِ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَيَ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾.

الناس أمام القرآن فريقان: فريق يستجيب فهو حي. وفريق لا يستجيب فهو ميت، وهذا هو الذي حق عليه القول وحق عليه العذاب. هو رحمة للمؤمن وحجة على الكافر.

#### قضية الألوهية والتوحيد: الآيات (٧١ - ٧٦):

﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَا خَلَقُنَا لَهُم مِّمَا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴿ وَذَلَلْنَهَا لَمُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُونَ ﴿ وَذَلَلْنَهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُونَ ﴿ وَفَلَمْ فِيهَا مَنْفِعُ وَمَشَارِبٌ أَفَلَا يَشَكُرُونَ ﴿ وَأَتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ ءَالِهَةً لَعَلَمُ مَ مُنَمَّرُونَ ﴿ وَهُمْ مَلَمْ جُندُ مُحَضَرُونَ ﴿ فَلَا يَعَزُنكَ قَوْلُهُمْ إِنَا لَعَلَمُ مَا يُسِرُونَ وَ فَلَا يَعَزُنكَ قَوْلُهُمْ إِنَا لَعَلَمُ مَا يُسِرُونَ وَ وَهُمْ مَا يُعِلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ وَهُمْ اللّهُ مَا يُعْرَفُونَ وَاللّهُ مَا يُعْرَفُونَ وَهُمْ مَا يُعْلِمُ مَا يُعْرَفُونَ وَاللّهُ إِنّا وَلَا يَعْرَفناكَ فَوَلُهُمْ أَنْ اللّهُ عَلَيْمُ مَا يُعْرَفِنَ وَلَا يَعْزُنكَ وَاللّهُ إِنّا اللّهُ مَا يُعْرَفِنَ وَلَا يَعْزُنكَ وَاللّهُ إِلَيْ اللّهُ مَا يُعْرَفِنَ وَلَا يَعْزُنكَ وَاللّهُ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْ مُن اللّهُ عَلَيْمُ مَا يُعْرَفِنَ وَلَا يَعْزُنكَ وَاللّهُ إِلَا يَعْرَفُونَ وَاللّهُ مَا يُعْرَفِنُ وَاللّهُ عَلَيْمُ مَا يُعْرَفُونَ وَاللّهُ عَلَيْ مُ الْعَلَا عُلَهُمْ مُن مُن اللّهُ وَلَهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن مُ اللّهُ مُن اللّهُ مَا يُعْرَفُونَ وَلَا عَلَيْمُ مَا يُعْرَفُونَ وَلَا عَلَيْ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَا يُعْرِفُونَ وَلَهُ اللّهُ مُنْ مُولِكُونَ وَلَا عُلُولُونَ وَلَا اللّهُ عَلِيهُ مَا يُعْرِفُونَ وَلَا عُلُولُ مُن اللّهُ عَلَيْدُ مُ مَا يُعْرِفُونَ وَلَا عُلْكُولُونُ وَلَا عَلَيْكُمُ مَا يُعْرِفُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا يُعْلِي مُ اللّهُ عَلَيْكُونَ وَاللّهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَى عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُونَا اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلَا عُلَولُولُوا مِن الللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللللّهُ عَلَا عَ

آيات الله مشهودة منظورة، ليست غائبة عنهم ولا ببعيدة، فلقد أنعم عليهم بهذه الأنعام التي شهرها لهم، بل وقهرها لإرادتهم حتى أصبحت ذليلة لهم، لا تمتنع منهم، بل لو جاء صغير إلى بعير لأناخه، ولو شاء لأقامه وساقه، وذاك ذليل منقاد معه، ولو بلغ مائة بعير أو أكثر لسار الجميع بسير صغير، ومن تسخير هذه الأنعام ما يركبون في الأسفار، ويحملون عليها الأثقال، إلى سائر الجهات والأقطار، وإذا شاؤوا نحروا واجتزروا، وانتفعوا بالأصواف، والأوبار، واتخذوا منها ومن شعرها أثاثًا





ومتاعًا إلى حين، وشربوا من ألبانها، وأكلوا من لحمها وأجبانها وسمنها. أفلا يوحدون خالق ذلك ومُسَخِّره، ولا يشركون به غيره؟!

وتعود حياتهم تسبيحًا لله وحمدًا، وعبادة آناء الليل، وأطراف النهار.

ولكن الناس لا يشكرون، فمنهم من اتخذ مع الله آلهة من دونه، في الماضي كانت الآلهة أصنامًا وأوثانًا، أو حجرًا أو نجومًا، أو ملائكة أو جنًا. ولكن قد يتمثل الشرك اليوم في الإيمان بقوى زائفة غير قوة الله تعالى، وفي اعتمادهم على إسناد أخرى غير الله، والشرك ألوان تختلف باختلاف الزمان والمكان.

وقد أنكر الله على المشركين اتخاذهم الأنداد مع الله، يبتغون بذلك أن تنصرهم وترزقهم وتقربهم إلى الله زلفى، ولم يعلموا أن هذه الآلهة لا تقدر على نصر عابديها، بل هي أضعف من ذلك، وأقل، وأذل، وأحقر، وأدحر، بل لا تقدر على الانتصار لأنفسها، ولا الانتقام ممن أرادها بسوء، لأنها جماد لا تسمع ولا تعقل، وهي ستحشر يوم القيامة مجموعة محضرة عند حساب عابديها، ليكون ذلك أبلغ في خزيهم، وأدل في إقامة الحجة عليهم.

والمشركون يغضبون للآلهة في الدنيا، وهي لا تسوق إليهم خيرًا، ولا تدفع عنهم سوءًا. لذلك قال الله لرسوله عنه فلا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ الي، تكذيبهم لك، وكفرهم بالله فنحن نعلم جميع ما هم عليه، وسنجزيهم وصفَهم، ونعاملهم على ذلك، يوم لا يفقدون من أعمالهم جليلاً ولا حقيرًا، ولا صغيرًا ولا كبيرًا، بل يعرض عليهم جميع ما كانوا يعملون قديمًا وحديثًا.

#### البعث والنشور: الآيات (٧٧ - ٨٣):

﴿ أَوَلَهْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُ فَالَ مَن يُحْيِ ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيمُ ﴿ فَ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِىٓ أَنشَا هَاۤ أَوَّلَ مَرَّةً وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ





﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَمَلَ لَكُو مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَاۤ أَنتُه مِّنَهُ ثُوقِدُونَ ﴿ أَوَلَيْسَ ٱلَذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَىٓ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُم عَلَى وَهُو ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّامَاۤ أَمْرُهُۥ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَىٓ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُم عَلَى وَهُو ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّ مَا أَمُرُهُۥ إِنَّا أَمْرُهُۥ إِنَّا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴿ اللَّهِ فَسُبْحَانَ ٱلَّذِى بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ أَزَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴿ اللَّهِ فَسُبْحَانَ ٱلّذِى بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ مَرْجَعُونَ ﴾ [بس: ٧٧- ٨٣]٠

يأتي الدليل من قبل الله ولله على منكري البعث، بأن الذي بدأهم من العدم قادر على إعادتهم، فقد ابتدأ خلق الإنسان من سلالة من ماء مهين، فخلقه من شيء حقير، من نطفة من أخلاط متفرقة، فالذي خلقه من هذه النطفة الضعيفة قادر على إعادته بعد موته، كما روى الإمام أحمد عن بُسر بن جحاش أن رسول الله على إعادته يومًا في كفه، فوضع عليها أصبعه ثم قال: «قال الله تعالى: ابن آدم، أتى تعجزني وقد خلقتك من مثل هذه، حتى إذا سويتك وعدلتك، مشيت بين يرديك وللأرض منك وئيد، فجمعت ومنعت حتى إذا بلغت التراقي قلت: أتصدق، وأنى أوان الصدقة» ابن ماجه، إسناده صحيح، ورجاله ثقات، وحسنه الألباني.

#### سبب النزول:

أ- جاء أبي بن خلف إلى رسول الله في وفي يده عظم رميم وهو يُفتُه ويذريه في الهواء، وهو يقول: يا محمد، أتزعم أن الله يبعث هذا؟ فقال: «نعم، يميتك الله ثم يبعثك، ثم يحشرك إلى النار» ونزلت هذه الآيات من آخريس.

ب- وعن ابن عباس: أن العاص بن وائل أخذ عظما من البطحاء ففته بيده، ثم قال لرسول الله هذا بعد ما أرى؟ فقال رسول الله هذا بعد ما أرى؟ فقال رسول الله هذا بعد ما أرى؟ فقال رسول الله هذا بعم، يميتك الله ثم يحييك، ثم يدخلك جهنم» قال ونزلت الآيات من آخر يس، وعلى كل تقدير سواء نزلت في أبي بن خلف، أو العاصي بن وائل، أو فيهما، فهي عامة في كل من أنكر البعث واستبعد قدرة الله تعالى على إعادته للأجسام والعظام





الرميمة، ونسى نفسه، وأن الله خلقه من العدم، فعلم من نفسه ما هو أعظم مما استبعده وأنكره وجحده، ونسى أن الله يعلم العظام في سائر أقطار الأرض وأرجائها، أين ذهبت، وأين تفرقت وتمزقت. إن الذي بدأ خلق هذا الشجر من ماء حتى صار خضرًا يانعًا ذا ثمر، ثم أعاده إلى أن صار حطبًا يابسًا، توقد به النار، كذلك هو فعال لما يشاء قادر على ما يريد، لا يمنعه منه شيء، فالذي أخرج هذه النار من هذا الشجر، قادر على أن يبعثه.

والله يقول منهًا على قدرته العظيمة في خلق السموات السبع بما فيها من الكواكب السيارة، والثوابت، والأرضيين السبع وما فيها من جبال ورمال وكنوز ومناجم، وبحار وقفار، وما بين ذلك، أن يعيدهم كما بدأهم بأمر واحد دون احتياج إلى تكرار.

روى الإمام أحمد عن أبي ذر أن رسول الله قال: «إن الله يقول: يا عبادي كلكم مذنب إلا من عافيت، فاستغفروني أغفر لكم، وكلكم فقير إلا من أغنيت، إني جواد ماجد واحد أفعل ما أشاء، عطائي كلام، وعذابي كلام، إذا أردت شيئًا فإنما أقول له كن فيكون» إسناده حسن.

نزه الله تبارك وتعالى نفسه وتقدس، وتبرَّأ من السوء الحي القيوم، الذي بيده مقاليد السموات والأرض، وإليه يرجع الأمر كله، وله الخلق والأمر، وإليه يرجع العباد يوم المعاد، فيجازى كل عامل بعمله، وهو المنعم المتفضل فالملك والملكوت قبضته، فسبحان ذي الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة.

